B UCHUBES SUPRETU CHUNGEN

Eucharistie

Moreau, Rudolf v.,S]: Die Eucha-
ristischen Weltkongresse.
Thr Werden, Wachsen und Wirken. Rott-
weillNeckar, Emmanuel-Uerlag, 1960.
88 S., geh. DM 1,50.

Graf, Heinz: Eucharistischer
Welthongref 1960. Einfiihrung
in die Grundgedanken, Erliuterung des
Uerlaufs. Miinchen, Rex-Uerlag, 1960.
84 8S., geh. DM 1,—.

Pro mundi vita. Eine Einfiih-
rung in die Gedankenwelt des Inter-
nationalen Eucharistischen Kongresses
1960 in Miinchen, hrsg. v. Michael Hal-
ler. Miinchen, Uerlag ]. Pfeiffer, 1960.
44 S., geh. DM 1,—.

Die vorliegenden Schriften wollen der un-
mittelbaren Vorbereitung auf den Fuch.
Kongrefi dienen. Das Biichlein von P. von
Moreau fafit zwolf Aufsitze zusammen, die
von Mai bis November 1959 im Miinchener
»Klerusblatt“ veréffentlicht wurden. Sie ge-
ben eine anschauliche Darstellung der histo-
rischen Entwicklung der Euch. Kongresse
von ihren Anfidngen bis hente; jeder der
bisher abgehaltenen Kongresse wird auf eini-
gen Seiten behandelt. Anschliefend skiz-
ziert der V{. noch die ,tragenden Ideen® und
die ,Auswirkungen“ dieser eucharistischen
Bewegung. — H. Graf bietet eine sehr an-
sprechende, gut verstindliche ,Einfithrung
in die Grundgedanken®, die den kommen-
den Kongref} bestimmen werden; auflerdem
erldutert er den voraussichtlichen Ablauf der
Feiern, um die Teilnehmer ganz konkret auf
das einzustimmen, was sie erwartet. Er wi-
derlegt Einwinde, die sich vielleicht man-
chem aufdringen, und stellt besonders den
Grundgedanken ,Statio Orbis“ heraus, der
erstmals einen Euch, Weltkongref entschei-
dend prigen wird. Die kleine Schrift kann
nicht nur zur unmittelbaren Vorbereitung
auf den Kongref, sondern auch zu einem tie-
feren Verstindnis des Geheimnisses der
Eucharistie beitragen. — Das Heft ,Pro
mundi vita® (hrsg. v. M. Haller) ist nicht
so sehr eine Einfiihrung in die tieferen Sinn-
gehalte der heiligen Eucharistie und des
Kongresses, als ein Weckruf, der zu ihrer
richtigen Mitfeier aufriitteln will. ,Liturgi-
sche Frommigkeit“ und ,,Gemeinschaftsfrém-
migkeit* sind die beiden Lieblingsthemen

des Hrsgs., die er wohl mit zuviel jugend-
licher Forschheit (und Polemik) propagiert.
Demgegeniiber zeichnen sich zwei kleine Bei-
trige von P. Jungmann durch Ausgeglichen-
heit und Tiefe aus. Schade, daf die anderen
Texte des modernen und ziigig aufgemach-
ten Bindchens dagegen abfallen. F. Wulf S]

Schnitzler, Theodor: Eucharistie
in der Geschichte. Ein kirchen-
und liturgiegeschichtliches UWerkbuch zum
Eucharistischen Kongrefl in Miinchen
1960. Kéln, Uerlag ]. P. Bachem, 1960.
158 S., kart. DM 3.80.

Was die liturgiegeschichtliche Forschung
der letzten Jahrzehnte erschlossen hat, wird
in diesem Buch so bildhaft und volkstiim-
lich erzihlt, dafl es weiteste Verbreitung ver-
dient. Der erste Teil berichtet vom ,Wach-
sen und Werden der heiligen Messe“ — an-
gefangen vom ,Brotbrechen® am Familien-
tisch, wie es die ersten Christen hielten, bis
zu der Gestalt, die das heilige Meflopfer in
langsamem Wachsen durch die Jahrhunderte
hindurch heute angenommen hat. Die grofien
Phasen dieser Entwidklung, besonders die
verschiedenen Reformen, treten klar heraus.
Die Geschichte der heiligen Messe ist die
Geschichte ihrer Reformen, und der Vf.
schliefit diesen Teil mit einem Ausblick auf
»die Messe der Zukunft“, deren Umrisse sich
schon an der erneuerten Osterliturgie able-
sen lassen.

Ging es im ersten Teil mehr um die dufle-
re Gestalt des Meflopfers, so befafit sich der
zweite mit der Geschichte der gesamten
eucharistischen Verehrung, von der Arkan-
disziplin der Friihzeit Giber die prunkvollen
Fronleichnamsprozessionen des Barock bis
zur  eucharistischen Frommigkeit unseres
Jahrhunderts, dem die Feier der Eucharistie
wieder Teilnahme der Kirche an Tod und
neuem Leben des Herrn bedeutet.

Der dritte Teil: ,Die Eucharistie — Kraft
der Kirche in dunkler Zeit“ berichtet iiber
die vielen Stunden héchster Not in der Kir-
chengeschichte (Martyrium, Irrlehren, Vél-
kerwanderung, Schisma, Glaubensspaltung,
napoleonische Wirren), in denen Hirten und
Glaubige immer wieder Kraft geschopft ha-
ben aus dem Geheimnis der Eucharistie, uns
damit den Weg weisend zur Uberwindung
der Schwierigkeiten, vor die wir gestellt
sind.



Buchbesprechungen

Im Anhang: ,Warum internationaler
Eucharistischer Kongreff?“ fafit P. Rudolf
v. Moreau SJ in zwei Kapiteln (,Entste-
hungsgeschichte* und ,Die Ziele der Eucha-
ristischen Kongresse“) kurz die Ergebnisse
seines Biichleins {iber die Geschichte der
Eucharistischen Kongresse zusammen (vgl.
dazu die vorhergehende Besprechung).

G. Hinzmann S]

Haacke, Rhaban (Hrsg.): Eucha-
ristiein der Glaubenslehre.
Koln, Uerlag J. P. Bachem, 1960. 144 §.,
kart. DM 3,80.

Das Sammelbdndchen enthélt sechs Auf-
satze verschiedener Autoren, die nur einige
Themen aus dem Ganzen der eucharistischen
Glaubenslehre berausgreifen. Es handelt
sich also um keine systematische Darstellung.

Prof J. Auer untersucht das Motto des
Euch. Kongresses ,Pro mundi vita“ auf sei-
nen Bedeutungsgehalt in der Johanneischen
Verheiflungsrede, um es dann mit dem heu-
tigen Verstindnis von ,Welt“ und ,Leben®
zu konfrontieren. Daraus ergibt sich, daf
die Eucharistie als ,Brot des Lebens®, als le-
benspendendes Opfer, dem Christen von
heute neu zu Bewufitsein gebracht werden
mufl. — Die innere Verbindung von Eucha-
ristie und geistlichem Leben (vgl. diese Zschr.
32 [1959] 415—419), von Eucharistie und
Bufle - Abtétung behandelt in zwei Auf-
satzen Prof. Schnitzler. Er zeigt, wie der
wahre Vollzug der Eucharistie im Hinein-
genommenwerden in das versGhnende Opfer
Christi besteht, wobei aber dieses Hineinge-
nommenwerden den titigen Mitvollzug des
Christen fordert. — Der kurze Beitrag von
F. Thijssen (,Was schuldet der Kongref§ dem
nicht-katholischen Christen?“) stammt aus
einem gréfleren Aufsatz, der eine Antwort
auf die bekannten fiinf Fragen Hans Asmus-
sens versucht. Erfreulich erscheint hier be-
sonders die Feststellung, dafl katholische
Messe und protestantisches Abendmah]l —
einst Zeichen der Trennung — heute zum
Ort des briiderlichen Gesprichs geworden
sind. — R. Haacke OSB bringt in seinem
Beitrag ,Eucharistie in der Heilsgeschichte®
einen Auszng aus der allegorisch-typologi-
schen Schrifterklirung des Rupert von Deutz,
der die atl. Vorbilder der Eucharistie (Abel,
Abraham, Melchisedech, Jakob, das Oster-
lamm, das Manna) fiir das ntl. Verstindnis
erschlieft. — TU. Kahles stellt ,die heilige
Eucharistie als geschichtsgestaltendes Myste-
rium® aller innerweltlichen — materialisti~
schen oder idealistischen — Geschichtsphilo-
sophie entgegen. Im Geschehen der Eucha-
ristie als der Gegenwartigsetzung des Todes

233

und der Auferstehung Christi wird der fort-
dauvernde Einbruch Gottes in die Geschich-
te offenbar, die sich in diesem Aufgebrochen-

werden ins Goéttliche hinein vollendet.
G. Hinzmann S]

Frank, Magdalene: Priester im
Sonnenlicht der Euchari-
stie. Ein Biichlein fiir Priester. Lim-
burg, Lahn-Uerlag, 1959. 181 S., kart.
DM 5,—; Ln. DM 7,50.

Von der Eudharistie gepragtes Priester-
leben wird gezeigt an den Gestalten von
Peter Julian Eymard (1 1868), Leopold Gi-
loteaux (T 1928), Hermann Cohen (1 1871),
Charles de Foucauld (1 1916), Eduard Pop-
pe (Tt 1924) und Vinzenz Pallotti ( 1850);
dazu kommt noch Theresia vom Kinde Jesu
(T 1897). Vorausgehen eim Vorwort und ein
grundsatzlich-theologisches Kapitel im An-
schlu an das Offertorium der Fronleich-
namsmesse.

Man ist fiir solche knappen Lebensabrisse
immer dankbar; sie regen an und wedken
die Lust, die eine oder andere gréfiere Le-
bensbeschreibung zur Hand zu nehmen. Die
vielen Zitate aus den Schriften der skizzier- -
ten Personen helfen dabei sehr. Frommig-
keitsgeschichtliche Einordnung oder kritische
Wertung beabsichtigt die Schrift nicht.

Leider ist die Sprache &fter geschraubt,
weitschweifig, phrasenbaft. Das empfichlt
das Buch nicht zur Tischlesung. Ich denke
etwa an S. 21 (Anbetung als Licht-, Luft-,
Sonnenbad der Seele, wo alles Kleinliche ab-
fallt), S. 30 mit den vielen Gemeinplitzen,
S. 46 (,Seine ganze Studienzeit war lorbeer-
gekrént®). — Die vorausgeschickten theore-
tischen Gedanken miifiten auch inhaltlich
einfacher und klarer werden. Der Aufweis
einer der Frau eigentiimlichen Beziehung
zur Eucharistie ist wohl nicht gegliickt. ,Der
Priester setzt den Akt der Consecratio, die
Frau empfingt das in ihm Gesetzte, die heili-
ge Eucharistie, und gibt sie alsLeben der Lie-
be zuriick® (7). Gilt das nur fir die Frau?
Oder daf sie Bindeglied zwischen Gott und
Mensch geworden sei? (8) — Der Opfer-
charakter des Weihrauchs wird zu sehr be-
tont; Jungmann meint wohl zu Recht, die
abendlandische Kirche verwende deshalb die
dafiir angefithrten Gebete heute nicht mehr,
damit die Einzigkeit des eucharistischen Op-
fers besser sichtbar bleibe. Der ,l.ehrsatz”,
die hl. Messe bringe innere Gnaden nur ex
opere operantis hervor, steht wohl kaum in
einer Dogmatik (19). S. 13 miifite zitiert
werden ,Suppl. qu. 17 a. 3, 3. Das Mariale
(27) ist nach den Forschungen von Korofak,



234

Pelster, Fries nicht von Albert dem Grofen.
Mége das Biichlein manchen anregen, sein

Denken und Leben mehr dem eucharisti-

schen Christus za einen. J. Méllerfeld S}

Eucharistische Gebete der
frihen Kirche Hrsg. v. A. Ham-
man., Aus dem Franzés. iibers. v. F. (Veh-
ler. Mainz, Matthias-Griinewald-Uerlag
1960. 303 S., Ln. DM 9,80.

In den nichtlateinischen Liturgien liegen
vielfach Gebetsschitze verborgen, die bei uns
noch immer wenig bekannt sind. Ans diesem
Schatz hat der Hrsg. geschépft nnd mit der
vorliegenden Sammlung ein Gebetbuch ge-
schaffen, das fiir das persénliche nund gemein-
same Beten gute Anregungen zu geben ver-
vermag.

Der erste Teil des Biichleins bringt Gebete
zur Liturgie der heiligen Messe (Vorberei-
tungsgebete, Fiirbitten, Konsekrationsgebe-
te, Kommuniongesinge und Gebete zur
Danksagung); die Texte des zweiten Teiles
folgen den Geheimnissen des liturgischen
Jahres und schlieBen mit Gebeten fiir ,das
Leben des Christen“ und einer Reihe schoner
- Doxologien.

Das Verstindnis der Texte und der Ge-
brauch des Buches werden erleichtert durch
die einleitenden Kapitel (,Die Urspriinge
der eucharistischen Liturgie®, ,Aufbaun der
Sammlung®, ,Anleitung zum Gebrauch“) und
durch Erkldrungen zu Beginn groflerer Ab-
schnitte. Im Anhang finden sich za den ein-
- zelnen Gebeten noch liturgiegeschichtliche
und quellenkundliche Hinweise. Fiir viele
werden anch die , Worterklarungen® (290 bis
294) von Nutzen sein, in denen die schwie-
rigeren; liturgischen Fachansdriicke erklirt
werden. Eine chronologische und eine ver-
gleichende schematische Ubersicht zu Ent-
wicklung und Aufban der verschiedenen Li-
turgien sowie ein kleines Sachregister ver-
vollstindigen das Buch.

Vielleicht hitte man versuchen sollen, die
Texte — vor allem durch Auslassungen —
immer so zu gestalten, dafl sie ohne Schwie-
rigkeit vom heutigen Menschen gebetet wer-
den kénnen (auf S. 42 wird z. B. fiir den
Konig und das Heer, auf S. 44 fiir ,un-
seren® Patriarchen gebetet). — Die inhalts-
reichen Zeichnungen von R. P, Litzenburger
hitten kurz erliutert werden sollen, damit
sie wirklich verstanden werden. — Unge-
briuchlich ist die Schreibweise ,Anaphore®
(die in den byzantinischen Liturgien dem
Kanon entspricht); normalerweise schreibt
man ,Anaphora“. — Die genanen Fund-
stellen der Gebete werden nirgends ange-

* Buchbesprediungen

geben, so dafl es schwierig ist, die Treue der
— sprachlich schénen — Ubersetzung zu
kontrollieren; vielleicht finden sich diese An-
gaben in den zugrundeliegenden franzési-
schen Werken des Hrsgs. G. Hinzmann S]

Rahner, Karl: Das Geheimnis
unseres Christus (Sammlung
Sigma). Miinchen, Uerlag Ars Sacra,
1959. 32 §., japan. geb. DM 2,50.

Es handelt sich in diesem schmalen Biich-
lein um eine geistliche Besinnung iiber das
Geheimnis der heiligen Eucharistie, die der
V{. am Abend vor dem Fronleichnamsfest
vor' Studenten in Miinchen gehalten hat.
Schritt fiir Schritt entfaltet er meditativ die
Fille der Wahrheiten, die dieses Geheimnis
in sich birgt: Eucharistie als jenes Ereignis,
in dem Jesus den Tod als Leibhaftigkeit
unserer Schuld willig annimmt zur Ubereig-
nang an Gott und zur Erlésung der todge-
weihten Welt; Mahl, in dem er sich als den
in den Tod Dahingegebenen den Jingern
zu essen und zu trinken gibt, damit sie in
ihm das Gericht des Erbarmens Gottes essen;
Gedichtnismahl, in dem in heiliger Anam-
nese die ewige Prisenz seines erlésenden,
den Tod iiberwunden habenden Todes ver-
kiindet wird, damit wir zu ihm Ja sagen
und an ihm Anteil gewinnen; die bleiben-
de Gegenwart des Herrn im Sakrament, die
uns immer wieder an die opfernde Enchari-
stie als Mitte unserer Frommigkeit erinnert
und uns anruft, die geistliche Kommunika-
tion mit Christus zu erneuern; Fronleichnam
als Sichtbarmachung der Begegnung der pro-
fanen, schuldigen, erlosungsbediirftigen
‘Welt mit dem sich erbarmenden, den Tod
hinwegnehmenden, lebenspendenden Gott.
Jeder Abschnitt und jeder Satz ist sinngela-
den und zngleich unmittelbar vollzogen und
darum auch zum Nadivollzug aufrufend, Der
V1. spricht zu Menschen unserer Zeit, die sich
durch den zunehmenden Betrieb des Alltags,
durch eine oft leer gewordene religiése Tra-
dition und eigene Glaubensschwierigkeiten
den Zugang zu diesem zentralen Geheimnis
des christlichen Lebens wieder erobern miis-
sen. Dabei wirkt sein Wort nie apologetisch,
sondern kommt immer aus der Tiefe eines

gldubigen Herzens. F, Wulf S]

Peichl, Hermann, OSB (Hrsg.): Der
Tag des Herrn. Die Heiligung des
Sonntags im Wandel der Zeit (Studien
der Uiener kath. Akademie, Bd. 8).
Wien, Herder, 1958. 156 Seiten, kart.
DM 7,20.



Budibes[)redzungen

Der Band bringt eine Zusammenfassung
von Vortrigen, die im Wintersemester 1955/
56 in der Wiener kath. Akademie gehalten
wurden. Ein erster Teil behandelt den Sonn-
tag in der Geschichte, wihrend die Aufsitze
des zweiten Teils der Stellung des Sonntags
in unserer Zeit gewidmet sind.

Zunachst untersucht Prof. Kornfeld den
Sabbat und seine Gestaltung im AT, be-
sonders in Hinsicht auf etwaige babylonische
Einfliisse. Er kommt zu dem Ergebnis, dafl
der atl. Sabbat mdglicherweise zwar eine
solche Beeinflussung erfahren habe, aber
im Volke Israel ,einen véllig neuen Inhalt
bekam und man sich von Anfang an dieser
Einrichtung als eines gottlichen Geschenkes
sowie seiner Verpflichtung Gott gegeniiber
bewuflit war® (27). Prof. Kosnetter zeigt
dann, wie sich bereits in apostolischer Zeit
der Sonntag als Tag des Herrn entwickelte
und wie man die Mefifeier schon ziemlich
frith auf den Morgen verlegte, wahrend die
Agapen noch am Abend gehalten wurden.
P. Jos. A. Jungmann verfolgt die weitere
Entwicklung des Sonntags bis 1517, d. h. bis
zu jenem Jahr, ,in dem durch ein romisches
Dekret der Grundsatz anerkannt wurde, daf§
die Heiligung des Sonntags nicht unbedingt
innerhalb der betreffenden Ortsgemein-
schaft erfillt werden misse“. P. R. Miiller
fithrt die Linie weiter bis 1917; er stellt vor
allem heraus, wie in der Neuzeit die ver-
schiedenen Geistesstrémungen sich auf die
Einstellung zum Sonntag ausgewirkt haben.

Uber den Sonntag und das moderne Le-
ben referiert P. A. Schrott; er greift ver-
schiedene Fragen aus dem vorhergehenden
Aufsatz noch einmal auf, um sie besonders
aus soziologischer Sicht zu betrachten und
von dorther Wege zur Erneuerung des Sonn-
tags aufzuzeigen. Prof Melichar gibt eine
gute Ubersicht itber die einschligigen Bestim-
mungen des CIC und des Usterreichischen
Rechts zur Sonntagsruhe. Dabei wird deut-
lich, dafl manches, was der moderne Staat
zum Schutz des Sonntags tut, nicht eigent-
lich religios motiviert ist, sondern von dem
sozialpolitischen Gedanken bestimmt wird,
»dafl der Arbeitnehmer vor iibermafiger In-
anspruchnahme seiner Arbeitskraft geschiitzt
werden sol], weil er in regelmifligen Abstan-
den eines Ruhetages zur Wiederherstellung
seiner vollen Arbeitskraft bedarf, wenn er
auf die Dauer arbeitsfdhig bleiben soll®
(128). Beachtenswert ist hier die Frage,
~welche Wiinsche an den Gesetzgeber zu
stellen wiren, um den Gedanken der Sonn-
tagsheiligung wieder stirker zur Geltung zu
bringen® (ebd.). Im letzten Beitrag spricht
Abt Peichl zunichst vom Altar und seiner
Bedeutung fiir den Sonntag. IThm ist ,der
Altar der einzig ruhige Punkt der Welt,

235

wo aller Larm stille werden muf8 . . . von
ihm geht eine gottliche Ruhe aus auf je-
den, der ihm naht“ (138). Der Beitrag klingt
aus mit Gedanken tiber ,die Freude am Tag
des Herrn®.

Anmerkungen, Indices und ein (iibertrie-
ben umfangreiches) Abkiirzungsverzeichnis
bieten alle Hilfen, um das Studium der an-
geschnittenen Fragen fortzufithren. Uberall,
wo intensiv an der richtigen Gestaltung des
Sonntags gearbeitet wird, sollte man auf die
hier gebotenen Arbeiten zuriickgreifen. Denn
von der Besinnung auf das geschichtlich
Gewordene her ergibt sich, in welcher Rich-
tung die Erneuerungsarbeit zn gehen hat.

Ad. Rodewyk S]

Otto, Wolfgang: Das Gesicht
des Sonntags. Zum Mitvollzug der
Mefifeier. Frankfurt am Main, Uerlag
Josef Knecht, Carolusdruckerei, 1958.
140 S., Ln. DM 6,20.

Die hier veroffentlichten Betrachtungen
iber die Liturgie der Sonntage des Kirchen-
jahres (vom 1. Adventssonntag bis zum 24.
Sonntag nach Pfingsten) sind urspriinglich
in der Freiburger Kirchenzeitung , Der christ-
liche Sonntag“ erschienen. H. R. Schlette
hat sie mit einem Nachwort versehen, in wel-
chem er grundsitzliche (liturgiewissenschaft-
liche) Erwédgungen , zur Problematik der Er-
klirung und des Mitvollzugs der sonntig-
lichen Meffeier”, bzw. der Mefliturgie an-
stellt. Entsprechend den hier ausgesproche-
nen Grundsiatzen hat auch der V{. nicht
versucht, einen (tatsdchlich nicht vorhande-
nen) Zusammenhang der sonntiglichen li-
turgischen Mefitexte herauszufinden und je-
weils ein einheitliches Thema durchzufihren.
Ebensowenig hat er seine ohnedies schon
knappen Ausfithrungen mit geschichtlichen
Erklarungen belastet. Er will als Seelsorger
nur Anregungen zum verstindnisvollen und
betenden Mitvollzug der sonntédglichen
Eucharistiefeier geben. Darum ist zu den
einzelnen Texten (Introitus, Oration usw.)
nur wenig, wenn auch immer gut Fundiertes
und Tiefes gesagt. Man kann das Biichlein
nicht nur lesen — dann hitte man so gut
wie nichts davon —, man mufl einzelne Satze
zum Ausgangspunkt seiner Meditation wih-
len. Erst dann werden sie fruchtbar. Um dies
zu erleichtern, hat der VI. jeder sonntigli-
chen Besinnung ein Leitwort oder -motiv
vorausgesetzt, das wie die Antiphonen der
Brevierpsalmen eine Melodie anklingen
lassen. soll, die der Beter dann zu entfalten
hat. Man kann solche Hilfen fiir die wiirdige
und innerliche Mitfeier der fir die meisten
Christen schwer zugéanglichen liturgischen
Texte nur begriiffen. F Wulf §]



236 ' Buchbesprechungen

Fischer Henry: Eucharistie-
katechese und Liturgische
Erneuerung. Ricblik und Weg-

weisung. Diisseldorf, Patmos-Uerlag

1959. 287 S., kart. DM 14,60.

Das Ergebnis dieses bereits viel disku-
tierten Buches ist ,der Nachweis des tat-
sdchlichen Zusammenschlusses der Euchari-
stischen Bewegung mit der Liturgischen Be-
wegung fir einen betrachtlichen Teil des
katechetischen Bereiches deutscher Zunge“
(220). Zunichst (I. Teil) erfolgt eine ,Dar-
stellung des geschichtlichen Werdeganges®
dieser Entwidklung, sodann (II. Teil) wer-
den des ndheren die , Veranderungen in der
Eucharistiekatechese durch das Zusammen-
wachsen der Eucharistischen Bewegung und
der Liturgischen Bewegung® untersucht: der
Ubergang ,vom isolierenden zum organi-
schen Mefopferverstindnis“ und vom ,iso-
lierten zum liturgischen Kommunionver-
stindnis“. Der III. Teil endlich zeigt, wie
»die ureigensten Anliegen der Eucharisti-
schen Bewegung — Oftkommunion und
Frithkommunion —“ erst in der Liturgischen
Bewegung ,ihren gesunden Weg*“ finden
(220).

Was versteht der Vf. nun unter ,isolie-
rendem® und ,organischem® Mefverstind-
nis bzw. unter ,isoliertem® und ,liturgi-
schem® Kommunionverstindnis? Das ,iso-
lierende Mefopferverstindnis®, sagt er, fas-
se die hl. Messe auf ,als Mittel der Ver-
gegenwirtigung Jesu, als Mittel zum Op-
fer (und) als Mittel der Kommunionbeschaf-
fung“ (55), wobei diese Gesichtspunkte von
einander isoliert werden. Dagegen seien die
Wesensmerkmale des ,organischen Meflop-
ferverstindnisses“: ,Die Betonung der Op-
feridee und dadurch die innige Verkniipfung
der Mefiteile untereinander. Die Mefifeier
erscheint als ein organisches Ganzes...“
(100 f.). — Vom ,isolierten Kommunionver-
stindnis“ heiflt es, dafl es ,vom Ideenge-
halt des MeBopfers kaum oder gar nicht ge-
pragt® sei; ,es wurde gespeist von Quellen,
die auflerhalb des eucharistischen Opfers
liegen, die sich aus dem ganzen religiésen
Empfinden einer Zeit ergaben und sich kei-
neswegs dann nnr auf die Kommunionfrém-
migkeit beschrankten“ (127). Das ,liturgi-
sche Kommunionverstindnis“ ergebe sich ans
dem ,organischen MeBopferverstandnis“ und
sehe in der hl. Kommunion nicht so sehr das
individuell wichtige FEreignis der Vereini-
gung mit der Person Christi, sondern die
gemeinsame Teilnahme an dem ,danksagen-
den Opfer, das der Herr mit seiner Kirche
feiern will* (9), wie P. Jungmann in sei-
nem Geleitwort sagt.

Das Buch beriicksichtigt nur die kateche-
tische Literatur von 1905 bis 1939, also von
der offiziellen Geburtsstunde der Encharisti-
schen Bewegung (Dekret ,Sacra Tridentina
synodus’ dber 6ftere hl. Kommunion) bis
zum Beginn des zweiten Weltkrieges, als die
Litargische Bewegung bereits ihren Héhe-
punkt erreicht hatte (13); auflerdem be-
schrankt es sich auf den deutschsprachigen
Raum.

Dem Grundergebnis des Buches wird man
gern zustimmen. Denn es hat sich in den
vergangenen Jahrzehnten eine fruchtbare
Begegnung von Eucharistischer und Litur-
gischer Bewegung vollzogen, die auch in der
eucharistischen Katechese wesentliche und
notwendige Wandlungen mit sich brachte.
Andererseits scheinen uns aber auch viele
Vorwiirfe Fischers in ihrer polemisierenden
Schroffheit ungerechtfertigt zu sein. Die
»alte* Kommunionfrommigkeit wird so ein-
seitig gezeichnet, wie sie in Wirklichkeit
wohl selten gewesen ist, wihrend Fischer
selbst in Gefahr ist, dem ,personalen® Mo-
ment in der Eucharistiekatechese zu wenig
gerecht zu werden. Man vergleiche dazu die
Kontroverse mit A. Exeler in den ,Kateche-
tischen Blattern® 1959, S. 390 ff. u. S. 535 ff.
und mit Prof. Solzbacher im ,Kglner Pasto-
ralblatt® 1959, S. 313; hier wird darauf hin-
gewiesen, dafl bei der starken Akzentuierung
des sachhaften Aspektes in der Eucharistie-
katechese, wie sie Fischer vertrete, der cul-
tus latreuticus der Person Christi zn kurz
komme.

Auflerdem wire seine Darstellung der hi-
storischen Entwicklung der Euncharistiekate-
chese in einigem zu korrigieren. So taucht
immer wieder der Vorwurf aunf, die Kom-
muniondekrete Pius’ X. seien in Deutsch-
land nur zégernd durchgefithrt worden. Fi-
scher hat diese Zeit nicht selbst miterlebt
und ist daher fiir seine Kenntnis des dama-
ligen Geschehens ausschlieflich auf Biicher
angewiesen. Sonst hitte er wohl mehr histo-
risches Verstdndnis fiir diese Zuriickhaltung
aufgebracht und manches Urteil behutsamer
formuliert. Es wird von ihm mehr oder we-
niger immer vorausgesetzt, dal im fritheren
Kommunionunterricht der Mefigedanke zu
kurz kam. Dabei wird iibersehen, dafl bis
zom ersten Weltkrieg die Erstkommunikan-
ten schon sechs Jahre Mefunterricht hinter
sich hatten. Da die Sonntagspflicht mit
dem siebten Lebensjahr begann, spielte die
Erziehung auf die hl. Messe hin in den reli-
giosen Unterweisungen des Elternhauses und
der Schule eine grofle Rolle. Wenn nach
einem Zitat von Gotzel ein Kommunion-
unterricht, ,der aus der Idee vom MefBopfer
fliefit, nicht zu schwer (ist, sofern) er auf der



Buchbesprechungen 237

anschaulichen Grundlage der Bibel auf-
baut ..., (und) dem neunen Kommunionunter-
richt das reiche Anschauungsmaterial der
Bibel fiir die Erarbeitung des Opfergedan-
kens und -begriffes zur Verfiigung® steht
(211), so gilt das auch fiir den alten Unter-
richt, und bei der Griindlichkeit, mit der die
Biblische Geschichte durchgenommen wurde,
kam der Opfergedanke vom Opfer Abels
bis zum Kreuzesopfer voll zur Entfaltung;
er konnte daher im Kommunionunterricht
vorausgesetzt werden. Namentlich stand
ganz klar im Vordergrund, daf das Mefi-
opfer dem Vater dargebracht wurde. Diese
Idee wurde bei der Besprechung der Begriffe
Lob-, Bitt-, Dank- und Sithnopfer unver-
geBlich eingepragt. Und wenn der Erst-
kommunikant angehalten wurde, in der
Vorbereitungszeit tiglich der hl. Messe bei-
zuwohnen, dann war der Unterricht doch
auf die hl. Messe hingeordnet und kniipfte
an die MeRopferidee an.

Wenn iibrigens der Vf. (S. 214, Anm. 1)
schreibt: ,Den ersten diristlichen Jahrhun-
derten wiren solche Fragen (sc. wie sie in
den Diskussionen um die Frithkommunion
aufgeworfen wurden) nicht einmal gekom-
men — nicht weil die Kinder damals anders
geartet waren, sondern weil die Kommu-
nionauffassung damals eine andere war®,
dann wire wohl einznwenden, daf es in den
ersten Jahrhunderten im allgemeinen gar
keine Kinderkommunion gab. Die Taufe
war bis zum Anfang des 5. Jhd.s eine Taufe
der Erwachsenen. Selbst Basilins, Gregor
von Nazianz, Chrysostomus, Ambrosius, die
aus gut christlichen Familien kamen, emp-
fingen die Taufe erst um das 20. Lebensjahr
oder noch spiter. Kommunionvorbereitung
und Taufvorbereitung fielen zusammen, und
bei den Taufkatechesen handelte es sich
sicherlich um einen ,personalen Einstieg®,
denn die Taufbewerber wurden vorbereitet,
sich von Satan ab- und Christus zuzuwen-
den. Wenn sie anschliefend die hl. Euchari-
stie feierten, wuften sie von, der Opferfeier
der hl. Messe sozusagen nichts, sondern nur,
daf sie das Fleisch und Blut Christi empfin-
gen. Auch die mystagogischen Katechesen
der Osterwoche fithrten in diesem Punkt
nicht viel weiter, wie wir aus den neu auf-
gefundenen  Chrysostomuskatechesen er-
sehen (vgl. diese Ztschr. 1959, S. 134 ff.).

Daf die Frihkommunion nur in den ,Fa-
milien, die vom Geist der liturgischen Be-
wegung geformt sind“ (218), iiblich sei, ist
ein Irrtum, der darauf zuriickgeht, daf sich
der Vf. nur mit dem deutschsprachigen Raum
befaflit. In den romanischen Lindern, aber
auch in Holland, fithrten schon lange vor der
liturgischen Bewegung viele Familien ihre
Kinder sehr frith zum Tisch des Herrn.

Leider hat die ganze Arbeit als virtnelles
Pathos den Unterton eines starken Ressen-
timents, das seine Erklirung vielleicht im
Erlebnis der eigenen Erstkommunion findet,
von dem der Vf, einmal berichtet (,Kolner
Pastoralblatt“ 1959, S. 264—270): Zunichst
war da ein Bild mit einer offenen Taber-
nakeltiir, aus der ,durch eine grofle, runde
Hostie hindurchschimmernd ein pausbadki-
ges, lockiges Jesuskind in einem rosaroten
Kleidchen® herausschritt, und der Kommu-
nionunterricht ist so gewesen, dafl ,alles,
was ich von meiner Erstkommunion heute
noch sehr plastisch weifl, die prichtige Mar-
zipantorte ist, auf der mit Schokoladen-
schrift geschrieben stand: ,Zur ersten heili-
gen Kommunion' — und die Armbanduhr,
die mir meine Patentante geschenkt hatte®.
Das Ressentiment, das aus der hier sich
kundtuenden Enttiuschung erwichst, ist
natiirlich eine gute Hilfe bei der Suche nach
neuen Wegen, aber auch eine grofle Gefahr,
die eigenen Erfahrungen vorschnell zu ver-
allgemeinern und die ganze damalige Kom-
munionfrommigkeit zu negativ zusehenbzw.
vieles einfach zu iibersehen.

Wenn Fischer einmal gesteht, er sei nicht
grundsitzlich ,gegen die Motive der isolier-
ten Kommunionauffassung, wenn sie behut-
samer und zuriickhaltender akzentuiert wer-
den“ (188), dann mochten wir zusammen-
fassend sagen, man wiirde seine an. sich rich-
tigen Thesen noch freudiger annehmen,
wenn sie behutsamer, weniger polemisch und

weniger einseitig vorgetragen worden wa-
ren. Ad. Rodewyk S]

Fischer-QWollpert, Rudolf: Brot vom
Himmel. Predigten zur Uorbereitung
auf den 37. Internationalen Eucharist:-
schen Weltkongrefl 1960 in Miinchen.
Wiirzburg, Echter-Uerlag 1960. 48 S.,
kart. DM 3,40.

Jeder Seelsorger wird in seiner eigenen
Art die Gliubigen auf den Eucharistischen
WeltkongreR vorbereiten. Doch jeder kann
in den hier vorgelegten Entwiirfen wert-
volle Anregung finden, besonders wenn er,
um die Gliubigen nicht zu ermiiden, erst die -
Zeit, die dem Kongref unmittelbar voran-
geht, fir diese Aufgabe vorgesehen hat. Im
Sinne des Hirtenbriefs der deutschen Bisché-
fe vom 30. 9. 1959 werden die Grundgedan-
ken der Eucharistischen Feier der Weltkir-
che dargelegt. Was im heiligen MeBopfer
sich an gnadenvollen Geheimnissen darstellt.
und verwirklicht, was, besonders wihrend
der letzten Tage des Kongresses im Blidk
auf die letzten Tage der grofien und heili-
gen Wodhe, in der die Kirche das Mysteri-



238

um der Erlésung feiert, aufgegliedert, durch-
dacht und durchbetet werden soll, wird in
sieben Predigten entfaltet, so dafl auch die
Glaubigen, die an der personlichen Teil-
nahme verhindert sind, an dem grofien Er-
eignis geistig Anteil nehmen kénnen.

W. Arnold S]

Schlette, Heinz Robert: Die Lehre
von der geistlichen Kom-
munion bei Bonaventura,
Albertdem GrofenundTho-
mas von Aquin (Minchener Theo-
logische Studien, 11. Systematische Abt.,
17. Bd.). Miinchen, Kommissionsverlag
Max Hueber 1959. 226 S., br. DM 16,—.

—Kommunikation und Sa-
krament. Theologische Deutung der
geistlichen Kommunion (Quaestiones
Disputatae, herausg. v. K. Rahner und
H. Schlier, Bd. 8). 78 S., br. DM 5,20.

Ausgangspunkt der Untersuchung ist die
Beobachtung, daf die als ,Geistliche Kom-
munion® bekannte Frommigkeitsibung, die
allgemein als Ersatzform der sakramentalen
Kommunion gilt, seit der zunehmenden
Kommunionhaufigkeit immer mehr in Ver-
gessenheit gerat, anderseits aber gerade die
Haufigkeit des Kommunizierens das Pro-
blem des Ineinander von Personalem und
Sakramentalem von neuem akut gemacht hat.
Das veranlafit den Vf., zundchst einmal die
theologische Tradition nach dem Vorkom-
men und der Bedeutung der ,manducatio
spiritualis® und ihrem Verhaltnis zur ,man-
ducatio sacramentalis“ zu befragen, um dar-
aus neue Ansdtze fiir eine richtig verstan-
dene ,,Geistliche Kommunion® zu gewinnen.
In einer Voruntersuchung behandelt er die
Problemstellung der Frithscholastik (vor al-
lem Hugo v. St. Viktor und Petrus Lombar-
dus), die auf der johanneischen (Joh 6) und
augustinischen Dialektik eines doppelten
Essens, ndmlich im Glauben (in der Liebe)
und im Sakrament, aufruht, wobei auch das
Essen im Glauben, unabhingig vom Sakra-
ment, manducatio spiritualis genannt wird,
obwohl die primire Bedeutung dieses Be-
griffes die sakramental-heilshafte Kommu-
nion bezeichnet. In dieser werden das per-
sonale und das sakramentale Element har-
monisch nebeneinander geschaut, ohne dafl
aber ihr Verhdltnis zueinander geklart wiir-
de. Die Hauptuntersuchung wendet sich dann
den drei groflen Vertretern der Hochschola-
stik: Bonaventura, Albert dem Groflen und
Thomas von Aquin zu. In sehr detaillierter
und scharfsinniger Weise werden deren

- Buchbesprechungen

Schriften auf das genannte Problem hin
analysiert. Dabei ergibt sich folgendes: Wih-
rend in der Frithscholastik ,die wiirdige sa-
kramentale manducatio in erster Linie das
ekklesiologisch-6ffentliche und kultisch-re-
prisentative Zeichen fir die im Herzen ge-
schehende manducatio spiritualis in Glaube
und Liebe, durch die der Mensch schon vor
dem Sakramentsempfang mit Christus und
der Kirche heilshaft verbunden ist* (218},
war, tritt nun die Frage der kausalen Eigen-
wirksamkeit der Sakramente immer mehr in
den Vordergrund, wodurch auch der Zeichen-
sinn des Sakraments auf seinen Symbolcha-
rakter fir die innere Gnadenwirkung ein-
geschrinkt wird. Bei Bonaventura ist das per-
sonal-anthropologische Element noch starker
betont; Thomas von Aquin ist mehr metaphy-
sisch orientiert; Albert steht dazwischen.
»Wihrend nach der Ansicht der Friihscho-
Jastik und Bonaventuras der personale Voll-
zug von Glaube und Liebe selbst bereits eine
echte Teilnahme an der Heilsfrucht der
Eucharistie darstellt und damit die unmit-
telbare Zuordnung des christlichen Lebens-
vollzugs zu seinem sakramentalen Zeichen
auch ohne aktuellen Bezug synthetisch und
kontinuierlich erfafit ist, hat nach der tho-
masischen Unterscheidung das manducare
spiritualiter Christum mit dem eucharisti-
schen Sakrament unmittelbar nichts zu tun.
Um mit dem Sakrament in Relation zu kom-
men, bedarf es nach Thomas immer einer ak-
tuellen Hinordnung zum Sakrament als sol-
chem*® (219f.). Damit kommt Thomas zu ciner
dreifachen Unterscheidung der manducatio
spiritualis, auf der der Vf. dann seine sy-
stematische Studie aufbaut.

2. Die ,Quaestio Disputata“ referiert zu-
nichst das Ergebnis der vorhergehenden Un-
tersuchung und fithrt die Geschichte der
geistlichen Kommunion iiber das Konzil von
Trient und den Catechismus Romanus bis zur
Entstehung einer eigener Devotionsform der
geistlichen Kommunion weiter; letztere wird
kurz nach ihren verschiedenen Akten und in
ihrem von der frommen Uberlieferung her-
ausgearbeiteten Sinn charakterisiert. Im
zweiten Teil seiner Untersuchung bietet der
V{. dann eine systematische Darstellung des
aufgeworfenen Problems der Einheit von
personaler und sakramentaler Frommigkeit
und damit des verschiedenen Sinngehaltes
der ,geistlichen Kommunion®, um zum Schluf}
Anleitungen zum rechten und lebendigen
Vollzug dieser Frommigkeitsibung zu geben.

In folgenden Sitzen 1aflt sich das Ergeb-
nis der Studie zusammenfassen: 1. Es gibt
eine Einheit mit Christus, ,die durch den
Vollzug des Glaubens und der Liebe in der
Gemeinschaft der Glaubenden, seines Leibes,
d. h. der Kirche zustandekommt® (31). In die-



Buchbesprechungen 239

ser aus der Kraft des Heiligen Geistes sich
vollziehenden Selbsttranszendierung der Per-
son gewinnt diese ihr durchdauerndes In-
Sein in Christus. Sie gewinnt darin der Sa-
che nach denselben Bezug zu Christus, der
auch sakramental vermittelt werden soll.
Beide Weisen der Christuskommunikation
sind aufeinander verwiesen. 2. Dieser Ver-
weis wird erhellt durch eine Besinnung auf
die zeichenhafte Funktion, des Sakraments.
Sie ist — und das ist theologisch hier das
Entscheidende — eine doppelte. Sie bezeich-
net und reprisentiert erstens ,den bereits
gegebenen Gnadenstand, die personale
Glaubens- und Liebeskommunikation“ (43);
sie bezeichnet diesen Gnadenstand in seinem
heilsgeschichtlichen, ekklesiologischen und
kultischen Sinn. Das Sakrament bezeichnet
aber zweitens nicht nur Geschehenes, sondern
auch ein noch Zu-Geschehendes. Sakramente
sind nicht nur reprasentierende, sondern auch
wirksame Zecichen. In ihnen wird etwas mit-
geteilt. Im zeichenhaften Sakrament wird
die real vorgegebene personale Christus-
kommunikation so bezeichnet, dafl sie in
neuer, namlich sakramentaler Weise ge-
schieht und zwar im Hinblick auf Festigung
und Intensivierung des personal Vorgegebe-
nen. Diese geschieht natiirlich nicht mecha-
nisch, sondern im Mafle der persénlichen
Ubernahme. 3. Wenn in der sakramentalen
Kommunion der Sache nach dasselbe ge-
schenkt wird wie in der Kommunikation,
kann man dann auf erstere nicht verzichten?
Das kann man nach dem ausfiihrlichen Zeug-
nis der Schrift, besonders beziiglich der Tau-
fe und der Eucharistie, nicht. Sakramente
sind gewifl freie Setzung Gottes, was nicht
heifit, dafl sie willkiirlich eingesetzt worden
sind. Es gibt eine seinshafte Zuordnung von
Natur und Ubernatur, die sozusagen das
Zeichen ,fordert®. Es gibt im Zusammen-
hang mit dem deutenden Wort die Aussage-
kraft geschopflicher Bilder und Zeichen fiir
die Dimension der Gnade. Das Zeichen ent-
spricht der Leibhaftigkeit des Menschen, der
Inkarnation Gottes, der Sichtbarkeit der Kir-
che usw. Es ist von hochster Sinnhaftigkeit,
dafl der Kirche sakramentale Zeichen ihres
Wesens und ihrer Aktion eingestiftet sind,
die der Glidubige im Glaubensgehorsam zu
ibernehmen hat und immer schon iiber-
nimmt. Das Votum sacramenti ist dem Glau-
bensakt impliziert. 4. Wenn man diese sy-
stematischen Uberlegungen recht begriffen
hat, wird man einen dreifachen Sinn von
»geistlicher Kommunion“ feststellen kénnen:
»Geistliche Kommunion® ist erstens Kommu-
nikation mit Christus in Glaube und Liebe.
Sie ist zweitens wiirdige sakramentale Kom-
munion. Sie ist drittens ,Begierdekom-
munion®. 5. Eine gesunde christliche From-

migkeit wird die fromme Ubung der ,geist-
lichen Kommunion“ immer mehr als Chri-
stuskommunikation verstehen, die in Bezug
auf das eucharistische Sakrament ein ,vo-
tum perpetoum et implicitum® darstellt,
welches votum in diskreter Weise je und je
zu aktualisieren ist durch ein ,votum actuale
et explicitum®, d. h. einer geistlichen Kom-
munion® im ausdriicklichsten und engsten
Sinn des Wortes.

Die Studie ist eine ausgezeichnete Einfiih-
rung in die Problematik der Beziehung von
Person und Sakrament, die deutlich madt,
dafl es nur einen christlichen Heilsweg gibt,
dafl auch das Sakrament Zeichen und Me-
dium der real-geistigen Einigung mit dem
Herrn ist. Mit Recht wird als der legitime
Sinn der ,geistlichen Kommunion® die Kom-
munikation mit Christus, das ,Essen® Chri-
sti in Glaube und Liebe herausgestellt. (Siche
zur selben Sache: K. Rahner in: ,Sendung
und Gnade“, 230ff.) Allerdings diirfte der
fromme Christ die ,geistliche Kommunion®
immer schon so geiibt, was nicht heifit so ver-
standen haben. , Geistliche Kommunion® als
akthafte Ausdriicklichkeit des votum sacra-

menti bleibt — und das begrifien wir —
auch nach dem V{. eine sinnvolle geistliche
Ubung. H. Wulf §]

Schulte, Raphael OSB: Die Messe
als Opferder Kirche. Die Lehre
friihmittelalterlicher Autoren iiber das
eucharistische Opfer (Liturgiewissen-
schaftliche Quellen wund Forschungen,
Heft 35). Miinster i. W., Aschendorff-
sche Uerlagsbuchhandlung, 1959. 198 S.,
brosch. DM 17.,80.

Diese dogmengeschichtliche Untersuchung
mochte ausdriicklich in die moderne Diskus-
sion um das Wesen des Meflopfers eingrei-
fen; sie will aber nur eine erste Studie sein
in dem umfassenden Plan des Vfs., dhnlich
wie hier die gesamte Tradition bis auf den
heutigen Tag zu befragen, um dann dasGan-
ze durch einen systematisch-spekulativen
Traktat zu krénen. — Welcher Theologe
wird nicht gespannt auf die Erfiilllung die-
ses Planes warten?

Der vorliegende erste Band sudht sich die
verhiltnisméBig leicht zu iiberblickende Zeit
von 700 bis 900 aus und teilt sie sehr ge-
schickt nach den drei Kulturriumen auf:
Spanjen, wo Isidor von Sevilla die formen-
de Kraft bildet, der britische Raum, der
ganz beherrscht ist von Beda dem Ehrwiirdi-
gen, und das frinkische Reich mit seiner
Fiille von Meferklirungen aus bekannter
oder anonymer Hand. Dabei bemiiht sich der
VI., jeden irgendwie fiir sein Thema rele-



240

vanten Text, sei er theoretischer Art oder
aus der Liturgie genommen, aufzufithren
und zu untersuchen: ob hier die Kirche als
Darbringerin des Mefopfers bezeugt wird;
ob der Text eine Glaubensiiberzengung oder
nur eine Metapher beinhalte; ob unter der
Kirche die anwesenden Glaubigen, die sicht-
bare Kirche oder der Kosmos der erldsten
Welt verstanden wird; ob ,opfern® nur ein
inhaltsarmer Terminus ist oder den zentra-
len Kultakt der Messe bedeutet.

Das Ergebnis rechtfertigt diese immense
Arbeitsleistung des Vfs. Die Fiille der Texte
zeigt namlich, dafl es fiir die damalige Zeit
eine Selbstverstindlichkeit war, ,die eucha-
ristische Opferhandlung wesentlich als Akt
der Ecclesia universalis* anzusehen; und
wenn diese nur selten mit bewufitem Nach-
druck herausgestellt wird, dann zeigt auch
dies, dafl es sich um einen undiskutablen
Glaubensbesitz handelt. Auch die tragenden
Ideen dieser Glaubensiiberzengung werden
sichtbar gemacht: die Kirche als Braut Chri-
sti, die untrennbare Einheit beider als Cor-
pus Christi, so dafl z. B. schon anf Golgotha
Christus nicht ohne die Ecclesia opferte; die-
se Kirche, die als Ersterloste ihre Gabe wie
eine Mutter an die Gliubigen weitergibt.

Formal stellt das Buch in etwa einen Kom-
promifl dar zwischen dem straffen Aufban
einer These (Die Kirche ist Darbringerin des
Mefopfers) und der ausfithrlichen Schilde-
rung und Verstindlichmachung ihrer ver-
schiedenen historischen Spielarten. Eine sol-
che Untersuchung, die fiir den Fachtheologen
hestimmt ist, und deren Ziel es ist, das ge-
samte Material durchzuarbeiten, wirkt trotz
des angenehm lesbaren Stils notwendiger-
weise ermiidend. Darnm hat sich der V{.
(fast zu sehr) bemiiht, die Kraft des Lesers
immer wieder durch Zusammenfassungen

und Ausblicke zu sammeln.  J. Sudbrack S]

Wegenaer, PolykarpusOSB: He ils -
gegenwart Das Heilswerk Christi
und die Uirtus Divina in den Sakramen-
ten unter besonderer Beriicksichtigung
von Eucharistie und Taufe (Liturgiewis-
senschaftliche Quellen und Forschungen,
Heft 88). Miinster i. ., Aschendorff-
sche Uerlagsbuchhandlung, 1958. 128 §.,
brosch. DM 9,80.

Der Verfasser versudht in streng systema-
tisch-scholastischer Methode, von der Lehre
des hl. Thomas v. Aquin her das Problem

Buchbesprechungen

der Vergegenwirtigung des Heilswirkens
Christi in den Sakramenten spekulativ zu
durchdringen und auf diese Weise moglichst
weit in das von O. Casel erschlossene Feld
der Mysterientheologie vorzustofien. Der
erste Teil des Buches erortert die Gegenwart
des Heilswerkes Christi seiner aktiven Wirk-
kraft nach in den Sakramenten im allgemei-
nen; der zweite wendet die gewonnenen Er-
kenntnisse speziell auf die Eucharistie und
Taufe an, wahrend sie im dritten Teil mit
der Mysterientheorie O. Casels konfron-
tiert werden. Es zeigt sich dabei, dafl auch
dann, wenn man von den manchmal iber-
spitzten Formulierungen Casels absieht und
seine eigentlichen Anliegen ins Auge fafit,
noch erhebliche Unterschiede zwischen die-
sen und der Lehre des hl. Thomas bleiben.

Von Thomas 1dfit sich der V{. zu dem Re-
sultat fithren: ,In den Sakramenten der Kir-
che ist das geschichtliche Heilswerk Christi
in sakramentaler Vergegenwirtigung, durch
das Tun der Kirche, wirkend gegenwirtig.
Die Sakramente stehen so in einer kausalen
Verbindung mit dem Gottmenschen und dem
gottmenschlichen Heilswerk, kurz: mit dem
Christusmysterium; sie stellen die Verbin-
dung her mit der wirk- und vorbildursichlich
gegenwartigen passio Christi“ (124). Den
Schliissel fiir seine Lsung glaubt der Vf. in
der Ansicht gefunden zu haben, dafl dieselbe
Virtus Divina (Kraft Gottes) sowoh] Erst-
ursache der historischen Handlungen Christi
als auch der Wirkursichlichkeit des sakra-
mentalen Zeichens sei, wobei man beriick-
sichtigen miisse, dafl fiir Thomas die Wirk-
samkeit dieser Virtns die Gegenwart der
Wirkursache voraussetze. Gegenwirtig wer-
de sie aber im sakramentalen Zeichen als
dem Abbild des an sich vergangenen histo-
rischen Geschehens. Die Wirkkraft des Sa-
kraments ist abhingig ,von der historischen
Passion . . ., die selbst als causa instromen-
talis der ewigen virtus divina eine iiberzeit-
liche Heilskraft besitzt. Und diese ... Heils-
kraft des instrumentum coniunctum (der mit
dem Logos vereinten Menschheit Jesu) ist
auf das Sakrament als ,instrumentum pas-
sionis Christi iam perfectae’ iibergegangen
und macht den Heilstod auf Grund jener
Abhingigkeit gegenwirtig® (50).

Die Erklirung des gesamten Heilswirkens
Christi ,per contactum virtutis divinae“ ist
eine Idee, die in der Mysterientheologie nene
Perspektiven erdffnet. Die so gegebene Lo-
sung ist allerdings abhdngig von so vielen —
und schwierigen — Beweisschritten, dafl das
Werk anch unter denTheologen, die der My-
sterientheologie freundlich gegeniiberstehen,
Kritiker finden diirfte. J. Grotz §J





