
BUCHBESPRECHUNGEN 

Eucharistie 

Moreau, Rudolf v., SJ: DieEucha- 
ris tischen Weltkongresse. 
Ihr Werden, Wachsen und Wirken. Rott- 
weil/Neckar, Emmanuel-Verlag, 1960. 
88 S., gek. DM 1,50. 

Graf, Heinz: Eucharistischer 
Weltkongreß 19 6 0. Einführung 
in die Grundgedanken, Erläuterung des 
Verlaufs. München, Rex-Verlag, 1960. 
84 S., geh. DM 1,•. 

Pro mundi vita. Eine Einfüh- 
rung in die Gedankenwelt des Inter- 
nationalen Eucharistischen Kongresses 
1960 in München, hrsg. v. Michael Hal- 
ler. München, Verlag J. Pfeiffer, 1960. 
44 S., geh. DM 1,•. 

Die vorliegenden Schriften wollen der un- 
mittelbaren Vorbereitung auf den Euch. 
Kongreß dienen. Das Büchlein von P. von 
Moreau faßt zwölf Aufsätze zusammen, die 
von Mai bis November 1959 im Münchener 
•Klerusblatt" veröffentlicht wurden. Sie ge- 
ben eine anschauliche Darstellung der histo- 
rischen Entwicklung der Euch. Kongresse 
von ihren Anfängen bis heute; jeder der 
bisher abgehaltenen Kongresse wird auf eini- 
gen Seiten behandelt. Anschließend skiz- 
ziert der Vf. noch die •tragenden Ideen" und 
die •Auswirkungen" dieser eucharistischen 
Bewegung. • H. Graf bietet eine sehr an- 
sprechende, gut verständliche •Einführung 
in die Grundgedanken", die den kommen- 
den Kongreß bestimmen werden; außerdem 
erläutert er den voraussichtlichen Ablauf der 
Feiern, um die Teilnehmer ganz konkret auf 
das einzustimmen, was sie erwartet. Er wi- 
derlegt Einwände, die sich vielleicht man- 
chem aufdrängen, und stellt besonders den 
Grundgedanken •Statio Orbis" heraus, der 
erstmals einen Euch. Weltkongreß entschei- 
dend prägen wird. Die kleine Schrift kann 
nicht nur zur unmittelbaren Vorbereitung 
auf den Kongreß, sondern auch zu einem tie- 
feren Verständnis des Geheimnisses der 
Eucharistie beitragen. • Das Heft •Pro 
mundi vita" (hrsg. v. M. Haller) ist nicht 
so sehr eine Einführung in die tieferen Sinn- 
gehalte der heiligen Eucharistie und des 
Kongresses, als ein Weckruf, der zu ihrer 
richtigen Mitfeier aufrütteln will. •Liturgi- 
sche Frömmigkeit" und •Gemeinschaftsfröm- 
migkeit"  sind  die beiden Lieblingsthemen 

des Hrsgs., die er wohl mit zuviel jugend- 
licher Forschheit (und Polemik) propagiert. 
Demgegenüber zeichnen sich zwei kleine Bei- 
träge von P. Jungmann durch Ausgeglichen- 
heit und Tiefe aus. Schade, daß die anderen 
Texte des modernen und zügig aufgemach- 
ten Bändchens dagegen abfallen. F. Wulf SJ 

Schnitzler, Theodor: Eucharistie 
in der Geschichte. Ein kirchen- 
und liturgiegeschicktliches Werkbuch zum 
Eucharistischen Kongreß in München 
1960. Köln, Verlag J. P. Bachern, 1960. 
153 S., kart. DM 3,80. 

Was die liturgiegeschichtliche Forschung 
der letzten Jahrzehnte erschlossen hat, wird 
in diesem Buch so bildhaft und volkstüm- 
lich erzählt, daß es weiteste Verbreitung ver- 
dient. Der erste Teil berichtet vom •Wach- 
sen und Werden der heiligen Messe" • an- 
gefangen vom •Brotbrechen" am Familien- 
tisch, wie es die ersten Christen hielten, bis 
zu der Gestalt, die das heilige Meßopfer in 
langsamem Wachsen durch die Jahrhunderte 
hindurch heute angenommen hat. Die großen 
Phasen dieser Entwicklung, besonders die 
verschiedenen Reformen, treten klar heraus. 
Die Geschichte der heiligen Messe ist die 
Geschichte ihrer Reformen, und der Vf. 
schließt diesen Teil mit einem Ausblick auf 
•die Messe der Zukunft", deren Umrisse sich 
schon an der erneuerten Osterliturgie able- 
sen lassen. 

Ging es im ersten Teil mehr um die äuße- 
re Gestalt des Meßopfers, so befaßt sich der 
zweite mit der Geschichte der gesamten 
eucharistischen Verehrung, von der Arkan- 
disziplin der Frühzeit über die prunkvollen 
Fronleichnamsprozessionen des Barock bis 
zur eucharistischen Frömmigkeit unseres 
Jahrhunderts, dem die Feier der Eucharistie 
wieder Teilnahme der Kirche an Tod und 
neuem Leben des Herrn bedeutet. 

Der dritte Teil: •Die Eucharistie • Kraft 
der Kirche in dunkler Zeit" berichtet über 
die vielen Stunden höchster Not in der Kir- 
chengeschichte (Martyrium, Irrlehren^ Völ- 
kerwanderung, Schisma, Glaubensspaltung, 
napoleonische Wirren), in denen Hirten und 
Gläubige immer wieder Kraft geschöpft ha- 
ben aus dem Geheimnis der Eucharistie, uns 
damit den Weg weisend zur Überwindung 
der Schwierigkeiten, vor die wir gestellt 
sind. 



Buchbesprechungen 233 

Im Anhang: •Warum internationaler 
Eucharistischer Kongreß?" faßt P. Rudolf 
v. Moreau SJ in zwei Kapiteln (•Entste- 
hungsgeschichte" und •Die Ziele der Eucha- 
ristischen Kongresse") kurz die Ergebnisse 
seines Büchleins über die Geschichte der 
Eucharistischen Kongresse zusammen (vgl. 
dazu die vorhergehende Besprechung). 

G. Hinzmann SJ 

Haacke, Rhaban (Hrsg.): Eucha- 
ristie in der Glaubenslehre. 
Köln, Verlag J. P. Bachern, 1960.144 S., 
hart. DM 3,80. 

Das Sammelbändchen enthält sechs Auf- 
sätze verschiedener Autoren, die nur einige 
Themen aus dem Ganzen der eucharistischen 
Glaubenslehre herausgreifen. Es handelt 

sich also um keine systematische Darstellung. 
Prof /. Auer untersucht das Motto des 

Euch. Kongresses •Pro mundi vita" auf sei- 
nen Bedeutungsgehalt in der Johanneischen 
Verheißungsrede, um es dann mit dem heu- 
tigen Verständnis von •Welt" und •Leben" 
zu konfrontieren. Daraus ergibt sich, daß 
die Eucharistie als •Brot des Lebens", als le- 
benspendendes Opfer, dem Christen von 
heute neu zu Bewußtsein gebracht werden 
muß. • Die innere Verbindung von Eucha- 
ristie und geistlichem Leben (vgl. diese Zschr. 
32 [1959] 415•419), von Eucharistie und 
Buße - Abtötung behandelt in zwei Auf- 
sätzen Prof. Schnitzler. Er zeigt, wie der 
währe Vollzug der Eucharistie im Hinein- 
genommenwerden in das versöhnende Opfer 
Christi besteht, wobei aber dieses Hineinge- 
nommenwerden den tätigen Mitvollzug des 
Christen fordert. • Der kurze Beitrag von 
F. Thijssen (•Was schuldet der Kongreß dem 
nicht-katholischen Christen?") stammt aus 
einem größeren Aufsatz, der eine Antwort 
auf die bekannten fünf Fragen Hans Asmus- 
sens versucht. Erfreulich erscheint hier be- 
sonders die Feststellung, daß katholische 
Messe und protestantisches Abendmahl • 
einst Zeichen der Trennung • heute zum 
Ort des brüderlichen Gesprächs geworden 
sind. • R. Haacke OSB bringt in seinem 
Beitrag •Eucharistie in der Heilsgeschichte" 
einen Auszug aus der allegorisch-typologi- 
schen Schrifterklärung des Rupert von Deutz, 
der die atl. Vorbilder der Eucharistie (Abel, 
Abraham, Melchisedech, Jakob, das Öster- 
lamm, das Manna) für das ntl. Verständnis 
erschließt. • W. Kahles stellt •die heilige 
Eucharistie als geschichtspestaltendes Myste- 
rium" aller innerweltlichen • materialisti- 
schen oder idealistischen • Geschichtsphilo- 
sophie entgegen. Im Geschehen der Eucha- 
ristie als der Gegenwärtigsetzung des Todes 

und der Auferstehung Christi wird der fort- 
dauernde Einbruch Gottes in die Geschich- 
te offenbar, die sich in diesem Auf gebrochen- 
werden ins Göttliche hinein vollendet. 

G. Hinzmann SJ 

Frank, Magdalene: Priester im 
Sonnenlicht der Euchari- 
stie. Ein Büchlein für Priester. Lim- 
burg, Lahn-Verlag, 1959. 131 S., kart. 
DM 5,•; Ln. DM 7,50. 

Von der Eucharistie geprägtes Priester- 
leben wird gezeigt an den Gestalten von 
Peter Julian Eymard (t 1868), Leopold Gi- 
loteaux (t 1928), Hermann Cohen (f 1871), 
Charles de Foucauld (f 1916), Eduard Pop- 
pe (f 1924) und Vinzenz Pallotti (f 1850); 
dazu kommt noch Theresia vom Kinde Jesu 
(t 1897). Vorausgehen ein Vorwort und ein 
grundsätzlich-theologisches Kapitel im An- 
schluß an das Offertorium der Fronleich- 
namsmesse. 

Man ist für solche knappen Lebensabrisse 
immer dankbar; sie regen an und wecken 
die Lust, die eine oder andere größere Le- 
bensbeschreibung zur Hand zu nehmen. Die 
vielen Zitate aus den Schriften der skizzier- 
ten Personen helfen dabei sehr. Frömmig- 
keitsgeschichtliche Einordnung oder kritische 
Wertung beabsichtigt die Schrift nicht. 

Leider ist die Sprache öfter geschraubt, 
weitschweifig, phrasenhaft. Das empfiehlt 
das Buch nicht zur Tischlesung. Ich denke 
etwa an S. 21 (Anbetung als Licht-, Luft-, 
Sonnenbad der Seele, wo alles Kleinliche ab- 
fällt), S. 30 mit den vielen Gemeinplätzen, 
S. 46 (•Seine ganze Studienzeit war lorbeer- 
gekrönt"). • Die vorausgeschickten theore- 
tischen Gedanken müßten auch inhaltlich 
einfacher und klarer werden. Der Aufweis 
einer der Frau eigentümlichen Beziehung 
zur Eucharistie ist wohl nicht geglückt. •Der 
Priester setzt den Akt der Consecratio, die 
Frau empfängt das in ihm Gesetzte, die heili- 
ge Eucharistie, und gibt sie als Leben der Lie- 
be zurück" (7). Gilt das nur für die Frau? 
Oder daß sie Bindeglied zwischen Gott und 
Mensch geworden sei? (8) • Der Opfer- 
charakter des Weihrauchs wird zu sehr be- 
tont; Jungmann meint wohl zu Recht, die 
abendländische Kirche verwende deshalb die 
dafür angeführten Gebete heute nicht mehr, 
damit die Einzigkeit des eucharistischen Op- 
fers besser sichtbar bleibe. Der •Lehrsatz", 
die hl. Messe bringe innere Gnaden nur ex 
opere operantis hervor, steht wohl kaum in 
einer Dogmatik (19). S. 13 müßte zitiert 
werden •Suppl. qu. 17 a. 3, 3". Das Mariale 
(27) ist nach den Forschungen von Korosak, 



234 " Buchbesprechungen 

Pelster, Fries nicht von Albert dem Großen. 
Möge das Büchlein manchen anregen, sein 

Denken und  Leben mehr  dem  eucharisti- 
schen Christus zu einen.   /. Möllerfeld SJ 

Euchar is tische Gebete der 
frühen Kirche. Hrsg. v. A. Ham- 
man. Aus dem Französ. übers, v. F. Weh- 
ler. Mainz, Matthias-Grünewald-Verlag 
1960. 303 S., Ln. DM 9,80. 

In den nichtlateinischen Liturgien liegen 
vielfach Gebetsschätze verborgen, die bei uns 
noch immer wenig bekannt sind. Aus diesem 
Schatz hat der Hrsg. geschöpft und mit der 
vorliegenden Sammlung ein Gebetbuch ge- 
schaffen, das für das persönliche und gemein- 
same Beten gute Anregungen zu geben ver- 
vermag. 

Der erste Teil des Büchleins bringt Gebete 
zur Liturgie der heiligen Messe (Vorberei- 
tungsgebete, Fürbitten, Konsekrationsgebe- 
te, Kommuniongesänge und Gebete zur 
Danksagung); die Texte des zweiten Teiles 
folgen den Geheimnissen des liturgischen 
Jahres und schließen mit Gebeten für •das 
Leben des Christen" und einer Reihe schöner 
Doxologien. 

Das Verständnis der Texte und der Ge- 
brauch des Buches werden erleichtert durch 
die einleitenden Kapitel (•Die Ursprünge 
der eucharistischen Liturgie", •Aufbau der 
Sammlung", •Anleitung zum Gebrauch") und 
durch Erklärungen zu Beginn größerer Ab- 
schnitte. Im Anhang finden sich zu den ein- 
zelnen Gebeten noch liturgiegeschichtliche 
und quellenkundliche Hinweise. Für viele 
werden auch die •Worterklärungen" (290 bis 
294) von Nutzen sein, in denen die schwie- 
rigerem liturgischen Fachausdrücke erklärt 
werden. Eine chronologische und eine ver- 
gleichende schematische Übersicht zu Ent- 
wicklung und Aufbau der verschiedenen Li- 
turgien sowie ein kleines Sachregister ver- 
vollständigen das Buch. 

Vielleicht hätte man versuchen sollen, die 
Texte • vor allem durch Auslassungen • 
immer so zu gestalten, daß sie ohne Schwie- 
rigkeit vom heutigen Menschen gebetet wer- 
den können (auf S. 42 wird z. B. für den 
König und das Heer, auf S. 44 für •un- 
seren" Patriarchen gebetet). • Die inhalts- 
reichen Zeichnungen von R. P. Litzenburger 
hätten kurz erläutert werden sollen, damit 
sie wirklich verstanden werden. • Unge- 
bräuchlich ist die Schreibweise •Anaphore" 
(die in den byzantinischen Liturgien dem 
Kanon entspricht); normalerweise schreibt 
man •Anaphora". • Die genauen Fund- 
stellen der Gebete werden nirgends ange- 

geben, so daß es schwierig ist, die Treue der 
• sprachlich schönen • Obersetzung zu 
kontrollieren; vielleicht finden sich diese An- 
gaben in den zugrundeliegenden französi- 
schen Werken des Hrsgs. G. Hinzmann SJ 

Rahner, Karl: Das Geheimnis 
unseres Christus (Sammlung 
Sigma). München, Verlag Ars Sacra, 
1959. 32 S., Japan, geb. DM 2,50. 

Es handelt sich in diesem schmalen Büch- 
lein um eine geistliche Besinnung über das 
Geheimnis der heiligen Eucharistie, die der 
Vf. am Abend vor dem Fronleichnamsfest 
vor Studenten in München gehalten hat. 
Schritt für Schritt entfaltet er meditativ die 
Fülle der Wahrheiten, die dieses Geheimnis 
in sich birgt: Eucharistie als jenes Ereignis, 
in dem Jesus den Tod als Leibhaftigkeit 
unserer Schuld willig annimmt zur Übereig- 
nung an Gott und zur Erlösung der todge- 
weihten Welt; Mahl, in dem er sich als den 
in den Tod Dahingegebenen den Jüngern 
zu essen und zu trinken gibt, damit sie in 
ihm das Gericht des Erbarmens Gottes essen; 
Gedächtnismahl, in dem in heiliger Anam- 
nese die ewige Präsenz seines erlösenden, 
den Tod überwunden habenden Todes ver- 
kündet wird, damit wir zu ihm Ja sagen 
und an ihm Anteil gewinnen; die bleiben- 
de Gegenwart des Herrn im Sakrament, die 
uns immer wieder an die opfernde Euchari- 
stie als Mitte unserer Frömmigkeit erinnert 
und uns anruft, die geistliche Kommunika- 
tion mit Christus zu erneuern; Fronleichnam 
als Sichtbarmachung der Begegnung der pro- 
fanen, schuldigen, erlösungsbedürftigen 
Welt mit dem sich erbarmenden, den Tod 
hinwegnehmenden, lebenspendenden Gott. 
Jeder Abschnitt und jeder Satz ist sinngela- 
den und zugleich unmittelbar vollzogen und 
darum auch zum Nachvollzug aufrufend. Der 
Vf. spricht zu Menschen unserer Zeit, die sich 
durch den zunehmenden Betrieb des Alltags, 
durch eine oft leer gewordene religiöse Tra- 
dition und eigene Glaubensschwierigkeiten 
den Zugang zu diesem zentralen Geheimnis 
des christlichen Lebens wieder erobern müs- 
sen. Dabei wirkt sein Wort nie apologetisch, 
sondern kommt immer aus der Tiefe eines 
gläubigen Herzens. F. Wulf SJ 

Feidil, Hermann, OSB (Hrsg.): Der 
Tag des Herrn. Die Heiligung des 
Sonntags im Wandel der Zeit (Studien 
der Wiener kath. Akademie, Bd. 8). 
Wien, Herder, 1958. 156 Seiten, hart. 
DM 7,20. 



Buchbesprechungen 235 

Der Band bringt eine Zusammenfassung 
von Vorträgen, die im Wintersemester 1955/ 
56 in der Wiener kath. Akademie gehalten 
wurden. Ein erster Teil behandelt den Sonn- 
tag in der Geschichte, während die Aufsätze 
des zweiten Teils der Stellung des Sonntags 
in unserer Zeit gewidmet sind. 

Zunächst untersucht Prof. Kornfeld den 
Sabbat und seine Gestaltung im AT, be- 
sonders in Hinsicht auf etwaige babylonische 
Einflüsse. Er kommt zu dem Ergebnis, daß 
der atl. Sabbat möglicherweise zwar eine 
solche Beeinflussung erfahren habe, aber 
im Volke Israel •einen völlig neuen Inhalt 
bekam und man sich von Anfang an dieser 
Einrichtung als eines göttlichen Geschenkes 
sowie seiner Verpflichtung Gott gegenüber 
bewußt war" (27). Prof. Kosnetter zeigt 
dann, wie sich bereits in apostolischer Zeit 
der Sonntag als Tag des Herrn entwickelte 
und wie man die Meßfeier schon ziemlich 
früh auf den Morgen verlegte, während die 
Agapen noch am Abend gehalten wurden. 
P. Jos. A. Jungmann verfolgt die weitere 
Entwicklung des Sonntags bis 1517, d. h. bis 
zu jenem Jahr, •in dem durch ein römisches 
Dekret der Grundsatz anerkannt wurde, daß 
die Heiligung des Sonntags nicht unbedingt 
innerhalb der betreffenden Ortsgemein- 
schaft erfüllt werden müsse". P. R. Müller 
führt die Linie weiter bis 1917; er stellt vor 
allem heraus, wie in der Neuzeit die ver- 
schiedenen Geistesströmungen sich auf die 
Einstellung zum Sonntag ausgewirkt haben. 

Über den Sonntag und das moderne Le- 
ben referiert P. A. Schrott; er greift ver- 
schiedene Fragen aus dem vorhergehenden 
Aufsatz noch einmal auf, um sie besonders 
aus soziologischer Sicht zu betrachten und 
von dorther Wege zur Erneuerung des Sonn- 
tags aufzuzeigen. Prof Melichar gibt eine 
gute Übersicht über die einschlägigen Bestim- 
mungen des CIC und des österreichischen 
Rechts zur Sonntagsruhe. Dabei wird deut- 
lich, daß manches, was der moderne Staat 
zum Schutz des Sonntags tut, nicht eigent- 
lich religiös motiviert ist, sondern von dem 
sozialpolitischen Gedanken bestimmt wird, 
•daß der Arbeitnehmer vor übermäßiger In- 
anspruchnahme seiner Arbeitskraft geschützt 
werden soll, weil er in regelmäßigen Abstän- 
den eines Ruhetages zur Wiederherstellung 
seiner vollen Arbeitskraft bedarf, wenn er 
auf die Dauer arbeitsfähig bleiben soll" 
(123). Beachtenswert ist hier die Frage, 
•welche Wünsche an den Gesetzgeber zu 
stellen wären, um den Gedanken der Sonn- 
tagsheiligung wieder stärker zur Geltung zu 
bringen" (ebd.). Im letzten Beitrag spricht 
Abt Peichl zunächst vom Altar und seiner 
Bedeutung für den Sonntag. Ihm ist •der 
Altar  der einzig  ruhige Punkt  der Welt, 

wo aller Lärm stille werden muß . . . von 
ihm geht eine göttliche Ruhe aus auf je- 
den, der ihm naht" (138). Der Beitrag klingt 
aus mit Gedanken über •die Freude am Tag 
des Herrn". 

Anmerkungen, Indices und ein (übertrie- 
ben umfangreiches) Abkürzungsverzeichnis 
bieten alle Hilfen, um das Studium der an- 
geschnittenen Fragen fortzuführen. Überall, 
wo intensiv an der richtigen Gestaltung des 
Sonntags gearbeitet wird, sollte man auf die 
hier gebotenen Arbeiten zurückgreifen. Denn 
von der Besinnung auf das geschichtlich 
Gewordene her ergibt sich, in welcher Rich- 
tung die Erneuerungsarbeit zu gehen hat. 

Ad. Rodewyk SJ 

Otto, Wolf gang: Das Gesicht 
des Sonntags. Zum Mitvollzug der 
Meßfeier. Frankfurt am Main, Verlag 
Josef Knecht, Carolusdruckerei, 1958. 
140 S., Ln. DM 6,20. 

Die hier veröffentlichten Betrachtungen 
über die Liturgie der Sonntage des Kirchen- 
jahres (vom 1. Adventssonntag bis zum 24. 
Sonntag nach Pfingsten) sind ursprünglich 
in der Freiburger Kirchenzeitung •Der christ- 
liche Sonntag" erschienen. H. R. Schlette 
hat sie mit einem Nachwort versehen, in wel- 
chem er grundsätzliche (liturgiewissenschaft- 
liche) Erwägungen •zur Problematik der Er- 
klärung und des Mitvollzugs der sonntäg- 
lichen Meßfeier", bzw. der Meßliturgie an- 
stellt. Entsprechend den hier ausgesproche- 
nen Grundsätzen hat auch der Vf. nicht 
versucht, einen (tatsächlich nicht vorhande- 
nen) Zusammenhang der sonntäglichen li- 
turgischen Meßtexte herauszufinden und je- 
weils ein einheitliches Thema durchzuführen. 
Ebensowenig hat er seine ohnedies schon 
knappen Ausführungen mit geschichtlichen 
Erklärungen belastet. Er will als Seelsorger 
nur Anregungen zum verständnisvollen und 
betenden Mitvollzug der sonntäglichen 
Eucharistiefeier geben. Darum ist zu den 
einzelnen Texten (Introitus, Oration usw.) 
nur wenig, wenn auch immer gut Fundiertes 
und Tiefes gesagt. Man kann das Büchlein 
nicht nur lesen • dann hätte man so gut 
wie nichts davon •, man muß einzelne Sätze 
zum Ausgangspunkt seiner Meditation wäh- 
len. Erst dann werden sie fruchtbar. Um dies 
zu erleichtern, hat der Vf. jeder sonntägli- 
chen Besinnung ein Leitwort oder -motiv 
vorausgesetzt, das wie die Antiphonen der 
Brevierpsalmen eine Melodie anklingen 
lassen, soll, die der Beter dann zu entfalten 
hat. Man kann solche Hilfen für die würdige 
und innerliche Mitfeier der für die meisten 
Christen schwer zugänglichen liturgischen 
Texte nur begrüßen. F Wulf SJ 



236 Buchbesprechungen 

Fischer Henry: Eucharistie- 
katechese und Liturgische 
Erneuerung. Rückblick und Weg- 
weisung. Düsseldorf, Patmos-Verlag 
1959. 237 S., kart. DM 14,60. 

Das Ergebnis dieses bereits viel disku- 
tierten Buches ist •der Nachweis des tat- 
sächlichen Zusammenschlusses der Euchari- 
stischen Bewegung mit der Liturgischen Be- 
wegung für einen beträchtlichen Teil des 
katechetischen Bereiches deutscher Zunge" 
(220). Zunächst (I. Teil) erfolgt eine •Dar- 
stellung des geschichtlichen Werdeganges" 
dieser Entwicklung, sodann (II. Teil) wer- 
den des näheren die •Veränderungen in der 
Eucharistiekatechese durch das Zusammen- 
wachsen der Eucharistischen Bewegung und 
der Liturgischen Bewegung" untersucht: der 
Übergang •vom isolierenden zum organi- 
schen Meßopferverständnis" und vom •iso- 
lierten zum liturgischen Kommunionver- 
ständnis". Der III. Teil endlich zeigt, wie 
•die ureigensten Anliegen der Eucharisti- 
schen Bewegung • Oftkommunion und 
Frühkommunion •" erst in der Liturgischen 
Bewegung •ihren gesunden Weg" finden 
(220). 

Was versteht der Vf. nun unter •isolie- 
rendem" und •organischem" Meßverständ- 
nis bzw. unter •isoliertem" und •liturgi- 
schem" Kommunionverständnis? Das •iso- 
lierende Meßopferverständnis", sagt er, fas- 
se die hl. Messe auf •als Mittel der Ver- 
gegenwärtigung Jesu, als Mittel zum Op- 
fer (und) als Mittel der Kommuttionbeschaf- 
fung" {55), wobei diese Gesichtspunkte von 
einander isoliert werden. Dagegen seien die 
Wesensmerkmale des •organischen Meßop- 
ferverständnisses": •Die Betonung der Op- 
feridee und dadurch die innige Verknüpfung 
der Meßteile untereinander. Die Meßfeier 
erscheint als ein organisches Ganzes ..." 
(100 f.). • Vom •isolierten Kommunionver- 
ständnis" heißt es, daß es •vom Ideenge- 
halt des Meßopfers kaum oder gar nicht ge- 
prägt" sei; •es wurde gespeist von Quellen, 
die außerhalb des eucharistischen Opfers 
liegen, die sich aus dem ganzen religiösen 
Empfinden einer Zeit ergaben und sich kei- 
neswegs dann nur auf die Kommunionfröm- 
migkeit beschränkten" (127). Das •liturgi- 
sche Kommunionverständnis" ergebe sich aus 
dem •organischen Meßopferverständnis" und 
sehe in der hl. Kommunion nicht so sehr das 
individuell wichtige Ereignis der Vereini- 
gung mit der Person Christi, sondern die 
gemeinsame Teilnahme an dem •danksagen- 
den Opfer, das der Herr mit seiner Kirche 
feiern will" (9), wie P. Jungmann in sei- 
nem Geleitwort sagt. 

Das Buch berücksichtigt nur die kateche- 
tische Literatur von 1905 bis 1939, also von 
der offiziellen Geburtsstunde der Eucharisti- 
schen Bewegung (Dekret ,Sacra Tridentina 
synodus' über öftere hl. Kommunion) bis 
zum Beginn des zweiten Weltkrieges, als die 
Liturgische Bewegung bereits ihren Höhe- 
punkt erreicht hatte (13); außerdem be- 
schränkt es sich auf den deutschsprachigen 
Raum. 

Dem Grundergebnis des Buches wird man 
gern zustimmen. Denn es hat sich in den 
vergangenen Jahrzehnten eine fruchtbare 
Begegnung von Eucharistischer und Litur- 
gischer Bewegung vollzogen, die auch in der 
eucharistischen Katechese wesentliche, und 
notwendige Wandlungen mit sich brachte. 
Andererseits scheinen uns aber auch viele 
Vorwürfe Fischers in ihrer polemisierenden 
Schroffheit ungerechtfertigt zu sein. Die 
•alte" Kommunionfrömmigkeit wird so ein- 
seitig gezeichnet, wie sie in Wirklichkeit 
wohl selten gewesen ist, während Fischer 
selbst in Gefahr ist, dem •personalen" Mo- 
ment in der Eucharistiekatechese zu wenig 
gerecht zu werden. Man vergleiche dazu die 
Kontroverse mit A. Exeler in den •Kateche- 
tischen Blättern" 1959, S. 390 ff. u. S. 535 ff. 
und mit Prof. Solzbacher im •Kölner Pasto- 
ralblatt" 1959, S. 313; hier wird darauf hin- 
gewiesen, daß bei der starken Akzentuierung 
des sachhaften Aspektes in der Eucharistie- 
katechese, wie sie Fischer vertrete, der cul- 
tus latreuticus der Person Christi zu kurz 
komme. 

Außerdem wäre seine Darstellung der hi- 
storischen Entwicklung der Eucharistiekate- 
chese in einigem zu korrigieren. So taucht 
immer wieder der Vorwurf auf, die Kom- 
muniondekrete Pius' X. seien in Deutsch- 
land nur zögernd durchgeführt worden. Fi- 
scher hat diese Zeit nicht selbst miterlebt 
und ist daher für seine Kenntnis des dama- 
ligen Geschehens ausschließlich auf Bücher 
angewiesen. Sonst hätte er wohl mehr histo- 
risches Verständnis für diese Zurückhaltung 
aufgebracht und manches Urteil behutsamer 
formuliert. Es wird von ihm mehr oder we- 
niger immer vorausgesetzt, daß im früheren 
Kommunionunterricht der Meßgedanke zu 
kurz kam. Dabei wird übersehen, daß bis 
zum ersten Weltkrieg die Erstkommunikan- 
ten schon sechs Jahre Meßunterricht hinter 
sich hatten. Da die Sonntagspflicht mit 
dem siebten Lebensjahr begann, spielte die 
Erziehung auf die hl. Messe hin in den reli- 
giösen Unterweisungen des Elternhauses und 
der Schule eine große Rolle. Wenn nach 
einem Zitat von Götzel ein Kommunion- 
unterricht, •der aus der Idee vom Meßopfer 
fließt, nicht zu schwer (ist, sofern) er auf der 



Buchbesprechungen 237 

anschaulichen Grundlage der Bibel auf- 
baut ..., (und) dem neuen Kommunionunter- 
richt das reiche Anschauungsmaterial der 
Bibel für die Erarbeitung des Opfergedan- 
kens und -begriffes zur Verfügung" steht 
(211), so gilt das auch für den alten Unter- 
richt, und bei der Gründlichkeit, mit der die 
Biblische Geschichte durchgenommen wurde, 
kam der Opfergedanke vom Opfer Abels 
bis zum Kreuzesopfer voll zur Entfaltung; 
er konnte daher im Kommunionunterricht 
vorausgesetzt werden. Namentlich stand 
ganz klar im Vordergrund, daß das Meß- 
opfer dem Vater dargebracht wurde. Diese 
Idee wurde bei der Besprechung der Begriffe 
Lob-, Bitt-, Dank- und Sühnopfer unver- 
geßlich eingeprägt. Und wenn der Erst- 
kommunikant angehalten wurde, in der 
Vorbereitungszeit täglich der hl. Messe bei- 
zuwohnen, dann war der Unterricht doch 
auf die hl. Messe hingeordnet und knüpfte 
an die Meßopferidee an. 

Wenn übrigens der Vf. (S. 214, Anm. 1) 
schreibt: •Den ersten christlichen Jahrhun- 
derten wären solche Fragen (sc. wie sie in 
den Diskussionen um die Frühkommunion 
aufgeworfen wurden) nicht einmal gekom- 
men • nicht weil die Kinder damals anders 
geartet waren, sondern weil die Kommu- 
nionauffassung damals eine andere war", 
dann wäre wohl einzuwenden, daß es in den 
ersten Jahrhunderten im allgemeinen gar 
keine Kinderkommunion gab. Die Taufe 
war bis zum Anfang des 5. Jhd.s eine Taufe 
der Erwachsenen. Selbst Basilius, Gregor 
von Nazianz, Chrysostomus, Ambrosius, die 
aus gut christlichen Familien kamen, emp- 
fingen die Taufe erst um das 20. Lebensjahr 
oder noch später. Kommunionvorbereitung 
und Taufvorbereitung fielen zusammen, und 
bei den Taufkatechesen handelte es sich 
sicherlich um einen •personalen Einstieg", 
denn die Taufbewerber wurden vorbereitet, 
sich von Satan ab- und Christus zuzuwen- 
den. Wenn sie anschließend die hl. Euchari- 
stie feierten, wußten sie von, der Opferfeier 
der hl. Messe sozusagen nichts, sondern nur, 
daß sie das Fleisch und Blut Christi empfin- 
gen. Auch die mystagogischen Katechesen 
der Osterwoche führten in diesem Punkt 
nicht viel weiter, wie wir aus den neu auf- 
gefundenen Chrysostomuskatechesen er- 
sehen (vgl. diese Ztschr. 1959, S. 134 ff.). 

Daß die Frühkommunion nur in den •Fa- 
milien, die vom Geist der liturgischen Be- 
wegung geformt sind" (218), üblich sei, ist 
ein Irrtum, der darauf zurückgeht, daß sich 
der Vf. nur mit dem deutschsprachigen Raum 
befaßt. In den romanischen Ländern, aber 
auch in Holland, führten schon lange vor der 
liturgischen Bewegung viele Familien ihre 
Kinder sehr früh zum Tisch des Herrn. 

Leider hat die ganze Arbeit als virtuelles 
Pathos den Unterton eines starken Ressen- 
timents, das seine Erklärung vielleicht im 
Erlebnis der eigenen Erstkommunion findet, 
von dem der Vf. einmal berichtet (•Kölner 
Pastoralblatt" 1959, S. 264•270): Zunächst 
war da ein Bild mit einer offenen Taber- 
nakeltür, aus der •durch eine große, runde 
Hostie hindurchschimmernd ein pausbäcki- 
ges, lockiges Jesuskind in einem rosaroten 
Kleidchen" herausschritt, und der Kommu- 
nionunterricht ist so gewesen, daß •alles, 
was ich von meiner Erstkommunion heute 
noch sehr plastisch weiß, die prächtige Mar- 
zipantorte ist, auf der mit Schokoladen- 
schrift geschrieben stand: ,Zur ersten heili- 
gen Kommunion' • und die Armbanduhr, 
die mir meine Patentante geschenkt hatte". 
Das Ressentiment, das aus der hier sich 
kundtuenden Enttäuschung erwächst, ist 
natürlich eine gute Hilfe bei der Suche nach 
neuen Wegen, aber auch eine große Gefahr, 
die eigenen Erfahrungen vorschnell zu ver- 
allgemeinern und die ganze damalige Kom- 
munionfrömmigkeit zu negativ zu sehen bzw. 
vieles einfach zu übersehen. 

Wenn Fischer einmal gesteht, er sei nicht 
grundsätzlich •gegen die Motive der isolier- 
ten Kommunionauffassung, wenn sie behut- 
samer und zurückhaltender akzentuiert wer- 
den" (188), dann möchten wir zusammen- 
fassend sagen, man würde seine an sich rich- 
tigen Thesen noch freudiger annehmen, 
wenn sie behutsamer, weniger polemisch und 
weniger einseitig vorgetragen worden wä- 
ren. Ad. Rodewyk SJ 

Fischer-Wollpert, Rudolf: Brot vom 
Himmel. Predigten zur Vorbereitung 
auf den 37. Internationalen Eucharisti- 
schen Weltkongreß 1960 in München. 
Würzburg, Echter-Verlag 1960. 48 S., 
kart. DM 3,40. 

Jeder Seelsorger wird in seiner eigenen 
Art die Gläubigen auf den Eucharistischen 
Weltkongreß vorbereiten. Doch jeder kann 
in den hier vorgelegten Entwürfen wert- 
volle Anregung finden, besonders wenn er, 
um die Gläubigen nicht zu ermüden, erst die 
Zeit, die dem Kongreß unmittelbar voran- 
geht, für diese Aufgabe vorgesehen hat. Im 
Sinne des Hirtenbriefs der deutschen Bischö- 
fe vom 30. 9. 1959 werden die Grundgedan- 
ken der Eucharistischen Feier der Weltkir- 
che dargelegt. Was im heiligen Meßopfer 
sich an gnadenvollen Geheimnissen darstellt 
und verwirklicht, was, besonders während 
der letzten Tage des Kongresses im Blick 
auf die letzten Tage der großen und heili- 
gen Woche, in der die Kirche das Mysteri- 



238 Buchbesprechungen 

um der Erlösung feiert, aufgegliedert, durch- 
dacht und durchbetet werden soll, wird in 
sieben Predigten entfaltet, so daß auch die 
Gläubigen, die an der persönlichen Teil- 
nahme verhindert sind, an dem großen Er- 
eignis geistig Anteil nehmen können. 

W. Arnold SJ 

Schlette, Heinz Robert: Die Lehre 
von der geistlichen Kom- 
munion bei Bonaventura, 
Alb e r t de m GroßenundTho- 
mas von Aquin {Münchener Theo- 
logische Studien, II. Systematische Abt., 
17. Bd.). München, Kommissionsverlag 
Max Hueber 1959. 226 S., br. DM 16,•. 

• Kommunikation und Sa- 
krament. Theologische Deutung der 
geistlichen Kommunion (Quaestiones 
Disputatae, herausg. v. K. Rahner und 
H. Schlier, Bd. 8). 78 S., br. DM 5,20. 

Ausgangspunkt der Untersuchung ist die 
Beobachtung, daß die als •Geistliche Kom- 
munion" bekannte Frömmigkeitsübung, die 
allgemein als Ersatzform der sakramentalen 
Kommunion gilt, seit der zunehmenden 
Kommunionhäufigkeit immer mehr in Ver- 
gessenheit gerät, anderseits aber gerade die 
Häufigkeit des Kommunizierens das Pro- 
blem des Ineinander von Personalem und 
Sakramentalem von neuem akut gemacht hat. 
Das veranlaßt den Vf., zunächst einmal die 
theologische Tradition nach dem Vorkom- 
men und der Bedeutung der •manducatio 
spiritualis" und ihrem Verhältnis zur •man- 
ducatio sacramentalis" zu befragen, um dar- 
aus neue Ansätze für eine richtig verstan- 
dene •Geistliche Kommunion" zu gewinnen. 
In einer Voruntersuchung behandelt er die 
Problemstellung der Frühscholastik (vor al- 
lem Hugo v. St. Viktor und Petrus Lombar- 
dus), die auf der johanneischen (Joh 6) und 
augustinischen Dialektik eines doppelten 
Essens, nämlich im Glauben (in der Liebe) 
und im Sakrament, aufruht, wobei auch das 
Essen im Glauben, unabhängig vom Sakra- 
ment, manducatio spiritualis genannt wird, 
obwohl die primäre Bedeutung dieses Be- 
griffes die sakramental-heilshafte Kommu- 
nion bezeichnet. In dieser werden das per- 
sonale und das sakramentale Element har- 
monisch nebeneinander geschaut, ohne daß 
aber ihr Verhältnis zueinander geklärt wür- 
de. Die Hauptuntersuchung wendet sich dann 
den drei großen Vertretern der Hochschola- 
stik: Bonaventura, Albert dem Großen und 
Thomas von Aquin zu. In sehr detaillierter 
und    scharfsinniger Weise    werden    deren 

Schriften auf das genannte Problem hin 
analysiert.Dabei ergibt sich folgendes: Wäh- 
rend in der Frühscholastik •die würdige sa- 
kramentale manducatio in erster Linie das 
ekklesiologisch-öffentliche und kultisch-re- 
präsentative Zeichen für die im Herzen ge- 
schehende manducatio spiritualis in Glaube 
und Liebe, durch die der Mensch schon vor 
dem Sakramentsempfang mit Christus und 
der Kirche heilshaft verbunden ist" (218), 
war, tritt nun die Frage der kausalen Eigen- 
wirksamkeit der Sakramente immer mehr in 
den Vordergrund, wodurch auch der Zeichen- 
sinn des Sakraments auf seinen Symbolcha- 
rakter für die innere Gnadenwirkung ein- 
geschränkt wird. Bei Bonaventura ist das per- 
sonal-anthropologische Element noch stärker 
betont;ThomasvonAquin ist mehr metaphy- 
sisch orientiert; Albert steht dazwischen. 
•Während nach der Ansicht der Frühscho- 
lastik und Bonaventuras der personale Voll- 
zug von Glaube und Liebe selbst bereits eine 
echte Teilnahme an der Heilsfrucht der 
Eucharistie darstellt und damit die unmit- 
telbare Zuordnung des christlichen Lebens- 
vollzugs zu seinem sakramentalen Zeichen 
auch ohne aktuellen Bezug synthetisch und 
kontinuierlich erfaßt ist, hat nach der tho- 
masischen Unterscheidung das manducare 
spiritualiter Christum mit dem eucharisti- 
schen Sakrament unmittelbar nichts zu tun. 
Um mit dem Sakrament in Relation zu kom- 
men, bedarf es nach Thomas immer einer ak- 
tuellen Hinordnung zum Sakrament als sol- 
chem" (219f.). Damit kommt Thomas zu einer 
dreifachen Unterscheidung der manducatio 
spiritualis, auf der der Vf. dann seine sy- 
stematische Studie aufbaut. 

2. Die •Quaestio Disputata" referiert zu- 
nächst das Ergebnis der vorhergehenden Un- 
tersuchung und führt die Geschichte der 
geistlichen Kommunion über das Konzil von 
Trient und den Catechismus Romanus bis zur 
Entstehung einer eigener Devotionsform der 
geistlichen Kommunion weiter; letztere wird 
kurz nach ihren verschiedenen Akten und in 
ihrem von der frommen Überlieferung her- 
ausgearbeiteten Sinn charakterisiert. Im 
zweiten Teil seiner Untersuchung bietet der 
Vf. dann eine systematische Darstellung des 
aufgeworfenen Problems der Einheit von 
personaler und sakramentaler Frömmigkeit 
und damit des verschiedenen Sinngehaltes 
der •geistlichen Kommunion", um zum Schluß 
Anleitungen zum rechten und lebendigen 
Vollzug dieser Frömmigkeitsübung zu geben. 

In folgenden Sätzen läßt sich das Ergeb- 
nis der Studie zusammenfassen: 1. Es gibt 
eine Einheit mit Christus, •die durch den 
Vollzug des Glaubens und der Liebe in der 
Gemeinschaft der Glaubenden, seines Leibes, 
d. h. der Kirche zustandekommt" (31). In die- 



Buchbesprechungen 239 

ser aus der Kraft des Heiligen Geistes sich 
vollziehenden Selbsttranszendierung der Per- 
son gewinnt diese ihr durchdauerndes In- 
Sein in Christus. Sie gewinnt darin der Sa- 
che nach denselben Bezug zu Christus, der 
auch sakramental vermittelt werden soll. 
Beide Weisen der Christuskommunikation 
sind aufeinander verwiesen. 2. Dieser Ver- 
weis wird erhellt durch eine Besinnung auf 
die zeichenhafte Funktion, des Sakraments. 
Sie ist • und das ist theologisch hier das 
Entscheidende • eine doppelte. Sie bezeich- 
net und repräsentiert erstens •den bereits 
gegebenen Gnadenstand, die personale 
Glaubens- und Liebeskommunikation" (43); 
sie bezeichnet diesen Gnadenstand in seinem 
heilsgeschichtlichen, ekklesiologischen und 
kultischer« Sinn. Das Sakrament bezeichnet 
aber zweitens nicht nur Geschehenes, sondern 
auch ein noch Zu-Geschehendes. Sakramente 
sind nicht nur repräsentierende, sondern auch 
wirksame Zeichen. In ihnen wird etwas mit- 
geteilt. Im zeichenhaften Sakrament wird 
die real vorgegebene personale Christus- 
kommunikation so bezeichnet, daß sie in 
neuer, nämlich sakramentaler Weise ge- 
schieht und zwar im Hinblick auf Festigung 
und Intensivierung des personal Vorgegebe- 
nen. Diese geschieht natürlich nicht mecha- 
nisch, sondern im Maße der persönlichen 
Übernahme. 3. Wenn in der sakramentalen 
Kommunion der Sache nach dasselbe ge- 
schenkt wird wie in der Kommunikation, 
kann man dann auf erstere nicht verzichten? 
Das kann man nach dem ausführlichen Zeug- 
nis der Schrift, besonders bezüglich der Tau- 
fe und der Eucharistie, nicht. Sakramente 
sind gewiß freie Setzung Gottes, was nicht 
heißt, daß sie willkürlich eingesetzt worden 
sind. Es gibt eine seinshafte Zuordnung von 
Natur und Übernatur, die sozusagen das 
Zeichen •fordert". Es gibt im Zusammen- 
hang mit dem deutenden Wort die Aussage- 
kraft geschöpflicher Bilder und Zeichen für 
die Dimension der Gnade. Das Zeichen ent- 
spricht der Leibhaftigkeit des Menschen, der 
Inkarnation Gottes, der Sichtbarkeit der Kir- 
che usw. Es ist von höchster Sinnhaftigkeit, 
daß der Kirche sakramentale Zeichen ihres 
Wesens und ihrer Aktion eingestiftet sind, 
die der Gläubige im Glaubensgehorsam zu 
übernehmen hat und immer schon über- 
nimmt. Das votum sacramenti ist dem Glau- 
bensakt impliziert. 4. Wenn man diese sy- 
stematischen Überlegungen recht begriffen 
hat, wird man einen dreifachen Sinn von 
•geistlicher Kommunion" feststellen können: 
•Geistliche Kommunion" ist erstens Kommu- 
nikation mit Christus in Glaube und Liebe. 
Sie ist zweitens würdige sakramentale Kom- 
munion. Sie ist drittens •Begierdekom- 
munion''. 5. Eine gesunde christliche Fröm- 

migkeit wird die fromme Übung der •geist- 
lichen Kommunion" immer mehr als Chri- 
stuskommunikation verstehen, die in Bezug 
auf das eucharistische Sakrament ein •Vo- 
tum perpetuum et implicitum" darstellt, 
welches votum in diskreter Weise je und je 
zu aktualisieren ist durch ein •votum actuale 
et explicitum", d. h. einer geistlichen Kom- 
munion" im ausdrücklichsten und engsten 
Sinn des Wortes. 

Die Studie ist eine ausgezeichnete Einfüh- 
rung in die Problematik der Beziehung von 
Person und Sakrament, die deutlich macht, 
daß es nur einen christlichen Heilsweg gibt, 
daß auch das Sakrament Zeichen und Me- 
dium der real-geistigen Einigung mit dem 
Herrn ist. Mit Recht wird als der legitime 
Sinn der •geistlichen Kommunion" die Kom- 
munikation mit Christus, das •Essen" Chri- 
sti in Glaube und Liebe herausgestellt. (Siehe 
zur selben Sache: K. R a h n e r in: •Sendung 
und Gnade", 230ff.) Allerdings dürfte der 
fromme Christ die •geistliche Kommunion" 
immer schon so geübt, was nicht heißt so ver- 
standen haben. •Geistliche Kommunion" als 
akthafte Ausdrücklichkeit des votum sacra- 
menti bleibt • und das begrüßen wir • 
auch nach dem Vf. eine sinnvolle geistliche 
Übung. H. Wulf SJ 

Schulte, Raphael OSB: Die Messe 
als Opfer der Kirche. Die Lehre 
frühmittelalterlidier Autoren über das 
eucharistische Opfer (Liturgiewissen- 
schaftliche Quellen und Forschungen, 
Heft 35). Münster i. ID., Aschendorff- 
sche Verlagsbuchhandlung, 1959. 198 S• 
brosch. DM 17,80. 

Diese dogmengeschichtliche Untersuchung 
möchte ausdrücklich in die moderne Diskus- 
sion um das Wesen des Meßopfers eingrei- 
fen; sie will aber nur eine erste Studie sein 
in dem umfassenden Plan des Vfs., ähnlich 
wie hier die gesamte Tradition bis auf den 
heutigen Tag zu befragen, um dann das Gan- 
ze durch einen systematisch-spekulativen 
Traktat zu krönen. • Welcher Theologe 
wird nicht gespannt auf die Erfüllung die- 
ses Planes warten? 

Der vorliegende erste Band sucht sich die 
verhältnismäßig leicht zu überblickende Zeit 
von 700 bis 900 aus und teilt sie sehr ge- 
schickt nach den drei Kulturräumen auf: 
Spanien, wo Isidor von Sevilla die formen- 
de Kraft bildet, der britische Raum, der 
ganz beherrscht ist von Beda dem Ehrwürdi- 
gen, und das fränkische Reich mit seiner 
Fülle von Meßerklärungen aus bekannter 
oder anonymer Hand. Dabei bemüht sich der 
Vf., jeden irgendwie für sein Thema rele- 



240 Buchbesprechungen 

vanten Text, sei er theoretischer Art oder 
aus der Liturgie genommen, aufzuführen 
und zu untersuchen: ob hier die Kirche als 
Darbringerin des Meßopfers bezeugt wird; 
ob der Text eine Glaubensüberzeugung oder 
nur eine Metapher beinhalte; ob unter der 
Kirche die anwesenden Gläubigen, die sicht- 
bare Kirche oder der Kosmos der erlösten 
Welt verstanden wird; ob •opfern" nur ein 
inhaltsarmer Terminus ist oder den zentra- 
len Kultakt der Messe bedeutet. 

Das Ergebnis rechtfertigt diese immense 
Arbeitsleistung des Vfs. Die Fülle der Texte 
zeigt nämlich, daß es für die damalige Zeit 
eine Selbstverständlichkeit war, •die eucha- 
ristische Opferhandlung wesentlich als Akt 
der Ecclesia universalis" anzusehen; und 
wenn diese nur selten mit bewußtem Nach- 
druck herausgestellt wird, dann zeigt auch 
dies, daß es sich um einen undiskutablen 
Glaubensbesitz handelt. Auch die tragenden 
Ideen dieser Glaubensüberzeugung werden 
sichtbar gemacht; die Kirche als Braut Chri- 
sti, die untrennbare Einheit beider als Cor- 
pus Christi, so daß z. B. schon auf Golgotha 
Christus nicht ohne die Ecclesia opferte; die- 
se Kirche, die als Ersterlöste ihre Gabe wie 
eine Mutter an die Gläubigen weitergibt. 

Formal stellt das Buch in etwa einen Kom- 
promiß dar zwischen dem straffen Aufbau 
einer These (Die Kirche ist Darbringerin des 
Meßopfers) und der ausführlichen Schilde- 
rung und Verständlichmachung ihrer ver- 
schiedenen historischen Spielarten. Eine sol- 
che Untersuchung, die für den Fachtheologen 
bestimmt ist, und deren Ziel es ist, das ge- 
samte Material durchzuarbeiten, wirkt trotz 
des angenehm lesbaren Stils notwendiger- 
weise ermüdend. Darum hat sich der Vf. 
(fast zu sehr) bemüht, die Kraft des Lesers 
immer wieder durch Zusammenfassungen 
und Ausblicke zu sammeln.     /. Sudbrack SJ 

Wegenaer, Polykarpus OSB: Heils- 
gegenwart. Das Heilswerk Christi 
und die Virtus Divina in den Sakramen- 
ten unter besonderer Berücksiclitigung 
von Eucharistie und Taufe (Liturgiewis- 
senschaftliche Quellen und Forschungen, 
Heft 33). Münster i. ID., Aschendorff- 
sche Verlagsbuchhandlung, 1958. 128 S., 
brosch. DM 9,80. 

Der "Verfasser versucht in streng systema- 
tisch-scholastischer Methode, von der Lehre 
des hl. Thomas v. Aquin her das Problem 

der Vergegenwärtigung des Heilswirkens 
Christi in den Sakramenten spekulativ zu 
durchdringen und auf diese Weise möglichst 
weit in das von 0. Casel erschlossene Feld 
der Mysterientheologie vorzustoßen. Der 
erste Teil des Buches erörtert die Gegenwart 
des Heilswerkes Christi seiner aktiven Wirk- 
kraft nach in den Sakramenten im allgemei- 
nen; der zweite wendet die gewonnenen Er- 
kenntnisse speziell auf die Eucharistie und 
Taufe an, während sie im dritten Teil mit 
der Mysterientheorie O. Casels konfron- 
tiert werden. Es zeigt sich dabei, daß auch 
dann, wenn man von den manchmal über- 
spitzten Formulierungen Casels absieht und 
seine eigentlichen Anliegen ins Auge faßt, 
noch erhebliche Unterschiede zwischen die- 
sen und der Lehre des hl. Thomas bleiben. 

Von Thomas läßt sich der Vf. zu dem Re- 
sultat führen: •In den Sakramenten der Kir- 
che ist das geschichtliche Heilswerk Christi 
in sakramentaler Vergegenwärtigung, durch 
das Tun der Kirche, wirkend gegenwärtig. 
Die Sakramente stehen so in einer kausalen 
Verbindung mit dem Gottmenschen und dem 
gottmenschlichen Heilswerk, kurz: mit dem 
Christusmysterium; sie stellen die Verbin- 
dung her mit der wirk- und vorbildursächlich 
gegenwärtigen passio Christi" (124). Den 
Schlüssel für seine Lösung glaubt der Vf. in 
der Ansicht gefunden zu haben, daß dieselbe 
Virtus Divina (Kraft Gottes) sowohl Erst- 
ursache der historischen Handlungen Christi 
als auch der Wirkursächlichkeit des sakra- 
mentalen Zeichens sei, wobei man berück- 
sichtigen müsse, daß für Thomas die Wirk- 
samkeit dieser Virtus die Gegenwart der 
Wirkursache voraussetze. Gegenwärtig wer- 
de sie aber im sakramentalen Zeichen als 
dem Abbild des an sich vergangenen histo- 
rischen Geschehens. Die Wirkkraft des Sa- 
kraments ist abhängig •von der historischen 
Passion . . ., die selbst als causa Instrumen- 
talis der ewigen virtus divina eine überzeit- 
liche Heilskraft besitzt. Und diese ... Heils- 
kraft des instrumentum coniunctum (der mit 
dem Logos vereinten Menschheit Jesu) ist 
auf das Sakrament als ,instrumentum pas- 
sionis Christi iam perfectae' übergegangen 
und macht den Heilstod auf Grund jener 
Abhängigkeit gegenwärtig" (50). 

Die Erklärung des gesamten Heilswirkens 
Christi •per contactum virtutis divinae" ist 
eine Idee, die in der Mysterientheologie neue 
Perspektiven eröffnet. Die so gegebene Lö- 
sung ist allerdings abhängig von so vielen • 
und schwierigen • Beweisschritten, daß das 
Werk auch unter den Theologen, die der My- 
sterientheologie freundlich gegenüberstehen, 
Kritiker finden dürfte. /. Grotz SJ 




