
Die Welt als Ort christlicher Entscheidung 

Von Heinrich B a c h t SJ, Frankfurt am Main 

Jede Zeit entwickelt ihre Axiome, die mehr oder minder bewußt das Ur- 
teilen und Handeln aller Zeitgenossen prägen und ihre eigentliche Stoßkraft 
aus der unreflektierten Selbstverständlichkeit ziehen, mit der man sie gelten 
läßt. Sie sind die Vorurteile und stillschweigenden Vermutungen, die man 
gar nicht erst zu beweisen braucht, da sie Allgemeinbesitz geworden sind und 
deshalb keinen Widerspruch zu gewärtigen brauchen. Je aufgeklärter und 
selbstkritischer eine Zeit zu sein wähnt, um so hilfloser ist sie dem Gewicht 
ihrer Ideen und Ideologien ausgeliefert. . . 

Fragen wir nach solchen Axiomen in unserem Jahrhundert, dann stoßen 
wir unter anderem auf die allseits gebilligte Annahme, daß eigentlich nur 
die Tätigen, die Schaff er, die sich von früh bis spät mit den Forderungen •des 
Lebens" herumschlagen, die wahren Menschen sind. Denn sie allein erstellen 
für sich und die anderen ein Werk, das man greifen und mit dem man ernst- 
haft rechnen kann. Sie imponieren uns, weil sie den Weltlauf voranbringen 
und den Wassern der Geschichte den Weg vorschreiben. Sie gelten uns als 
die eigentlichen Wohltäter der Menschheit, als ihre Heilande und Erlöser. 
Und sie haben auch tatsächlich unsagbar viel geleistet • die Forscher und 
Entdecker, die Männer der Industrie und der Wirtschaft, die großen Staats- 
männer und die kühl rechnenden Strategen. Sie haben die Erde aufgewühlt, 
haben dem Stoff seine Geheimnisse entlockt und ihm ihren eigenen herrscher- 
lichen Willen aufgeprägt. Sie haben die am siebten Tag steckengebliebene 
Schöpfung Gottes zu Ende gebracht und den achten Tag heraufgeführt, von 
dem noch niemand absehen kann, in welche Möglichkeiten er uns führt. . . 

Die anderen dagegen, die Stillen und Beschaulichen, gelten uns nur zu oft 
als unnütze Sonderlinge, als Überbleibsel einer geruhsameren Zeit oder gar 
einer längst überholten, primitiven Entwicklungsstufe. Denn sie lassen sich 
ja mit dem Leben nicht ernsthaft ein, sie bleiben an seinem Rande stehen und 
legen die Hände müßig in den Schoß. Sie verlieren sich in die luftigen Höhen 
ihrer Phantasie und nennen es Beschaulichkeit. Sie murmeln hilflose Be- 
schwörungsformeln und heißen es Gebet. Wie soll der Mensch der totalen 
Arbeitswelt, in welcher Arbeit um der Arbeit willen das höchste Daseinsziel 
ist, vor diesen •Weltflüchtigen", diesen Deserteuren der Arbeitsfront Re- 
spekt haben? Wie soll er sie anders anschauen denn als feige Fahnenflüchtige 
des allgemeinen Aufgebotes, das man •das Leben", •die Welt" nennt? Und 
so ist es verständlich, daß die Zahl dieser Kontemplativen seit langem mehr 
und mehr zusammenschmilzt. Sie vermögen sich im hitzigen Klima des mo- 
dernen Arbeitstempos und Lebensrhythmus' nicht zu halten ... 

Und doch scheint die Rechnung nicht ganz aufzugehen! Denn wie wäre 
sonst die Unruhe und Unzufriedenheit, die panische Angst und das Grauen zu 
verstehen  • nicht vor diesem oder jenem, sondern die Angst als Grund- 



242 Heinrich Backt 

Stimmung des Daseins, die unter einer hauchdünnen Deckschicht von selbst- 
zufriedener Prosperität haust! Irgendwann spüren es die großen Schaff er 
und Arbeiter alle, daß die bloße Aktivität den Menschen innerlich verbrennt, 
daß das Leben zur Qual wird, wenn ihm nicht ein Sinn voranleuchtet, der sich 
nicht in dem unmittelbaren Wirken erschöpft. Der Mensch ist nun einmal ein 
so geheimnisvolles Wesen, daß er sich in die bloß zeitlichen und diesseitigen 
Bezüge seines Schaffens nicht einschließen lassen kann. Er braucht im tätigen 
Umgang mit dem Vergänglichen die sichere Hoffnung auf das, was ewig 
bleibt, und im Dienst am Irdischen den Blick auf das, was nicht dem Wechsel 
unterliegt. Sobald er versucht, gegen dieses sein innerstes Gesetz zu handeln, 
macht das Absinken und Absterben seiner kulturschöpferischen Kräfte ihm 
offenbar, daß das Leben, um fruchtbar zu bleiben, einer Tiefe und einer 
Richtung bedarf, der man nur gewärtig und mächtig wird, wenn man vom 
unmittelbaren Vollzug und Werk Abstand nimmt. Wehe einer Welt, in der 
die Kraft der Kontemplation und die Fähigkeit zur Muße erstirbt! Wehe 
einer Menschheit, in der die Beschaulichen, die Meditierenden und die Beter 
nichts mehr gelten! Nichts anderes ist doch die Botschaft, welche uns aus den 
Visionen der Dichter und •Propheten" seit Nietzsche und Spengler, seit 
Huxley und Orwell • um nur einige zu nennen • entgegenhallt. Es gibt 
kaum ein erregenderes Thema, als dieser drohenden Selbstzerstörung des 
Menschen nachzusinnen, wie sie sich in den Zukunftsromanen der dreißiger 
und vierziger Jahre unseres Jahrhunderts widerspiegelte. 

Damit sind wir aber schon mitten in der Frage, die unser Thema an- 
kündigt. Was ist vom Menschen, zu dessen Grundbefindlichkeiten diese ge- 
hört, daß er •in der Welt" ist, gefordert, damit er Mensch bleibe? Soll er die 
Welt suchen, sich an sie verschenken und verlieren? Oder soll er als einer, 
der zunächst und zumeist sich schon immer an die Welt verloren hat, sich in 
unablässigem Ringen darum bemühen, von der Welt frei zu werden, sich 
von ihrem Anspruch und ihrer Bezauberung zu lösen? Und wenn diese Frage 
sich vielleicht nicht so eindeutig dem Menschen als Menschen stellt, kann der 
Christ ihr ausweichen? Welches ist die ihm gemäße Haltung? Weltbejahung 
oder Weltentsagung? Oder ist es vielleicht so, daß gerade in der Einstellung 
zur Welt und zu den innerweltlichen Aufgaben Mensch und Christ, das •Hu- 
manum" und das •Christianum" in einen unaufhebbaren Widerstreit ge- 
raten, so daß man nicht das eine sein kann, wenn man das andere nicht lassen 
will? 

Auf den ersten Blick gesehen, scheint für den Christen die Welt-Entsagung 
das Kenn- und Leitwort seiner Existenz zu sein. In den mittelalterlichen 
Mysterienspielen begegnet oftmals als Inbegriff der widergöttlichen Mächte, 
die dem Menschen den Weg zum Heil versperren, die verführerische Gestalt 
der •Frau Welt". Im Unterschied zum Teufel, der in ihrem Gefolge er- 
scheint, stellt sie die betörende Allgewalt des Bösen dar. Wer ihrem Sirenen- 
gesang verfällt, der läßt, wie einst die Seefahrer des griechischen Mythos, 
Steuer und Ruder fahren, um schließlich sehend-blind mit seinem Fahrzeug 
an den Klippen zu zerschellen. Kann es einen überzeugenderen Beweis für die 



Die Welt als Ort christlicher Entscheidung 243 

im Grunde negativ-abwertende Stellung des Christentums zur Welt geben? 
Dabei handelt es sich hier nicht um eine spätere Umformung oder Entartung 
des christlichen Daseinsgefühls, auch nicht um konfessionsgebundene Ein- 
seitigkeiten, vielmehr lassen sich unmittelbare Verbindungslinien von der 
Gestalt der •Frau Welt" zur Verkündigung des Neuen Testamentes ziehen. 
Denn wenn nach den Worten der Bibel •die Welt sich ganz in der Gewalt 
des Bösen befindet" (1 Joh 5,19) und Satan •der Gott dieser Welt ist" (2 Kor 
4,4; 1 Kor 2,8; Eph 2,2) und wenn alles in dieser Welt eitel •Augenlust, 
Fleischeslust und Hoff art des Lebens" ist (1 Joh 2,15), dann kann doch für den 
Christen nur dies geboten sein: •Habt nicht die Welt lieb, noch was in der 
Welt ist!" (1 Joh 2,15), und dann ist wirklich dies •die reine und makellose 
Frömmigkeit: sich unbefleckt bewahren vor der Welt" (Jak 1,27). 

Aber man wird einwenden, daß es neben diesem abwertenden Weltbegriff 
in der Bibel noch ein anderes Weltverständnis gibt. Da ist •Welt" nichts 
anderes als die Schöpfung Gottes in ihrer Gesamtheit. Von dieser •Welt" 
weiß die Offenbarung viel Rühmendes zu sagen: sie ist Gottes Werk, Wider- 
schein seiner Herrlichkeit, Ort seines Weilens, Künderin seines weisheits- 
vollen Wirkens. Zumal die Psalmen preisen immerfort die Herrlichkeit 
dieser Schöpfung, deren stummes Lob der Mensch in priesterlichem Dienst 
vor Gott zu tragen hat... 

Und doch bleibt es wahr, daß der Christ auch der so verstandenen Welt 
gegenüber in unverkennbarer Distanz steht und stehen soll. Diese Erde, die 
sich seinen Füßen bietet, soll ihm nicht die letzte Heimat sein, sondern nur 
vorübergehende Herberge. Er soll sich nur als •Fremdling und Beisassen" 
fühlen, der darum weiß, daß sein eigentliches •Bürgerrecht" (Phil 3,20) im 
Jenseits liegt. Er soll die Wurzeln seines Wesens nicht zu tief in die irdischen 
Gründe senken, sondern sich allzeit bereithalten, alles zu lassen, um das 
Ewige zu gewinnen. Ja, er soll • das ist der Sinn christlicher Aszese • sich 
im Entsagen und Abschiednehmen üben, damit die unvermeidliche Stunde 
endgültiger Trennung ihn nicht zu seinem Verderben •wie ein Dieb" über- 
rasche. Denn •die Gestalt dieser Welt ist am Vergehen" (1 Kor 7,31). Und 
je mehr der Christ von der Vision des Kommenden angezogen wird, um so 
dringlicher wird sein Ruf: •Es komme die Gnade, es vergehe die Welt' 
Maran atha! Komm, Herr Jesu" (Didache 10). 

Während somit Distanz und Entsagung dem Christen geboten erscheint, 
ist das rückhaltlose Ja zu dieser Erde und ihren Wundern Inbegriff des neu- 
zeitlichen Lebensgefühls, das für alle Zeit mit dem Namen des Humanismus 
verknüpft bleibt. Gewiß hat dieser Humanismus seit seinen Anfängen gegen 
Ende des 14. Jahrhunderts mancherlei Wandlungen erfahren. Aber sie be- 
treffen zumeist die metaphysische Begründung, nicht die Gestalt des neuen 
Weltverhaltens. Gemeinsam ist allen der Protest gegen die Weltflucht und 
Weltverneinung des Christentums und das unbedingte Bekenntnis zum 
Wertreichtum dieser Welt. Wozu über die Grenzen dieses Kosmos in die 
nebelhaften Fernen des Jenseits schauen, wo ja doch •nach drüben die Aus- 
sicht uns verrammt ist"? •Tor, wer dorthin die Augen blinzelnd richtet sich 



244 Heinrich Backt 

über Wolken seinesgleichen dichtet!" (Goethe, Faust). Oder • in der Sprache 
von Albert Camus •: •Wenn es eine Sünde gegen das Leben gibt, so be- 
steht sie darin, daß man auf ein anderes hofft und sich so der unerbittlichen 
Größe dieses Lebens hier entzieht" (Noces). 

Mit dieser entschlossenen Abkehr von der Transzendenz erwacht ein ganz 
neues Gespür für den Menschen und seine unbegrenzten Möglichkeiten. Im 
Maße wie das naturkundliche Denken in der kopernikanischen Wende die 
Erde aus dem Mittelpunkt gerückt hat, macht der Mensch seine individuelle 
oder kollektive Subjektivität zur Mitte und zum Maß all seines Urteilens 
und Wollens. Im Zeichen dieses Humanismus hat der Mensch die staunen- 
erregenden Leistungen der Wissenschaft und Technik vollbracht, die das Ant- 
litz der Welt so tiefgreifend verwandelt haben. Schon vor 150 Jahren hat 
Hölderlin in seinem •Hyperion" die ungeheure Dynamik dieses neuzeit- 
lichen Lebensgefühls gezeichnet, wenn er schrieb: •Wir sind's, wir! Wir 
haben unsere Lust daran, uns in die Nacht des Unbekannten zu stürzen und 
wäre es möglich, wir verließen der Sonne Gebiet und stürmten über des Irr- 
sterns Grenzen hinaus!" Mit innerer Folgerichtigkeit trieb der Humanismus 
zur Loslösung des Menschen von Gott. Das immer noch nicht zu Ende durch- 
schrittene Ergebnis ist der •Humanismus ohne Gott", dessen Tragik und Tra- 
gödie Henri de Lubac in seinem bekannten Buch geschildert hat und dessen 
Thema sich vielleicht am schärfsten in der Zeitdiagnose Rudolf Georg Bin- 
dings ausspricht: •Ganz und ehrlich, ohne Hintergedanken und völlig aus 
sich heraus, so recht eigentlich ohne Gottes Hilfe Mensch zu sein • das ist 
das große Wagnis und die eigentliche heimliche Sehnsucht unserer Zeit.' 
Mit den Worten des französischen Existentialismus gesagt, heißt das: •Wir 
willigen darin ein, auf Gott und die Hoffnung zu verzichten: den Menschen 
können wir aber nicht entbehren" (Albert Camus). 

Somit scheinen sich die Dinge säuberlich aufzuteilen: Christentum bedeutet 
Weltentsagung, Humanismus bedeutet Weltbejahung. Zwei aufeinander 
nicht reduzierbare Grundeinstellungen, die bestenfalls koexistieren, niemals 
aber zu einem friedlichen Ausgleich kommen können. Aber in Wirklichkeit 
dürfen wir hier unsere Analyse noch nicht abbrechen. Denn wir würden 
weder dem wirklichen Anliegen des Christentums noch der tatsächlichen 
Lebenserfahrung des Humanismus gerecht werden, wollten wir die Dinge in 
ein so simples Schema fassen. 

Für den Christen ist nämlich die Distanz gar nicht das einzige und letzte, 
was sein Weltverhalten bestimmt. So sehr er von der Vorläufigkeit und 
Relativität des Irdischen überzeugt ist, und so sehr er, im Jenseitigen lebend, 
auf die Wiederkunft des Herrn wartet, so ist er doch weit entfernt von aller 
manichäischen Abwertung und Verachtung von Stoff und Fleisch. Für ihn 
gibt es nichts in der ganzen Schöpfung, das nicht in der Vatergüte Gottes 
seinen Ursprung und in Gottes Vorsehung seinen Platz hätte. So sehr er um 
die durch die Urschuld aufgebrochene Macht des Bösen hienieden und um die 
Anfälligkeit seines Herzens für die verführerische Macht des Weltgeistes 
weiß, so ist sein Weltverhalten zutiefst doch geprägt von einem unerschütter- 



Die Welt als Ort christlicher Entscheidung 245 

liehen Weltoptimismus, der in dem Sieg des auferstandenen Herrn gründet. 
Und wenn der Christ sich um die Freiheit von der Welt müht und die ganze 
Kraft seiner Liebe Gott zu schenken trachtet, dann weiß er, daß dieser Gott 
ihn wieder in die Welt zurücksendet, damit er sie liebend heimhole. Im Ge- 
heimnis der Menschwerdung Gottes, in der humanitas Christi, ist ihm ja die 
erbarmende Treue des Herrn sichtbar geworden, die den Menschen auch im 
Fall und Fluch noch für wert hielt, oder richtiger: für wert machte, daß Gott 
selbst ihn unter so staunenswertem Einsatz erlöste. Gewiß ist die Bergpredigt 
nicht, wie es die rationalistische Verwässerung der christlichen Heilsbotschaft 
wollte, als innerweltliches Kulturprogramm zu deuten. Aber deshalb bleibt 
doch bestehen, daß dem Christen die irdischen Belange und Bereiche nicht 
gleichgültig sein dürfen, da er ja gesandt ist, sie mit dem Sauerteig der gött- 
lichen Wahrheit und Gnade zu durchdringen. Und darum ist es kein Zufall, 
daß gerade die Heiligen, die um ihrer Weltentsagung willen dem Irdischen 
so entrückt erscheinen, wie sonst niemand in diese dunkle Welt das Licht der 
Freundschaft und der Freude getragen haben. War es nicht Paulus, der sich 
rühmte, daß ihm die Welt gekreuzigt sei und er der Welt, der uns das Hohe 
Lied der Liebe geschenkt hat, das die Magna Charta vollendeter Menschlich- 
keit ist? Und war es nicht der Arme von Assisi, der statt der •Frau Welt'1 

die •Frau Armut" zur Braut erkoren hatte und der im radikalen Verzicht auf 
Besitz und Ruhm den Geist der christlichen Weltdistanz am entschiedensten 
vorgelebt hat, der uns den unsterblichen Sonnengesang gesungen hat? Und 
sind nicht gerade die einsamen Zellen der Einsiedler und Starzen zu wahren 
Wallfahrtsstätten einer leidbeladenen Menschheit geworden? Wirklich, was 
wäre diese Welt ohne die Heiligen! Wenn Camus im •Mythos des Sisyphus" 
dies als die höchste Sendung des Menschen hinstellt, Freundschaft in diese 
der Verzweiflung geweihte Welt zu tragen, dann gebührt doch den voll- 
endeten Christen zuerst dieses Lob, daß sie dieses Ziel wie nur sonst wer 
erreicht haben. Und umgekehrt begreifen wir von hierher das Wort von 
Peguy: •Das Heilige ist dasjenige, dessen wir am meisten ermangeln, für das 
wir sogar den Sinn verloren haben... Dieser erschreckende Mangel des 
Heiligen ist zweifelsohne das tiefste Kennzeichen der Neuzeit." 

Wenn somit einer nicht Christ sein kann ohne diese brüderliche, dienende 
Nähe zur Welt, so müssen wir umgekehrt sagen, daß auch der Mensch in der 
Hingabe an die Welt nicht Mensch bleiben kann, wenn er sie nicht immer 
wieder transzendiert. Gewiß kann er versuchen, unter Verneinung der jen- 
seitigen Bezüge aus seinem Weltverhalten eine Religion und eine Frömmig- 
keit zu machen. Typisch ist dafür das Zwiegespräch in Camus' •Die Pest": 
•Eigentlich möchte ich gerne wissen, wie man ein Heiliger wird." • •Aber 
sie glauben ja nicht an Gott..." •- •Eben, ohne Gott ein Heiliger zu sein, 
das ist das einzig wirkliche Problem, das ich heute kenne." Vor Augen steht 
dabei jene •Weltfrömmigkeit", wie sie Eduard Spranger seinerzeit in seinem 
bekannten Büchlein so eindrucksvoll analysiert hat. Aber Spranger war es 
auch, der • und zwar gerade nicht vom Boden des Christlichen her, sondern 
aus der konsequenten Weiterentwicklung des in dieser Frömmigkeitsweise 



246 Heinrich Backt 

erlebten Sinngehaltes der Welt • die unübersteigbaren Grenzen soldier 
Religion aufgewiesen hat. Der Mensch mag noch so sehr diese Welt und 
dieses Leben verklären, jeder Versuch, sie absolut zu setzen, scheitert zuletzt 
an der Erfahrung des Todes, der Verzweiflung, des im letzten unvermeid- 
lichen Fremdheitsgefühls in der Welt. Gewiß kann der Mensch versuchen, 
dem drohenden Anruf, der vom Tode her an jeden ergeht, seinen Stachel 
zu nehmen, indem er sich an eine innerweltliche Unvergänglichkeit dieser 
oder jener Art klammert. Aber zutiefst steht doch das Leben eines jeden auf 
der Voraussetzung, daß •die Werte unseres Daseins in der Welt, in der 
Leben mit dem Tode endet, nicht aufgehen" (E. Spranger, Weltfrömmigkeit 
27). Und ebenso wahr ist die andere Feststellung: •Das Menschenleben in 
der Welt kann gar nicht zum Glück führen, weil ersichtlich weder die Welt 
noch der Mensch noch beide in ihrem Zueinander so konstruiert sind, daß es 
je zu einer Erfüllung der letzten Sehnsucht kommen könnte" (ebd 29). Darum 
kann diese Welt des Todes und der Leiden dem Menschen nie zur Heimat 
werden, mögen auch noch so sehr •aus dieser Erde seine Freuden quillen, und 
diese Sonne seinen Leiden scheinen". Es ist zuviel Unberechenbarkeit, zuviel 
Grausamkeit und Sinnlosigkeit im Ablauf der Welt, wenn sie rein in sich 
geschlossen bleibt, wenn die dritte Dimension, die der Überwelt, des Jenseits 
ausgeschaltet wird. Darum mahnt der Dichter zu Recht: •Nicht an die Güter 
hänge der Mensch sein Herz, die das Leben vergänglich zieren! Wer besitzt, 
der lerne verlieren, und wer im Glück ist, der lerne den Schmerz!" (Schiller, 
Die Braut von Messina). Und wollten wir uns durch die Worte der Dichter 
und Seher nicht überzeugen lassen, dann riefe es uns der Gang der Ereignisse 
ins Bewußtsein, wie-wenig ein rein innerweltliches Lebensideal standzuhalten 
vermag. Der Mensch, der sich an die Welt verliert und die Transzendenz 
preisgibt, zerstört sich selbst, da er, der Orientierung beraubt, durch die 
eisigen Räume seiner entgötterten Welt irrt. 

Fragen wir also nach der dem Christen und Menschen gebotenen Haltung, 
ob Weltnähe oder Weltdistanz, dann ist die Antwort nunmehr klar. Nur in 
der unaufhebbaren Durchdringung von Nähe und Distanz, von Entsagung 
und Bejahung vermag sich echtes Menschentum zu vollenden und echtes 
Christentum auch. 

Und was ist es mit der eingangs erwähnten Abwertung der Kraft zur 
Stille, zur Muße und zur Kontemplation zugunsten der reinen Aktivität? Ich 
möchte mit einem Wort von Teilhard de Chardin, dem bekannten französi- 
schen Anthropologen, antworten, das in einem Bilde alles sagt: •Wenn wir 
das unsichtbare Licht ebenso wahrnehmen könnten wie die Wolken, den 
Blitz oder die Sonnenstrahlen, so würden uns die reinen Seelen in dieser 
Welt durch ihre bloße Reinheit ebenso tätig erscheinen wie die Schneegipfel, 
deren scheinbar untätige Firne ständig für uns die dräuenden Gewalten der 
oberen Atmosphäre an sich binden." 




