Die Welt als Ort christlicher Entscheidung

Von Heinrich Bacht SJ, Frankfurt am Main

Jede Zeit entwickelt ihre Axiome, die mehr oder minder bewufit das Ur-
teilen und Handeln aller Zeitgenossen priagen und ihre eigentliche Stofikraft
aus der unreflektierten Selbstverstindlichkeit ziehen, mit der man sie gelten
1aBt. Sie sind die Vorurteile und stillschweigenden Vermutungen, die man
gar nicht erst zu beweisen braucht, da sie Allgemeinbesitz geworden sind und
deshalb keinen Widerspruch zu gewartigen brauchen. Je aufgeklirter und
selbstkritischer eine Zeit zu sein wihnt, um so hilfloser ist sie dem Gewicht
ihrer Ideen und Ideologien ausgeliefert . . .

Fragen wir nach solchen Axiomen in unserem Jahrhundert, dann stoflen °
wir unter anderem auf die allseits gebilligte Annahme, daf} eigentlich nur
die Tétigen, die Schaffer, die sich von friih bis spat mit den Forderungen ,des
Lebens® herumschlagen, die wahren Menschen sind. Denn sie allein erstellen
fiir sich und die anderen ein Werk, das man greifen und mit dem man ernst-
haft rechnen kann. Sie imponieren uns, weil sie den Weltlauf voranbringen
und den Wassern der Geschichte den Weg vorschreiben. Sie gelten uns als
die eigentlichen Wohltiter der Menschheit, als ihre Heilande und Erléser.
Und sie haben auch tatséchlich unsagbar viel geleistet — die Forscher und
Entdecker, die Manner der Industrie und der Wirtschaft, die groflen Staats-
ménner und die kiih] rechnenden Strategen. Sie haben die Erde aufgewiihlt,
haben dem Stoff seine Geheimnisse entlockt und ihm ihren eigenen herrscher-
lichen Willen aufgepréagt. Sie haben die am siebten Tag steckengebliebene
Schdpfung Gottes zu Ende gebracht und den achten Tag heraufgefiihrt, von
dem noch niemand absehen kann, in welche Moglichkeiten er uns fiihrt. . .

Die anderen dagegen, die Stillen und Beschaulichen, gelten uns nur zu oft
als unnitze Sonderlinge, als Uberbleibsel einer geruhsameren Zeit oder gar
einer langst tiberholten, primitiven Entwicklungsstufe. Denn sie lassen sich
ja mit dem Leben nicht ernsthaft ein, sie bleiben an seinem Rande stehen und
legen die Hande miiflig in den Schof. Sie verlieren sich in die luftigen Héhen
ihrer Phantasie und nennen es Beschaulichkeit. Sie murmeln hilfiose Be-
schworungsformeln und heiflen es Gebet. Wie soll der Mensch der totalen
Arbeitswelt, in welcher Arbeit um der Arbeit willen das hochste Daseinsziel
ist, vor diesen , Weltfliichtigen®, diesen Deserteuren der Arbeitsfront Re-
spekt haben? Wie soll er sie anders anschauen denn als feige Fahnenflichtige
des allgemeinen Aufgebotes, das man ,,das Leben, ,die Welt“ nennt? Und
so ist es verstandlich, daf} die Zahl dieser Kontemplativen seit langem mehr
und mehr zusammenschmilzt. Sie vermégen sich im hitzigen Klima des mo-
dernen Arbeitstempos und Lebensrhythmus’ nicht zu halten . . .

Und doch scheint die Rechnung nicht ganz aufzugehen! Denn wie wire
sonst die Unruhe und Unzufriedenheit, die panische Angst und das Grauen zu
verstehen — nicht vor diesem oder jenem, sondern die Angst als Grund-



242 Heinridh Bacht

stimmung des Daseins, die unter einer hauchdiinnen Deckschicht von selbst-
zufriedener Prosperitit haust! Irgendwann spiiren es die groflen Schaffer
und Arbeiter alle, dafl die blofle Aktivitiat den Menschen innerlich verbrennt,
dafl das Leben zur Qual wird, wenn ihm nicht ein Sinn voranleuchtet, der sich
nicht in dem unmittelbaren Wirken erschopft. Der Mensch ist nun einmal ein
so geheimnisvolles Wesen, dafl er sich in die blof} zeitlichen und diesseitigen
Beziige seines Schaffens nicht einschlieflen lassen kann. Er braucht im titigen
Umgang mit dem Verginglichen die sichere Hoffnung auf das, was ewig
bleibt, und im Dienst am Irdischen den Blick auf das, was nicht dem Wechsel
unterliegt. Sobald er versucht, gegen dieses sein innerstes Gesetz zu handeln,
macht das Absinken und Absterben seiner kulturschopferischen Krifte ihm
offenbar, dafl das Leben, um fruchtbar zu bleiben, einer Tiefe und einer
Richtung bedarf, der man nur gewirtig und michtig wird, wenn man vom
" unmittelbaren Vollzug und Werk Abstand nimmt. Wehe einer Welt, in der
die Kraft der Kontemplation und die Fahigkeit zur Mufle erstirbt! Wehe
einer Menschheit, in der die Beschaulichen, die Meditierenden und die Beter
nichts mehr gelten! Nichts anderes ist doch die Botschaft, welche uns aus den
Visionen der Dichter und ,Propheten® seit Nietzsche und Spengler, seit
Huxley und Orwell — um nur einige zu nennen — entgegenhallt. Es gibt
kaum ein erregenderes Thema, als dieser drohenden Selbstzerstorung des
Menschen nachzusinnen, wie sie sich in den Zukunftsromanen der dreiffiger
und vierziger Jahre unseres Jahrhunderts widerspiegelte.

Damit sind wir aber schon mitten in der Frage, die unser Thema an-
kiindigt. Was ist vom Menschen, zu dessen Grundbefindlichkeiten diese ge-
hort, dafd er ,in der Welt® ist, gefordert, damit er Mensch bleibe? Soll er die
Welt suchen, sich an sie verschenken und verlieren? Qder soll er als einer,
der zunachst und zumeist sich schon immer an die Welt verloren hat, sich in
unablissigem Ringen darum bemiihen, von der Welt frei zu werden, sich
von ihrem Anspruch und ihrer Bezauberung zu 16sen? Und wenn diese Frage
sich vielleicht nicht so eindeutig dem Menschen als Menschen stellt, kann der
Christ ihr ausweichen? Welches ist die ihm gemédfie Haltung? Weltbejahung
oder Weltentsagung? Oder ist es vielleicht so, dafl gerade in der Einstellung
zur Welt und zu den innerweltlichen Aufgaben Mensch und Christ, das ,,Hu-
manum® und das ,Christianum® in einen unaufhebbaren Widerstreit ge-
raten, so dafl man nicht das eine sein kann, wenn man das andere nicht lassen
will? ‘

Auf den ersten Blick gesehen, scheint fiir den Christer die Welt-Entsagung
das Kenn- und Leitwort seiner Existenz zu sein. In den mittelalterlichen
Mysterienspielen begegnet oftmals als Inbegriff der widergottlichen Machte,
die dem Menschen den Weg zum Heil versperren, die verfithrerische Gestalt
der ,Frau Welt“. Im Unterschied zum Teufel, der in ihrem Gefolge er-
scheint, stellt sie die betérende Allgewalt des Bosen dar. Wer ihrem Sirenen-
gesang verfillt, der 1a88t, wie einst die Seefahrer des griechischen Mythos,
Steuer und Ruder fahren, um schlieflich sehend-blind mit seinem Fahrzeug
an den Klippen zu zerschellen. Kann es einen tiberzeugenderen Beweis fiir die



Die Welt als Ort dhristlicher Entscheidung 248

im Grunde negativ-abwertende Stellung des Christentums zur Welt geben?
Dabei handelt es sich hier nicht um eine spitere Umformung oder Entartung
des christlichen Daseinsgefiihls, auch nicht um konfessionsgebundene Ein-
seitigkeiten, vielmehr lassen sich unmittelbare Verbindungslinien von der
Gestalt der ,Frau Welt® zur Verkiindigung des Neuen Testamentes zichen.
Denn wenn nach den Worten der Bibel ,die Welt sich ganz in der Gewalt
des Bosen befindet* (1 Joh 5,19) und Satan ,der Gott dieser Welt ist“ (2 Kor
4,4; 1 Kor 2,8; Eph 2,2) und wenn alles in dieser Welt eitel »Augenlust,
Fleischeslust und Hoffart des Lebens® ist (1 Joh 2, 15), dannkanndoch fiir den
Christen nur dies geboten sein: ,Habt nicht die Welt lieb, noch was in der
Welt ist!“ (1 Joh 2,15), und dann ist wirklich dies ,die reine und makellose
Frommigkeit: sich unbefleckt bewahren vor der Welt“ (Jak 1,27).

Aber man wird einwenden, dafl es neben diesem abwertenden Weltbegriff
in der Bibel noch ein anderes Weltverstindnis gibt. Da ist ,Welt* nichts
anderes als die Schopfung Gottes in ihrer Gesamtheit. Von dieser , Welt*
weif} die Offenbarung viel Rishmendes zu sagen: sie ist Gottes Werk, Wider-
schein seiner Herrlichkeit, Ort seines Weilens, Kiinderin seines weisheits-
vollen Wirkens. Zumal die Psalmen preisen immerfort die Herrlichkeit
dieser Schopfung, deren stummes Lob der Mensch in priesterlichem Dienst
vor Gott zu tragen hat . . .

Und doch bleibt es wahr, dafl der Christ auch der so verstandenen Welt
gegeniiber in unverkennbarer Distanz steht und stehen soll. Diese Erde, die
sich seinen Fiifen bietet, soll ihm nicht die letzte Heimat sein, sondern nur
voriibergehende Herberge. Er soll sich nur als »Fremdling und Beisassen*
fiihlen, der darum weif}, daf sein eigentliches »Biirgerrecht* (Phil 3,20) im
Jenseits liegt. Er soll die Wurzeln seines Wesens nicht zu tief in die irdischen
Griinde senken, sondern sich allzeit bereithalten, alles zu lassen, um das
Ewige zu gewinnen. Ja, er soll — das ist der Sinn christlicher Aszese — sich
im Entsagen und Abschiednehmen iiben, damit die unvermeidliche Stunde
endgiiltiger Trennung ihn nicht zu seinem Verderben ,wie ein Dieb* fiber-
rasche. Denn ,die Gestalt dieser Welt ist am Vergehen® (1 Kor 7,81). Und
je mehr der Christ von der Vision des Kommenden angezogen wird, um so
dringlicher wird sein Ruf: ,Es komme die Gnade, es vergehe die Welt!
Maran atha! Komm, Herr Jesu“ (Didaché 10).

Wihrend somit Distanz und Entsagung dem Christen geboten erscheint,
ist das riickhaltlose Ja zu dieser Erde und ihren Wundern Inbegriff des neu-
zeitlichen Lebensgefihls, das fiir alle Zeit mit dem Namen des Humanismus
verkniipft bleibt. Gewif§ hat dieser Humanismus seit seinen Anfangen gegen
Ende des 14. Jahrhunderts mancherlei Wandlungen erfahren. Aber sie be-
treffen zumeist die metaphysische Begriindung, nicht die Gestalt des neuen
Weltverhaltens. Gemeinsam ist allen der Protest gegen die Weltflucht und
Weltverneinung des Christentums und das unbedingte Bekenntnis zum
Wertreichtum dieser Welt. Wozu tiber die Grenzen dieses Kosmos in die
nebelhaften Fernen des Jenseits schauen, wo ja doch ,nach driiben die Aus-
sicht uns verrammt ist“? ,Tor, wer dorthin die Augen blinzelnd richtet, sich



244 Heinrich Bacht

tiber Wolken seinesgleichen dichtet!“ (Goethe, Faust). Oder — in der Sprache
von Albert Camus —: ,Wenn es eine Siinde gegen das Leben gibt, so be-
steht sie darin, daff man auf ein anderes hofft und sich so der unerbittlichen
Grofe dieses Lebens hier entzieht” (Noces).

Mit dieser entschlossenen Abkehr von der Transzendenz erwacht ein ganz
neues Gespiir fiir den Menschen und seine unbegrenzten Maoglichkeiten, Im
Mafle wie das naturkundliche Denken in der kopernikanischen Wende die
Erde aus dem Mittelpunkt geriickt hat, macht der Mensch seine individuelle
oder kollektive Subjektivitat zur Mitte und zum Mafl all seines Urteilens
und Wollens. Im Zeichen dieses Humanismus hat der Mensch die staunen-
erregenden Leistungen der Wissenschaft und Technik vollbracht, die das Ant-
litz der Welt so tiefgreifend verwandelt haben. Schon vor 150 Jahren hat
Hoélderlin in seinem ,Hyperion“ die ungeheure Dynamik dieses neuzeit-
lichen Lebensgefihls gezeichnet, wenn er schrieb: ,Wir sind’s, wir! Wir
haben unsere Lust daran, uns in die Nacht des Unbekannten zu stiirzen und
wire es moglich, wir verlielen der Sonne Gebiet und stiirmten iiber des Irr-
sterns Grenzen hinaus!“ Mit innerer Folgerichtigkeit trieb der Humanismus
zur Loslosung des Menschen von Gott. Das immer noch nicht zu Ende durch-
schrittene Ergebnis ist der ,Humanismus ohne Gott“, dessen Tragik und Tra-
godie Henri de Lubac in seinem bekannten Buch geschildert hat und dessen
Thema sich vielleicht am schérfsten in der Zeitdiagnose Rudolf Georg Bin-
dings ausspricht: ,Ganz und ehrlich, ohne Hintergedanken und véllig aus
sich heraus, so recht eigentlich ohne Gottes Hilfe Mensch zu sein — das ist
das grofle Wagnis und die eigentliche heimliche Sehnsucht unserer Zeit.*
Mit den Worten des franzosischen Existentialismus gesagt, heifit das: , Wir
willigen darin ein, auf Gott und die Hoffnung zu verzichten: den Menschen
konnen wir aber nicht entbehren” (Albert Camus).

Somit scheinen sich die Dinge sduberlich aufzuteilen: Christentum bedeutet
Weltentsagung, Humanismus bedeutet Weltbejahung. Zwei aufeinander
nicht reduzierbare Grundeinstellungen, die bestenfalls koexistieren, niemals
aber zu einem friedlichen Ausgleich kommen kénnen. Aber in Wirklichkeit
diirfen wir hier unsere Analyse noch nicht abbrechen. Denn wir wiirden
weder dem wirklichen Anliegen des Christentums noch der tatsachlichen
Lebenserfahrung des Humanismus gerecht werden, wollten wir die Dinge in
ein so simples Schema fassen.

Fir den Christen ist ndmlich die Distanz gar nicht das einzige und letzte,
was sein Weltverhalten bestimmt. So sehr er von der Vorldufigkeit und
Relativitat des Irdischen Giberzeugt ist, und so sehr er, im Jenseitigen lebend,
auf die Wiederkunft des Herrn wartet, so ist er doch weit entfernt von aller
manichiischen Abwertung und Verachtung von Stoff und Fleisch. Fir ihn
gibt es nichts in der ganzen Schopfung, das nicht in der Vatergiite Gottes
seinen Ursprung und in Gottes Vorsehung seinen Platz hitte. So sehr er um
die durch die Urschuld aufgebrochene Macht des Bosen hienieden und um die
Anfalligkeit seines Herzens fir die verfiithrerische Macht des Weltgeistes
weil}, so ist sein Weltverhalten zutiefst doch geprigt von einem unerschiitter-



Die Welt als Ort christlicher Entscheidung 245

lichen Weltoptimismus, der in dem Sieg des auferstandenen Herrn griindet.
Und wenn der Christ sich um die Freiheit von der Welt miiht und die ganze
Kraft seiner Liebe Gott zu schenken trachtet, dann weif} er, dafl dieser Gott
ihn wieder in die Welt zuriicksendet, damit er sie liebend heimhole. Im Ge-
heimnis der Menschwerdung Gottes, in der humanitas Christi, ist ihm ja die
erbarmende Treue des Herrn sichtbar geworden, die den Menschen auch im
Fall und Fluch noch fiir wert hielt, oder richtiger: fiir wert machte, dafl Gott
selbst ihn unter so staunenswertem Einsatz erloste. Gewif ist die Bergpredigt
nicht, wie es die rationalistische Verwisserung der christlichen Heilsbotschaft
wollte, als innerweltliches Kulturprogramm zu deuten. Aber deshalb bleibt
doch bestehen, daf dem Christen die irdischen Belange und Bereiche nicht
gleichgiiltig sein diirfen, da er ja gesandt ist, sie mit dem Sauerteig der gott-
lichen Wahrheit und Gnade zu durchdringen. Und darum ist es kein Zufall,
dafl gerade die Heiligen, die um ihrer Weltentsagung willen dem Irdischen
so entriickt erscheinen, wie sonst niemand in diese dunkle Welt das Licht der
Freundschaft und der Freude getragen haben. War es nicht Paulus, der sich
rithmte, dafl ihm die Welt gekreuzigt sei und er der Welt, der uns das Hohe
Lied der Liebe geschenkt hat, das die Magna Charta vollendeter Menschlich-
keit ist? Und war es nicht der Arme von Assisi, der statt der , Frau Welt®
die ,Frau Armut® zur Braut erkoren hatte und der im radikalen Verzichi auf
Besitz und Ruhm den Geist der christlichen Weltdistanz am entschiedensten
vorgelebt hat, der uns den unsterblichen Sonnengesang gesungen hat? Und -
sind nicht gerade die einsamen Zellen der Einsiedler und Starzen zu wahren
-Wallfahrtsstitten einer leidbeladenen Menschheit geworden? Wirklich, was
wire diese Welt ohne die Heiligen! Wenn Camus im ,Mythos des Sisyphus*
dies als die hochste Sendung des Menschen hinstellt, Freundschaft in diese
der Verzweiflung geweihte Welt zu tragen, dann gebiihrt doch den voll-
endeten Christen zuerst dieses Lob, dafl sie dieses Ziel wie nur sonst wer
erreicht haben. Und umgekehrt begreifen wir von hierher das Wort von
Péguy: ,Das Heilige ist dasjenige, dessen wir am meisten ermangeln, fiir das
wir sogar den Sinn verloren haben... Dieser erschreckende Mangel des
Heiligen ist zweifelsohne das tiefste Kennzeichen der Neuzeit.“

Wenn somit einer nicht Christ sein kann ohne diese briiderliche, dienende
Néhe zur Welt, so miissen wir umgekehrt sagen, dal auch der Mensch in der
Hingabe an die Welt nicht Mensch bleiben kann, wenn er sie nicht immer
wieder transzendiert. Gewifl kann er versuchen, unter Verneinung der jen-
seitigen Beziige aus seinem Weltverhalten eine Religion und eine Frommig-
keit zu machen, Typisch ist dafiir das Zwiegesprich in Camus’ ,Die Pest*:
»Eigentlich mochte ich gerne wissen, wie man ein Heiliger wird.“ — , Aber
sie glauben ja nicht an Gott...“ — ,Eben, ohne Gott ein Heiliger zu sein,
das ist das einzig wirkliche Problem, das ich heute kenne.“ Vor Augen steht
dabei jene , Weltfrommigkeit“, wie sie Eduard Spranger seinerzeit in seinem
bekannten Biichlein so eindrucksvoll analysiert hat. Aber Spranger war es
auch, der — und zwar gerade nicht vom Boden des Christlichen her, sondern
aus der konsequenten Weiterentwicklung des in dieser Frommigkeitsweise



' 246 Heinrich Badht

erlebten Sinngehaltes der Welt — die uniibersteigbaren Grenzen solcher
Religion aufgewiesen hat. Der Mensch mag noch so sehr diese Welt und
dieses Leben verkldren, jeder Versuch, sie absolut zu setzen, scheitert zuletzt
an der Erfahrung des Todes, der Verzweiflung, des im letzten unvermeid-
lichen Fremdheitsgefithls in der Welt. Gewifl kann der Mensch versuchen,
dem drohenden Anruf, der vom Tode her an jeden ergeht, seinen Stachel
zu nehmen, indem er sich an eine innerweltliche Unverginglichkeit dieser
oder jener Art klammert. Aber zutiefst steht doch das Leben eines jeden auf
der Voraussetzung, dafl ,die Werte unseres Daseins in der Welt, in der
Leben mit dem Tode endet, nicht aufgehen” (E. Spranger, Weltfrémmigkeit
27). Und ebenso wahr ist die andere Feststellung: ,Das Menschenleben in
der Welt kann gar nicht zum Gliick fiihren, weil ersichtlich weder die Welt
noch der Mensch noch beide in ihrem Zueinander so konstruiert sind, dafl es
je zu einer Erfiillung der letzten Sehnsucht kommen kénnte® (ebd 29). Darum
kann diese Welt des Todes und der Leiden dem Menschen nie zur Heimat
werden, mogen auch noch so sehr ,aus dieser Erde seine Freuden quillen, und
diese Sonne seinen Leiden scheinen®. Es ist zuviel Unberechenbarkeit, zuviel
Grausamkeit und Sinnlosigkeit im Ablauf der Welt, wenn sie rein in sich
geschlossen bleibt, wenn die dritte Dimension, die der Uberwelt, des Jenseits
ausgeschaltet wird. Darum mahnt der Dichter zu Recht: ,Nicht an die Giiter
hinge der Mensch sein Herz, die das Leben verginglich zieren! Wer besitzt,
der lerne verlieren, und wer im Gliick ist, der lerne den Schmerz!“ (Schiller,
Die Braut von Messina). Und wollten wir uns durch die Worte der Dichter
und Seher nicht Giberzeugen lassen, dann riefe es uns der Gang der Ereignisse
ins Bewuf}tsein, wie wenig ein rein innerweltliches Lebensideal standzuhalten
vermag. Der Mensch, der sich an die Welt verliert und die Transzendenz
preisgibt, zerstort sich selbst, da er, der Orientierung beraubt, durch die
eisigen Riume seiner entgotterten Welt irrt.

Fragen wir also nach der dem Christen und Menschen gebotenen Haltung,
ob Weltnihe oder Weltdistanz, dann ist die Antwort nunmehr klar. Nur in
der unaufhebbaren Durchdringung von Néhe und Distanz, von Entsagung
und Bejahung vermag sich echtes Menschentum zu vollenden und echtes
Christentum auch.

Und was ist es mit der eingangs erwihnten Abwertung der Kraft zur
Stille, zur Mufle und zur Kontemplation zugunsten der reinen Aktivitit? Ich
mochte mit einem Wort von Teilhard de Chardin, dem bekannten franzosi-
schen Anthropologen, antworten, das in einem Bilde alles sagt: , Wenn wir
das unsichtbare Licht ebenso wahrnehmen konnten wie die Wolken, den
Blitz oder die Sonnenstrahlen, so wiirden uns die reinen Seelen in dieser
Welt durch ihre blofie Reinheit ebenso titig erscheinen wie die Schneegipfel,
deren scheinbar untitige Firne stindig fiir uns die driuenden Gewalten der
oberen Atmosphare an sich binden.






