
Priestertum und Rätestand (II) 

Von Friedrich Wulf SJ, München 

II. 

Ihre geschichtliche Entwicklung 

Die Evangelien geben uns Aufschluß über die Begründung von Priestertum und 
Rätestand durch Christus. Sie zeigen uns, was Jesus gemeint hat, wenn er seine 
Jünger zur Nachfolge berief und sie mit Vollmacht aussandte. Aber schon in der 
Apostelgeschichte und in den Apostelbriefen zeigt sich, daß beide Berufungen 
ihre konkrete Gestalt erst noch suchen müssen und ihre Umrisse erst allmählich deut- 
lich werden. Es ist darum von vornherein damit zu rechnen, daß unter dem Einfluß 
der urchristlichen Situation und der jüdisch-hellenistischen Umwelt sehr bald ein- 
zelne Elemente und Möglichkeiten von Christi Ruf und Auftrag unter Zurück- 
stellung anderer vorbetont werden. Ja es ist zu erwarten, daß die Ausdeutung der 
neutestamentlichen Aussagen über Priestertum und Rätestand und das Verhältnis 
beider zueinander im Laufe der Jahrhunderte mancherlei zeitbedingten Wandlun- 
gen unterworfen sein wird, so daß man niemals sagen kann, sie hätten hier und jetzt 
ihre endgültige Form und Schau gefunden. So sehr wir darum auch wissen, daß die 
lebendige kirchliche Tradition aus dem Geist Christi lebt, so haben wir uns dennoch 
immer wieder darauf zurückzubesinnen, welchen Sinn Amt und Nachfolge in der' 
ursprünglichen Botschaft Jesu und in seinem Heilswerk haben. 

1. Die Entfaltung des priesterlichen Amtes in der Kirche 

Es ist hier nicht unsere Aufgabe, zu zeigen, wie sich das kirchliche Amt in den 
ersten Jahrhunderten der Christenheit im einzelnen herausgebildet und welche For- 
men es angenommen hat1. Es genügt uns, zu wissen, daß das Priestertum schon im 
ersten Riemensbrief (um 96) als eindeutige Institution vom Laienstand2 und von der 
Mitte des dritten Jahrhunderts an auch vom Mönchtum3 abgehoben wird. Es ist nicht 
auf demokratische Weise aus der Gemeinde herausgewachsen. Die Apostel setzten 
vielmehr nach den frühesten Zeugnissen, die wir haben, Vorsteher in den Gemein- 
den ein • schon bald zeichnet sich die Trias von Bischof, Presbytern und Diakonen 
als hierarchische Ordnung ab • und gaben ihnen den •Auftrag, daß, wenn sie ent- 
schlafen wären, andere erprobte Männer ihren Dienst übernähmen"4. Sie sollten 
•Christi Hirtenamt"5 verwalten; sie leiten die Eucharistie6, sind Väter7, Hirten8, 

1 Vgl. dazu, allerdings mit manchen Vorbehalten, H. v. Campenhauses, Kirch- 
liches Amt und geistliche Vollmacht in den ersten drei Jahrhunderten, Tübingen 1953. 

2 Kp. 40; für das zweite Jhd. Tertullian, De exhort, cast. 7, 3 (Corp. Christ., Ser Lat. 
II, 1024f.). 

8 Die Belege bei Y. C o n g a r , Der Laie, Stuttgart (1956), S. 26, Anm. 10. 
* 1. Klemensbrief, Kp. 42 u. 44. 
5 Ebd. Kp. 44. 
• Vgl. Justin, Erste Apologie, Kp. 65; 1. Klemensbrief, Kp. 40, spricht von •Opfer und 

Gottesdienst", die von den Priestern •nach der Anordnung des Herrn... zu festgesetz- 
ten Zeiten und Stunden" gehalten werden sollen. 



248 Friedrich Wulf 

Lehrer9 und Richter10 ihrer Gemeinden; als Vorbedingung für ihre Berufung müssen 
sie einen tadellosen Lebenswandel führen, für das Vorsteheramt geeignet sein und 
die Zustimmung der Gemeinde finden. In allen Fragen des Amtes zeigt sich die 
große Bedeutung, die die Pastoralbriefe für die ersten Jahrhunderte gehabt haben11. 

Das priesterliche Amt ist nicht Nachfolge Christi • die Amtsträger verlassen 
nicht die Welt, •Haus oder Brüder oder Schwestern oder Mutter oder Vater oder 
Kinder oder Äcker um meinetwillen und um des Evangeliums willen" (Mk 10,29 par) 
•, sondern Stellvertretung Christi12. •Den Bischof müssen wir als den Herrn anse- 
hen", schreibt Ignatius von Antiochien13. In ihm kommt der Vater zur Erscheinung14. 
Daher seine hohe und unvergleichliche Würde. Er ist nach der Didaskalie (erste 
Hälfte des dritten Jahrhunderts) •des Wortes Diener, Wächter der Wissenschaft, 
Mittler zwischen Gott und euch in seinen gottesdienstlichen Verrichtungen, Lehrer 
der Frömmigkeit, nächst Gott euer Vater, der durch Wasser und Geist euch zur 
Kindschaft wiedergeboren hat. Dieser ist euer König und Herr. Dieser ist nächst 
Gott euer irdischer Gott, welchem ihr Ehre zu erweisen schuldig seid ... Der Bischof 
soll euch vorstehen gleichsam mit göttlicher Würde geschmückt"15. Er nimmt gera- 
dezu •Gottes Stelle ein unter den Menschen und überragt alle Sterblichen: Priester, 
Könige, Obrigkeiten..."". Ähnlich äußern sich später Chrysostomus" und Diony- 
sius der Areopagite16 .Wenn Christus, von seinen Aposteln umgeben, im Himmel 

thront und die Welt regiert, wenn er als solcher Haupt seines Leibes der Kirche, des 
neuen Gottesvolkes ist, so repräsentiert der Bischof mit seinem Klerus die himm- 
lische Hierarchie, sie sind in der Gemeinschaft des Glaubens und der Liebe Abbild 
der zukünftigen Herrlichkeit. Schon früh ist diese Idee entwickelt worden. Bei Igna- 

7 Die Bischöfe als •geistliche Väter" ihrer Gemeinde sehr schön in der Didaskalie 
Kp. 20 u. 33. 

8 Schon 1 Petr 5,_2ff.; Hirt des Hermas (erste Hälfte des 2. Jhds.) Gleichnisse IX, 31,5; 
Didaskalie II, 1 u. ö.; in der Didaskalie •beginnen jtoi[itf|v und sjticwojio; synonym zu wer- 
den" (v. Campenhausen, aaO, 264, Anm. 3). 

9 Ignatius v. Antiochien: Eph VI, 2; Pol 1,2; V, 1; die Priester verwalten •das Lehr- 
amt" (Didaskalie II, 28). Aber, wie unten noch gezeigt wird, ist in der (vor allem öst- 
lichen) kirchlichen Überlieferung vom Lehramt der Priester auffallend selten die Rede. 

10 Vor allem im Zusammenhang der Bußfrage und der Sündenvergebung (vgl. 
v. Campenhausen, aaO, Kp. 6: •Die urchristliche Schlüsselgewalt", S. 135ff.). 

11 Die bekannten Forderungen der Pastoralbriefe kehren z. B. wieder im 1. Klemens- 
brief, Kp. 44,3, oder im zweiten Buch der Didaskalie, das als ganzes fast ein Bischofs- 
spiegel ist. 

12 •Den guten Hirten soll der Laie ehren, lieben und fürchten als Herrn, Hausvater, 
Priester Gottes und Lehrer der Gottesfurcht. Denn wer ihn hört, hört Christus..." 
(Didaskalie 11,20); der Bischof ist •Richter an Stelle Christi" (Cyprian, Ep. 59,5); •Pe- 
trus tauft, dieser (Christus) ist es, der tauft..." (Augustinus, PL 35,1428); •wie Chri- 
stus das Haupt der Kirche ist, so sind die Priester seine Stellvertreter" (Papst Hormisdas, 
in einem Brief vom Jahre 517, Enchir. Clericor., Rom [1938] nr. 58); der Gedanke, daß 
der Priester als Verwalter der Sakramente Stellvertreter Christi ist, ist einhellige Lehre 
der Sakramententheologie. 

13 Eph. VI, 2. 
14 Dieser Gedanke kehrt fast in jedem Brief bei Ignatius wieder. 
15 II, 26. 
16 Ebd. II, 11. 
17 Das Priesteramt ist über die Königswürde erhaben und mehr himmlischer als irdi- 

scher Natur (De sacerdotio, III, 1; IV, 1 u. ö.). 
18 Der Priester muß gottähnlich sein, um ein Führer zu Gott sein zu können (Kirchl. 

Hierarchie, III, 14). 



Priestertum und Rätestand 249 

tius von Antiochien findet sie sich schon vollkommen ausgebildet. •Ich ermahne 
(euch)", schreibt er an die Kirche von Magnesia, •in göttlicher Eintracht seid bestrebt, 
alles zu tun, indem der Bischof den Vorsitz führt an Gottes Stelle und die Presbyter 
anStelle der Ratsversammlung der Apostel und die mir so besonders werten Diakone 
mit dem Dienst Jesu Christi betraut sind ... Wie nun der Herr nichts tat ohne den 
Vater, mit dem er eins ist..., so sollt auch ihr nichts tun ohne den Bischof und die 
Presbyter ...; tut alles gemeinsam: ein Gebet, eine Bitte, ein Sinn, eine Hoffnung in 
Liebe, in der untadeligen Freude, das ist Jesus Christus. Strömt alle zusammen als 
zu einem Tempel Gottes, als zu einem Altar, zu einem Jesus Christus, der aus dem 
einen Vater hervorgegangen ist, der auf den Einen hin ist und zu ihm zurück- 
kehrte"19. 

Von Ignatius aus geht diese Idee in die östliche Tradition ein. Wir finden sie eben- 
so in der Didaskalie20, bei Origenes 20a wie bei Dionysius21. Es ist keine bloße Sym- 
bolik, die hier betrieben wird. Die Bezüge zwischen irdischer und himmlischer Hier- 
archie sind real. Sie beruhen auf der (sakramentalen) Weihe. Durch sie empfängt 
der kirchliche Amtsträger den Heiligen Geist, wird er ein Geistbegabter und Geist- 
vermittler; ein außerordentlich beliebter Gedanke in frühchristlicher Zeit22. Der 
objektiven Heiligkeit muß darum die persönliche Heiligkeit entsprechen23. Der 
Priester ist Mittler. Durch seinen kultischen Dienst fließt gleichsam ein Gnaden- 
strom in die Kirche und in die Christenheit, und umgekehrt nimmt er in seinem 
Gebet und seinem Opfer das christliche Volk mit zu Gott. Aufgrund seines mehr 
himmlischen als irdischen Amtes24 und in der Feier der himmlischen Geheimnisse 
wird er hoher und höchster Erkenntnisse gewürdigt. Ignatius von Antiochien weiß 
sich als Bischof vom Geist erfüllt; er vermag •die himmlischen Dinge, die Rangord- 
nungen der Engel wie die Vereinigungen der Herrschaften, Sichtbares wie Unsicht- 
bares zu begreifen"25. Dionysius hat später solche Gedanken zu einem System ver- 
dichtet. Die Stufen der Hierarchie sind für ihn Stufen der Reinigung und Erleuch- 
tung bis zur ekstatischen, vereinigenden Gottschau; Kult ist für ihn Mystik. Dahinter 
steht ein neuplatonisches Schema, nach dem die dem Materiellen und Sinnlichen als 
dem Nichtigen und Bösen verfallene Seele sich durch Kontemplation und kultische 
Handlungen aus der Umklammerung und Verfinsterung wieder befreien muß, um 
so zum Geist, zum Ureinen, zum reinen Licht zurückzukehren26. 

Mag diese Sicht des Priestertums zunächst auch hauptsächlich in der östlichen 
Theologie ausgebildet worden sein, in einem stimmt das theologische Bewußtsein der 

i» VI, 1• VII, 2. 2° II, 28; II, 44. 2«a Belege bei v. C amp enh au s e n 280f. 
21 Himmlische Hierarchie, I, 3; Kirchl. Hierarchie, I, 1 u. ö. Die Zuordnung von irdi- 

scher und himmlischer Hierarchie ist die Grundidee beider Schriften. 
22 Einer der Haupttraditionszeugen dafür ist Hippolyt (vgl. v. Campenhausen, 

aaO, 192f., 259). Das VIII. Buch der sogen. Apostolischen Konstitutionen handelt zu 
einem guten Teil von den Weihen der verschiedenen hierarchischen Grade. 

23 Zwar wird im Laufe des Tauf- und des Bußstreites zwischen der Würde des Am- 
tes und der persönlichen Heiligkeit scharf unterschieden, aber anderseits wird eben- 
so dringlich auf die Verpflichtung des Priesters zur persönlichen Heiligkeit hingewiesen, 
eine Verpflichtung, die von Anfang an das Motiv variiert:  imitamini, quod tractatis. 

24 Chrysostomus, Über das Priestertum III, 4 (BKV2, Chrysost. IV, 140). 
25 Trail., V, 2. 
26 Ein religiös-kultischer Neuplatonismus findet sich bei den späteren Neuplatondkern 

Porphyrios, Jamblichos und Proklos. 



250 Friedrich Wulf 

Gesamtkirche überein: das Priestertum ist dem Altar zugeordnet, es ist Kultpriester- 
tum. Der in den Evangelien, der Apostelgeschichte und den Apostelbriefen hervor- 
tretende prophetische Zug des neutestamentlichen Amtes tritt in den ersten christ- 
lichen Jahrhunderten sehr zurück. Wohl ist auch immer wieder vom Verkündigungs- 
auftrag des Priesters die Rede • die Bischöfe und Diakone •versehen (nach der 
Didache) den heiligen Dienst der Propheten und Lehrer"27, Polykarp wird gerühmt, 
ein •apostolischer und prophetischer Lehrer" gewesen zu sein28, Augustinus definiert 
den Priester als einen •Mann, der dem Volk die Sakramente spendet und das Wort 
Gottes verkündet"29, aber aufs Ganze gesehen sind solche Aussagen doch selten. 
Daran ändern auch nichts die berühmten Katechesen Cyrills von Jerusalem, die Pre- 
digten des Johannes Chrysostomus oder die Homilien Leos des Großen. Der Akzent 
beim priesterlichen Amt liegt eindeutig auf dem kultischen Dienst. Die Verkün- 
digung vollzieht sich hauptsächlich im Gottesdienst30 und ist ein Teil des Kultes 
(nicht umgekehrt!). Christus ist der einzige Lehrer31, das Amt der Apostel als Lehrer 
der Völker war einmalig, ihre Nachfolger fühlen sich nur mehr als Traditionszeu- 
gen, die das Empfangene bewahren und weitergeben müssen32. Mag darum auch ein 
Bischof nicht die Gabe der Rede haben; es tut nichts. Sein schweigendes Tun bezeugt 
noch eindringlicher als sein Reden das Wort des Vaters, das aus dem Schweigen 
hervorgegangen ist33. Was kann er mehr tun als den Erlöser und die ein für allemal 
geschehene Erlösung, die himmlische Ordnung, gegenwärtig setzen! Wie sehr das 
Priestertum als Kultpriestertum betrachtet wird, ersieht man auch daraus, daß es 
immer wieder mit dem alttestamentlichen Priestertum verglichen und als seine 
unüberholbare, weil in Christus vollendete Erfüllung angesehen wird34. Seinen Trä- 
gern, dem Klerus, ist wie den Leviten der Herr selbst als Los zugefallen35. 

An einer solchen Auffassung hat sich auch im abendländischen Mittelalter im 
Grund nichts geändert. Darum kann Rupert von Deutz in jenem berühmten Streit- 
gespräch zwischen einem Mönch und einem Kleriker über die Frage, ob auch die 
Mönche predigen dürfen, kurz und bündig antworten: •Kleriker sind diejenigen, die 
dem Altar dienen, und nichts anders bezeichnet der Klerikat als Altardienst"36. Erst 
daraus ergibt sich für ihn das Predigtamt. Nicht anders ist es für Thomas von Aquin. 
•Das eigentliche Amt des Priesters besteht darin, Mittler zwischen Gott und dem 
Volk zu sein, sofern er nämlich dem Volk Göttliches übermittelt"37; •er wird ordi- 

27 XV, 1. 
28 Mart. Pol. 16,2; 12,2; 19, 1. 
29 Brief an Bischof Valerius, Ep. 21, 3 (PL 38, 89). 
30 Justin, Erste Apologie, Kp. 67; Didaskalie II, 57. 
31 Ignat. v. A., Eph. 15, 1; Magn. 9, 1. 
32 1. Klemensbrief, Kp. 42; Didaskalie, II, 55; über Polykarp, Irenäus, Papias, Hippo- 

lyt als Traditionszeugen und über die Bischofsgenealogien Hegesipps als Traditionszeug- 
nis vgl. v. Campenhausen, aaO, 127ff. Die Begriffe itaodöoaig (Oberlieferung), 
öia8oxT| (Übernahme), jtaocdH|XTi (anvertrautes Gut) erhalten von der Mitte des 2. Jhds. 
an eine immer größere Bedeutung. 

33 Ignat. v. A., Eph. VI, 1; XV, 1•2. 
84 1. Klemensbr., Kp. 43; Didaskalie, II, 29; Chrysostomus, Über das Priestertum, III, 

6; IV, 1 (BKV2 144f.; 148f.). 
36 Nm 18,20; Hieronymus, Ep. 52 ad Nepotian. 5; Rupert v. Deutz, Altercatio mo- 

nachi et clerici (PL 170, 539); Corp. iur. can. c. 5. 7 C. XII qu. 1. 
86 Altercatio monachi et clerici (PL 170, 539; 540). 
37 S. th. III, qu. 22, a lc. 



Priestertum und Rätestand 251 

niert, um den göttlichen Kult zu feiern und Gott für die ihm Anvertrauten Ehre zu 
erweisen"38. Obwohl dem Predigerorden angehörend und den Lehrauftrag der Kir- 
che gewiß nicht verkennend, sieht er den ersten Sinn des christlichen Priestertums 
dennoch nicht in der Verkündigungsaufgabe, sondern im liturgisch-sakramentalen 
Dienst. Gerade darum sollten sich ja, wie noch zu zeigen sein wird, Priestertum und 
Mönchtum in ihrer konkreten geschichtlichen Gestalt so innig begegnen. Priester und 
Mönche stehen täglich im Chor. Hier haben beide nach der Überlieferung ihren 
ersten und eigentlichen Ort. Der Vorrang des Kultes vor dem Wort hat in der Kir- 
che eine lange Tradition. 

2. Nachfolge und Rätestand in der kirchlichen Überlieferung 

So sehr das neutestamentliche Amt in der neuen Situation nach Christi Himmel- 
fahrt und Erhöhung seine konkrete Gestalt erst suchen mußte, sein wesentlicher 
Inhalt war doch klar vorgegeben. •Gehet hin und machet alle Völker zu Jüngern 
und taufet sie ... und lehret sie alles halten, was ich euch geboten habe" (Mt28,19f.). 
•Tut dies zu meinem Gedächtnis!" (Lk 22,19). •Welchen ihr die Sünden nachlaßt, 
•denen sind sie nachgelassen" (Joh 20,22). Anders bei der Nachfolge. Welchen Sinn 
sollte es noch haben, alles zu verlassen und Jesus nachzufolgen, wo er doch nicht 
mehr auf Erden weilte? Ist es ein Wunder, wenn die evangelischen Räte erst nach 
einer relativ langen Zeit ihre institutionelle Form finden, zumal sie doch von ihrem 
Wesen her immer zunächst den Einzelnen rufen und nicht unmittelbar auf die Bil- 
dung eines Standes angelegt sind? Dennoch war die Kirche nie ohne die Verwirk- 
lichung der Räte, ein Zeichen dafür, wie untrennbar sie mit dem Kommen und der 
Botschaft Jesu zusammenhängen. Indem die Jerusalemer Gemeinde den Glauben an 
den unter ihr gegenwärtigen erhöhten Herrn realisierte, kam sie ganz von selbst zu 
jener Form brüderlichen Zusammenlebens, das die Gütergemeinschaft mit einschloß 
(Apg 2, 44; 4, 32. 34). Im Grunde setzten damit die Apostel, die Jünger, die Frauen 
aus der Gefolgschaft Jesu, die das Gemeindeleben an erster Stelle trugen, nur das 
fort, was sie in der Gemeinschaft mit Jesus gelebt hatten. Aber dieser charismatische 
Enthusiasmus des Anfangs ließ sich nicht einfachhin übertragen. Bald waren es nur 
mehr einzelne, die sich zur Enthaltsamkeit um des Himmelreiches willen bekannten. 
Ihre Zahl scheint nicht gering gewesen zu sein39, aber über ihre konkrete Lebens- 
weise innerhalb der Gemeinden sind wir wenig unterrichtet. Gegen Ende des dritten 
Jahrhunderte setzt dann plötzlich jene aszetische Bewegung ein, die zum Mönchtum 
führte, zunächst in Ägypten, um aber bald die ganze morgenländische und abend- 
ländische christliche Welt zu erobern. Da das Mönchtum für anderthalb Jahrtau- 
sende den Rätestand weitgehend bestimmen sollte, gilt es, seine Ideale hier kurz 
herauszustellen. 

Man weiß heute, daß es nicht der philosophische und religiöse Dualismus der 
hellenistischen Umwelt war, der zur christlichen Aszese führte und die Mönchsbewe- 
gung auslöste, sondern der eschatologische Glaube an das mit Christus hereingebro- 

» 7 pol. 7 g (ed. Parm. XXI, 659). 
89 Die Belege bei M. Vi 1.1 e r- K. R ahner, Aszese und Mystik in der Väterzeit. 

Freiburg (1939) 43ff. 



252 Friedridi Wulf 

diene und in ihm gegenwärtigen Reich Gottes40. Als Cassian und Germanus Abba 
Moyses aufsuchten und ihn nach dem Weg des Mönchtums befragten, antwortete 
dieser: •Audi unser Stand hat (wie die übrigen Künste und Wissenschaften) ein 
nächstes Ziel und ein Endziel, für das wir alle Mühe nicht nur unermüdlich, sondern 
auch gern aufwenden, dessentwillen uns der Hunger des Fastens nicht ermattet, die 
Müdigkeit des Nachtwachens angenehm ist, die ständige Schriftlesung und Betrach- 
tung nicht überdrüssig wird, ja selbst der Schauder dieser öden Wüsteneinsamkeit 
nicht abschreckt. Um dieses Zieles willen habt ohne Zweifel auch ihr die Zuneigung 
zu den Eltern verschmäht, die Heimat und die Freuden der Welt bei eurer langen 
Wanderung gering erachtet, um zu uns ungebildeten und unwissenden Menschen zu 
kommen, die wir in dieser rauhen Wüste leben. Sagt mir, was trieb euch an, dies 
alles auf euch zu nehmen? • Da er darauf bestand, uns unsere Meinung darüber zu 
entlocken, antworteten wir ihm: um des Himmelreiches willen ertrage man das 
alles"41. Nichts anderes wollen die Mönche, als Christus entgegenharren, um in seine 
Herrlichkeit einzugehen42; sie möchten womöglich den Tag der Ankunft des Reiches 
Gottes beschleunigen43; die Gottschau ist das große Ziel ihres mühevollen und ent- 
sagungsreichen Lebens44. Aber um dahin zu gelangen, gilt es zunächst ein anderes 
Ziel anzustreben. •Das Endziel unseres Standes", antwortet Abba Moyses den bei- 
den Fragenden, •ist das Reich Gottes oder das Himmelreich, unser nächstes Ziel aber 
ist die Reinheit des Herzens, ohne die niemand das Endziel erreichen kann"45. Der 
Mönch muß schon hier auf Erden ein •himmlisches", ein •engelgleiches"46, d. h. ein 
jungfräuliches Leben der ungeteilten Ganzhingabe an Gott, des unaufhörlichen 
Gebetes führen. Denn er gehört zu jener neuen Familie, die sich der Sohn Gottes bei 
seinem Eintritt in die Welt schuf, •damit er, der im Himmel von Engeln angebetet 
wird, auch Engel auf Erden habe"47. Er muß daher radikal mit dieser Welt, in der 
die Leidenschaften, die Sünde und Satan herrschen, brechen, er muß den materiel- 
len Gütern, den Sinnen, ja allem Irdischen entsagen, in die Einsamkeit gehen und 
sich für einen Toten ansehen48. Das besagt Kampf gegen die Begehrlichkeit, ständige 
Abtötung49, Kampf mit den Dämonen50, ein unblutiges Martyrium51. Dieser Kampf 

40 E. Pe t e r s o n , Beobachtungen zu den Anfängen der christlichen Askese, in: Früh- 
kirche, Judentum und Gnosis, Rom•Freiburg•Wien 1959, bes. 216ff. 

41 Coll. I, 1•2 (CSEL 13, 8f.). 
42 Ober die Enderwartung des Mönchtums, vgl. H. Bacht, Heimweh nach der 

Urkirche, in: Liturgie u. Mönchtum, Heft VII, 66ff. 
43 Wie man darüber dachte, erhellen u. a. die apokryphen Apostelakten. •Solange die 

Frauen noch gebären, regiert der Tod; das Reich Gottes wird erst kommen, wenn der 
Unterschied der beiden Geschlechter überwunden sein wird" (Peterson, aaO 218). 

44 Dictionnaire de Spirituality II, Art. Contemplation, 1762ff. (Mönchtum und Väter- 
zeit). 

45 Coll. I, 3 (CSEL 13, 9); M. 0 lp h e - G a i 11 i a r d , La purete du cceur d'apres 
Cassien, in: Revue d'Asc. et de Myst. 17 (1936) 28ff. 

46 U. Ranke-Heinemann, Zum Ideal der vita angelica im frühen Mönchtum, 
in: Geist u. Leben 29 (1956) 347ff. 

47 Hieronymus, Ep. ad Mon. 7 (PG 40, 932 D). 
48 Mönch werden, heißt geradezu •der Welt entsagen" (saeculo renuntiare), z. B. 

Regula Pachomii, c. 29: •Wenn einer an die Klosterpforte klopft, mit dem Willen, der 
Welt zu entsagen und in die Schar der Brüder aufgenommen zu werden..."; Basilius, 
De renuntiatione saeculi (PG 31, 626ff.). 

49 F. Wulf, Selbstverleugnung und Abtötung bei den Kirchenvätern, in: Geistliches 
Leben in heutiger Welt, Freiburg 1960, 63£f. 



Priestertum und Rätestand 253 

wird nur mit Hilfe Christi und in seiner Nachfolge bestanden52. Man muß Jesus ähn- 
lich werden53, bis zur Torheit des Kreuzes54. Darin besteht der christliche Kriegs- 
dienst55. Aber niemand kämpft allein. Wer Mönch wird, reiht sich damit in eine un- 
absehbare Schar von Mitkämpfern ein. Sie alle aber kämpfen zugleich für ihre Mit- 
brüder in der Welt56. Dabei ist zwischen dem eremitischen und dem koinobitischen 
Mönchsideal kein wesentlicher Unterschied57. Jeder Mönch muß ein •Eremit" sein, 
in einer letzten Abgeschiedenheit leben und damit seinen Mönchsnamen rechtferti- 
gen58. Nur so wird er mit Jesus in das Paradies wieder zurückkehren und Gott 
schauen können59. Mögen auch die Gefahren der Anachorese • Wankelmütigkeit, 
Selbsttäuschungen • und das Gesetz der Liebe das gemeinsame Leben für die mei- 
sten als ratsamer und gottgewollter erscheinen lassen60, so gilt das Eremitentum doch 
in sich als die höhere Form des Mönchslebens61, da es dem Menschen ermöglicht, sich 
ausschließlich Gott und göttlichen Dingen hinzugeben. Es setzt aber eine besondere 
Berufung, eine hohe Gnade und eine hinreichende Erprobung voraus. Sind diese 
gegeben, dann realisiert der Einsiedler am eindeutigsten die himmlische Lebensweise 
der durch Christus Erlösten. 

An dieser Sicht des Mönchtums hat sich auch im Mittelalter nichts geändert. So- 
wohl die Absage an die Welt wie auch die Ganzhingabe an Gott in der Beschauung 
als die beiden Grundelemente des monastischen Lebens werden in gleicher Radika- 
lität betont. Und ebenso bleibt nach wie vor die ungewöhnlich hohe Einschätzung 
des Eremitentums. Das zeigen nicht nur die mannigfachen Formen eremitischen 
Lebens62, sondern auch die Lehre des hl. Thomas, der hier nur noch einmal die 
Lehre der Überlieferung zusammenfaßt63. Aber anderseits hat das ursprüngliche 
Ideal des Mönchtums doch eine im Sinne des Evangeliums wesentliche Entfaltung 
erfahren, und zwar durch das klösterliche Gemeinschaftsleben. Immer heller trat ins 

50 U. Ranke-Heinemann, Die ersten Mönche u. die Dämonen, in: Geist u. 
Leben 29 (1956) 165ff. 

51 Die Mönche gelten als Nachfolger der Märtyrer. 
52 •Wenn wir ihm (Jesus) folgen", sagt Orsiesius, der erste Nachfolger des Pachomius, 

zu seinen Mönchen, •steigen wir von dem todbringenden Stolz zur lebenspendenden 
Demut herab, den Reichtum mit der Armut vertauschend .. .". •Laßt uns der Welt ent- 
sagen, um vollkommen dem vollkommenen Jesus zu folgen" (Liber Orsiesii, Kp. 21 u. 
27, ed. Boon 129, zitiert nach H. Bacht, Heimweh nach der Urkirche, aaO, 70); Basi- 
lius, Reg. fus. tract. 8, 2. 

53 Schon bei Ignatius v. Antiochien (Pol. 5,2) wird die christliche Jungfräulichkeit 
durch die Jungfräulichkeit Christi begründet. 

54 St. Hilpisch, Die Torheit um Christi willen, in: ZAM 6 (1931) 121ff.; ders., 
Die Schmach der Sünde um Christi willen, in: ZAM 8 (1933) 289ff. 

55 Z. B. Basilius, Praevia Institut, asc. 1,2 (PG 31, 625); vgl. J. Au er, Militia Chri- 
sti. Zur Geschichte eines christlichen Grundbildes, in: Geist u. Leben 32 (1959) 340ff. 

56 Belege bei F. W u 1 f , Mönchsspiritualität, in: Geist u. Leben 31 (1958) 461f. 
57 H. Bacht, Antonius und Pachomius. Von der Anachorese zum Cönobitentum, in: 

Antonius Magnus Eremita (Studia Anselmiana 38) 103ff. 
58 •Wenn du sein willst, was dein Name Mönch besagt, ein ,Alleinseiender', was suchst 

du in den Städten, die doch nicht die Wohnstätte der Alleinseienden, sondern der Menge 
sind" (PL 22, 583; 350). 

59 •Der du mit Israel in der Wüste weilst, wirst mit Jesus das Land der Verheißung be- 
treten" (Eucherius, gest. ca. 450, De laude eremi, 44: PL 50, 712). 

60 Basilius, Reg. fus. tract. 7 (PG 31, 925). 
61 Vgl. Benedikt, Regula, Kp. 1. 
62 H. Rahner, in: LThK2, III, 767, Stichwort: •Einsiedler". 
63 STh II, 2 qu 188, a. 8c. 



254 Friedrich Wulf 

Licht, daß ein unmittelbarer und unlöslicher Zusammenhang besteht zwischen der 
Gottgehörigkeit des Mönchs und der Bruderschaft in Christus, entsprechend dem 
einen Gebot der Gottes- und Nächstenliebe. Schon Pachomiusu und sein Nachfolger 
Orsiesius• hatten zur Begründung der koinobitischen Lebensweise darauf hingewie- 
sen. Noch stärker und tiefer tat dies Basilius**. Sie alle erinnerten an das Beispiel 
Christi und der Apostel sowie an das brüderliche Zusammenleben der ersten Chri- 
sten, wie es die Apostelgeschichte (2, 44; 4, 32) beschreibt. Hier vor allem sah man 
jene Lebensweise verwirklicht, zu der Jesus seine Jünger aufgerufen hatte. Man 
nannte sie vita apostolica, das apostolische Leben, und verstand darunter ein Leben 
der Armut und der brüderlichen Gemeinschaft. Augustinus pries sie als das evange- 
lische Ideal. Bei ihm bekommt der Name •Mönch" geradezu einen neuen Klang. 
•Warum sollen wir uns nicht Mönche nennen, da es doch im Psalm heißt: ,Seht nur, 
wie gut und schön, wenn Brüder zusammen wohnen.' uovog heißt nämlich ein ein- 
ziger, und zwar nicht irgendwie, denn auch wenn es viele sind, ist er (der Mönch) 
nur einer... Von denen, die so in Einheit leben, daß sie wie ein einziger Mensch 
sind, ein Herz und eine Seele ..., kann man mit Recht sagen, daß sie uovog, nur ein 
einziger sind"67. Im Mittelalter ist dann die vita apostolica eine der großen Leit- 
ideen des monastischen Lebens. Der Viktoriner Petrus Comestor (gest. etwa 1178) 
spricht mit Bezugnahme auf Apg 4, 32 von ihr und nennt als ihre wesentlichen 
Stücke: die brüderliche Liebe, das gemeinsame Eigentum und den gemeinsamen 
Gehorsam«8; sie bilden für ihn das Wesen des Mönchtums. Bernhard von Clairvaux 
preist das Leben des Templerordens wie folgt: •Es wird gemeinsam gelebt in brü- 
derlichem und ehrbarem Wandel, ohne Frau und Kind. Und damit nichts fehle von 
der evangelischen Vollkommenheit, wohnen alle ohne Eigentum in gemeinsamer 
Sitte in einem Haus"69. Rupert von Deutzsucht gegen die jungenRegular-Kanoniker 
in einem langen Traktat nachzuweisen, daß das Leben der Mönche die vita verre apo- 
stolica, das wahre apostolische Leben sei70. Die religiösen Bewegungen des 12. Jahr- 
hunderts sind ganz von dieser Idee beherrscht71. In Franz von Assisi und seiner 
evangelischen Bruderschaft erlebt sie ihren Höhepunkt. Auch das beschauliche Leben 
und die damit verbundene Einsamkeit, die Liebe zur Zelle, sind für den Geist der 
brüderlichen Eintracht kein Hindernis. Im Gegenteil, •je mehr wir, die Welt flie- 
hend, uns Gott zu nahen beginnen, um so inniger werden wir miteinander verbun- 
den", schreibt Hugo von St. Viktor•. 

Von hierher gesehen ist es eigentlich verwunderlich, daß in der neuzeitlichen 
kirchlichen Überlieferung der eschatologische Gemeinschaftscharakter des Ordens- 
standes, näherhin der drei Räte von Armut, Keuschheit und Gehorsam, ihre Be- 

64 Vgl. H. B a c h t, Antonius und Pachomius, aaO, 89.97.104f.; für Pachomius ist die koi- 
nobitisdie Lebensform die •Gemeinschaft der Heiligen" des Himmels (Regula, Praecepta 1, 
ed. Boon 13). 

65 Liber Orsiesii, c. 50, 27. 
w Reg. fus. tract. 7 (PG 31, 925; 928f.). 
67 En. in Ps. 132, 6 (PL 37, 1732f.). 
68 •Haec tria caput sunt monasticae religionis": Sermo 49 (PL 198, 1842). 
6» De laude novae militiae, c 3 (PL 182, 926). 
70 PL 170, 61 Iff. 
71 H. Grundmann, Religiöse Bewegungen im Mittelalter, Berlin 1935, 13ff. 
78 De amore sponsi ad sponsam (PL 176, 994 A). 



Priestertum und Rätestand 255 

deutung für die gnadenhafte, glaubensmäßige Verwirklichung der endzeitlichen 
Erlösungsordnung, der heiligen Stadt Jerusalem, •die aus dem Himmel von Gott 
herabsteigt" (Geh Offb 21,2. lOff.), des himmlischen Gemeinwesens (Phil 3,21), nur 
so wenig herausgestellt worden ist73. Es wird fast nur die Ganzhingabe des Ein- 
zelnen an Gott betont. In ihr sieht man das Wesen des Ordensstandes. Daher heißt 
dieser ja •religio" und die Ordensleute heißen Religiösen, d. h. Gottgeweihte. Die 
Gelübde gelten in dieser Sicht als die wirksamsten Mittel, das Haupthindernis der 
vollkommenen Gottesliebe, die dreifache Begehrlichkeit, zu überwinden. Der Sinn 
der Jungfräulichkeit ist das Brautschaftsverhältnis zwischen der Seele und Christus 
(Gott). Uns will scheinen, als habe die Hochscholastik, auf die unsere Theologie vom 
Ordensstand weithin zurückgeht74, zu einseitig ein aszetisch-beschauliches Mönchs- 
ideal kanonisiert und mit dem Rätestand schlechthin gleichgesetzt. Auf jeden Fall 
wartet die gemeinschaftsbildende Funktion der Räte, wie sie durch die Schrift und 
das von ihr inspirierte Ideal der •vita apostolica" nahegelegt wird, noch immer 
einer umfassenden theologischen Aufarbeitung. 

3. Priestertum und Rätestand in ihrer geschichtlichen Begegnung 

a. Das Priestertum unter dem Einfluß monastischer Ideale75 

Priestertum und Rätestand sind in der kirchlichen Überlieferung, wie wir gesehen 
haben, klar voneinander unterschieden. Im Mittelalter lautet die Trias der Stände 
der Christenheit fast gleichlautend: Kleriker (Kanoniker), Mönche, Laien. Die Rei- 
henfolge der beiden ersten wechselt. Nicht selten werden auch die sanctimoniales, 
die gottgeweihten Jungfrauen, als eigener Stand aufgeführt. Aber schon früh, etwa 
vom 4. Jahrhundert an, übt das monastische Ideal auf den Klerikerstand einen 
wachsenden Einfluß aus. Das führt so weit, daß schließlich Kleriker und Mönche als 
ein Stand der Gottgeweihten betrachtet werden, der sich vom übrigen Kirchenvolk 
abhebt76. Erst seit dem 13. Jahrhundert rücken beide wieder mehr auseinander. Der 
monastische Enthusiasmus verliert gegenüber dem hierarchischen Amt an kirchen- 
politischer Bedeutung77. Wie ist dieser Weg verlaufen? 

Der Priester (Kleriker) ist von Anfang an viel mehr als der Mönch auf den Mit- 
bruder bezogen. Er übt sein Amt nicht als Einzelner aus, sondern in der Gemein- 
schaft des ganzen Klerus der Gemeinde, an deren Spitze der Bischof steht. Denn die 

7S über das Gemeinschaftsleben der Orden im Sinne von Apg 4, 32 als gnadenhafte Vor- 
wegnähme des ewigen Vaterlandes, des himmlischen Jerusalem, vgl. den Praemonstratenser 
Adam Scotus in seiner Schrift: De ordine, habitu et professione Canonicorum Ordinis 
Praem. VIII, 7 (PL 198, 512f.). 

74 Man vgl. etwa Thomas v. Aquin, STh II, 2, qu 186, vor allem a. 7; oder auch dessen 
Schrift: De perfectione vitae spir. (deutsch: Die Vollkommenheitslehre des geistlichen Le- 
bens, übertr. von E. Welty 0. P., Vechta 1933), vor allem c. 7•11. 

75 Für die folgenden Ausführungen wurde vor allem nachstehende Literatur benutzt: L. 
H er t ling, Kanoniker, Augustinerregel und Augustinerchorherren, in ZkTh 54 (1930) 
335ff.; ders. Die professio der Kleriker und die Entstehung der drei Gelübde, in ZkTh 56 
(1934) 148ff.; Fr. Petit, Comment s'est forme dans Veglise latine un clergS regulier 
in: La Vie spir. 31 (1949) 9ff.; A. M. Henry, Moines et Chanoines, ebda. 50ff.; A. Hauck, 
Kirchengeschichte Deutschlands, 5. Aufl., vor allem Bd. II u. IV; Y. Conear. Der Laie 
aaO, 25•43. 

78 C o n g a r (30f.; 34f.) zitiert dafür das Decretum Gratiani, Urban II., Honorius II. und 
Gerhoh von Reichersberg; Hauck, aaO, IV, 360. 77 Congar 41; 746. 



256 Friedrich Wulf 

alte Kirche ist Stadtkirche. Man feiert an bestimmten Tagen die Eucharistie und 
kommt morgens und abends zum gemeinsamen Gebetsgottesdienst zusammen. 
Bei der Hochschätzung, die man der Weihe und dem Altardienst entgegen- 
brachte, lag der Gedanke an eine besondere Verpflichtung der Kleriker zur Heilig- 
keit sehr nahe. Die Mahnungen dazu, aber auch die Klagen über das Versagen des 
Klerus sind schon bald sehr zahlreich78. Umgekehrt wird aber ebenso lobend ver- 
merkt, wenn einzelne Bischöfe und Priester sich durch besondere Heiligkeit auszeich- 
nen, z. B. immerwährende Enthaltsamkeit gelobt haben79. Vom 4. Jahrhundert an 
mehren sich die Stimmen, die von allen höheren Klerikern die Ehelosigkeit oder 
wenigstens den Verzicht auf den Gebrauch einer schon eingegangenen Ehe fordern. 
Im 6. Jahrhundert ist diese Forderung bereits zum Gesetz erhoben80. Ähnliches gilt 
von der Armut, die zwar nicht die des Mönchs zu sein braucht, wohl aber die der 
Apostel (Apg 4,32). Sie ergibt sich einfach aus dem Namen •Kleriker". •Man spricht 
deshalb von Klerikern, weil der Herr sie durch das Los bestimmt hat, oder weil der 
Herr selbst das Los, d. h. der Anteil der Kleriker ist... Wer (aber) den Herrn sein 
eigen nennt und mit dem Propheten spricht: ,Der Herr ist mein Anteil' (Ps 73 [72] 
26), darf außer dem Herrn nichts sein eigen nennen"81. Der Einfluß des Mönch- 
tums ist bei all dem greifbar. Auch der Kleriker •muß die Welt verlassen", und 
seiner Zulassung zu den Weihen muß eine •Bekehrung" vorausgehen82; auch er muß 
eine •Profeß" ablegen und ist darum ein •Religiose", ein Gottgeweihter83. Zum 
Zeichen dafür hat er die Tonsur und eine geziemende Kleidung zu tragen84. 
Man übernimmt verschiedene Übungen des Mönchslebens, z. B. das monastische 
Stundengebet. Vielfach drängt man auch auf ein gemeinsames Leben, um die stan- 
desgemäße Zucht (vor allem die Ehelosigkeit) und den religiösen Eifer zu gewähr- 
leisten. Eusebius von Vercelli (gest. 371) soll nach Ambrosius im Abendland der 
erste gewesen sein, der für seinen Stadtklerus eine Art klösterlichen Lebens ein- 
führte85. Augustinus hatte nach seiner Bekehrung schon im Kreis der Freunde von 
Cassiacum ein •mönchisches" Leben geführt und später in Thagaste beibehalten. Als 
Priester lebte er in Hippo mit anderen Klerikern und mit Erlaubnis seines Bischofs 
in brüderlicher Gemeinsamkeit. Er wollte mit ihnen die •vita apostolica" (Apg 
4,32) verwirklichen; sie hatten darum alles gemeinsam. Possidius nennt ihr Haus 
ein Monasterium innerhalb der Kirche, nach der Weise und der Norm, wie sie unter 
den Aposteln festgelegt worden war86. Zum Bischof geweiht, machte er das gemein- 

78 Z. B. Origenes (Belege bei v. Campenhausen, aaO, 278f.). 
79 H e r 11 i n, g, Die professio, aaO, 160. 
80 Her t ling, ebda. 161. 
81 Hieronymus, Ep. 52 ad Nepotian. 5. 
82 Hertling, Die professio 153; sehr schön sagt z.B. Augustinus von einem Diakon 

Faustinus: •hie de militia saeculi ad monasterium conversus est" (Sermo 356 de vita et mori- 
bus clericorum, PL 39, 1576). 

83 Ebda. 151. 
84 Concilium Agathense (506), can. 20: •Clerici, qui comam nutriunt, ab archidiacono, 

etiamsi noluerint, inviti detondeantur: vestimenta vel calceamenta etiam eis, nisi quae reli- 
gionem deceant, uti vel habere non liceat" (Enchir. Clericorum, Rom [1938] nr. 56); Concil. 
Matisconense I (583) (Enchir. Cler. nr. 62) wiederholt die gleiche Bestimmung. 

85 Ep. 63, c. 66. 
86 Vita Aug. c. 5 (PL 32, 37): •monasterium intra ecclesiam ... seeundum modum et regu- 

lam sub sanetis Apostolis constitutam"; vgl. F. van der Meer, Augustinus der Seel- 
sorger 241 if. 



Priestertum und Rätestand 257 

same Leben in strenger Armut für alle Kleriker seiner Kirche verpflichtend. Das 
Bischofshaus, in dem er sie um sich scharte, betrachtete er als ein •monasterium cleri- 
corum"87. Man darf sich durch den Namen aber nicht zu falschen Schlüssen verleiten 
lassen. Selbstverständlich sollte es nicht ein Mönchskloster im strengen Sinn sein, 
ebensowenig wie die Kleriker Mönche werden sollten. Das zeigt schon der Inhalt der 
Profeß, die der Weihe voranging. Der Kleriker gelobte Heiligkeit, apostolische 
Armut und brüderliche Gemeinschaft88. Dahinter stand nicht das eigentliche Mönchs- 
ideal, sondern das der apostolischen Urgemeinde. Die Gemeinsamkeit der Kleriker 
mitihremBischofversinnbildetefür Augustinus die Einheit der Kirche.Wir wissen nicht, 
wieweit sein Versuch, den Klerikerstand institutionell stärker zu binden und auf eine 
evangelische Lebensnorm zu verpflichten, Schule gemacht hat. Die strenge Armuts- 
forderung hat sich auf jeden Fall nicht durchgesetzt, wohl aber gilt die gemeinsame 
Lebensweise seitdem als von den •Vätern" überkommen und darum als ein anzu- 
strebendes Ideal. Verpflichtend sind zunächst nur die canones der Synoden, die sich 
auf Kleidung, Lebensführung, Ehelosigkeit, Gehorsam gegenüber dem Bischof, Teil- 
nahme am gemeinsamen Stundengebet usw. beziehen. Wer sie gewissenhaft befolgt, 
ist ein kanonischer Kleriker oder ein Kanoniker, er lebt •kanonisch", nach der •ka- 
nonischen Lebensweise"89. Der Kanoniker ist nicht Mönch. Der Kirchen- und Altar- 
dienst unterscheidet ihn von diesem, aber sein Vollkommenheitsideal ist doch stark 
von den Idealen des Mönchtums und der evangelischen Räte geprägt, wenn es auch 
umgekehrt, wie wir noch sehen werden, wieder auf das Mönchtum zurückgewirkt hat. 

Als Chrodegang von Metz im 8. Jahrhundert seine Kanonikerregel schrieb und in 
seiner Kirche durchzuführen begann, glaubte er damit nichts Neues zu schaffen, son- 
dern nur die alten Kanones von neuem zur Geltung zu bringen90. Die Kleriker soll- 
ten Wohnung und Tisch gemeinsam haben und vom Kirchengut leben. Vieles 
in der Lebensordnung war dem Mönchtum abgeschaut91: die Klausur, die Gleichheit 
in Essen und Kleidung, das gemeinsame Dormitorium, Küchendienst, Handarbeit. 
Chrodegang hat nachweislich die Benediktinerregel vor Augen gehabt. Aber im 
ganzen sind doch auch die Unterschiede wieder bedeutend. Es werden Abstriche am 
evangelischen Armutsideal gemacht • der Einzelne kann die Nutznießung seines 
Vermögens behalten •; wegen ihres iseelsorglichen Dienstes können nicht alle im 
gemeinsamen Haus wohnen und am gemeinsamen Chorgebet teilnehmen. Und vor 
allem: im Vergleich mit der brüderlichen Gleichstellung aller im Monasterium bleibt 
im Kanonikat auch außerhalb des Kirchenraumes und der priesterlichen Funktionen 

87 Sermo 355, De vita et moribus clericorum I, 2 (PL 39, 1570). 
88 •Sie et clericus duas res professus est, et sanetitatem, et clericatum: interius sanetita- 

tem; nam clericatum propter populum suum Deus imposuit cervieibus ipsius, cui magis onus 
est quam honor... Ergo professus est sanetitatem; professus est communiter vivendi socie- 
tatem; professus est quam bonum et quam iueundum, habitare fratres in unum (Ps 131 
[132] 1)." 

89 H e r 11 i n g , Kanoniker ... aaO, 338ff.; die Bezeichnung •clericus canonicus" hat noch 
eine zweite Bedeutung, die aber für unseren Zusammenhang ohne Belang ist; sie besagt, 
daß ein Kleriker in den Kanon, d. h. die Matrikel einer bestimmten Kirche eingetragen 
ist und darum sowohl zum Dienst an dieser Kirche verpflichtet ist, wie auch von den Ein- 
künften dieser Kirche lebt ( H e r 11 i n g , ebda.). 

90 Vgl. den Prolog der Regel (Mansi XIV, 314). 
91 •Hie clerum adunavit et instar coenobii intra claustrorum septa conversari fecit" (Ge- 

sta Mett. 263). 



258 Friedrich Wulf 

die hierarchische Rangordnung gewahrt. Hinter der Regel steht kein eigentliches, 
eigenständiges Priesterideal, sondern alles ist davon diktiert, den Klerus vor Ver- 
weltlichung zu bewahren und die Voraussetzungen für eine möglichst vollkommene 
Erfüllung seiner Standesaufgaben zu schaffen. 

Nicht anders ist es in karolingischer Zeit. Die auf der Aachener Synode von 816 
gebilligte Institutio Canonicorum92 hat, was das Vollkommenheitsideal betrifft, noch 
stärker als Chrodegang das Mönchtum zum Vorbild genommen. Wenn auch dem 
Kleriker manches erlaubt bleibt, worauf die Mönche aus Weltverachtung und in der 
Nachfolge des armen Christus verzichtet haben, so darf er ihnen in der Tugend, vor 
allem in der Demut und in der Kreuzesliebe, nicht nachstehen. Im Grunde gilt die 
Lebensweise der Mönche als das unüberbietbare christliche Ideal, auch für den 
Klerus83. 

Die hier sich kundtuende Entwicklung erreicht ihren Höhepunkt in der gregoria- 
nischen Reform. Je weniger die Aachener Beschlüsse Allgemeingeltung erlangt hat- 
ten und je mehr das gemeinsame Wohnen auch dort, wo es in Übung gewesen oder 
gekommen war, wieder aufgegeben wurde, um so stürmischer suchten die von der 
kluniazensischen Bewegung erfaßten römischen Reformer das alte Ideal der vita com- 
munis der Kleriker für die ganze Kirche und diesmal ohne Milderungen durchzuset- 
zen. Ihre Hauptverfechter sind Hildebrand (Gregor VII.) und Petrus Damiani. 
Ersterer forderte auf dem römischen Konzil von 1059 • damals noch Archidiakon • 
mit aller Entschiedenheit und im bewußten Gegensatz zum Aachener Statut ein 
uneingeschränktes Gemeinschaftsleben der Kleriker unter einer Regel und unter 
Aufgabe jeden Eigenbesitzes. Die dem Konzil vorgeschlagene Profeßformel enthielt 
u. a. die Sätze: •Ich schenke und übergebe nach dem Beispiel der Urkirche den Anteil 
meiner Güter zum Gebrauch und zum Unterhalt meiner Kanonikerbrüder, die 
augenblicklich hier im Dienst Gottes stehen, dergestalt, daß es mir vom heutigen 
Tag an nicht mehr erlaubt sein soll, mich vom Joch der Regel loszusagen"94. Man 
wagte aber nicht, diese Oblationsformel zum allgemeinen Gesetz zu erheben, und 
schloß einen Kompromiß, wie sich aus Kanon 4 ergibt, in dem es heißt: •... wir 
bestimmen, daß (die höheren Weihegrade) bei den Kirchen, für die sie geweiht sind, 
wie es gottgeweihten Klerikern geziemt, zusammen essen und schlafen und alles, 
was der Kirche gehört und ihnen für die Kirche gegeben wird, gemeinsam haben. 
Darüber hinaus aber bitten und mahnen wir sie, mit allem Eifer nach der Verwirk- 
lichung des apostolischen, d. h. gemeinsamen Lebens zu streben"95. Man unter- 
scheidet also genau zwischen einem Leben in Gemeinschaft und dem vollkommenen 
Gemeinschaftsleben. Letzteres gehört zum evangelischen Rat, der aber als die dem 
Priester angemessenste Lebensweise dringend empfohlen wird. Auf einem römischen 
Konzil, 1063, wurde dieser Kanon noch einmal wiederholt, mit dem Zusatz: •... da- 
mit sie nach Erreichung der Vollkommenheit mit denen, die die hundertfältige 
Frucht erhalten, dem himmlischen Vaterland zugeschrieben zu werden verdienen"96. 

92 Monumenta Germ. Hist., Concilia II, 1, S. 312ff. 
9S Vgl. c. 114 u. 115 der Aachener Institutio Canon. Das 3. Konzil von Tours (813) spricht 

geringschätzig von •Äbten, die mehr kanonisch als mönchisch leben" (can. 25, Mansi XIV, 
87). 

94 Nach F. Petit, Comment s'est forme ... aaO., 14. 
95 Bullarium Romanum I, 661. 
96 Ebda. II, 24. 



Priestertum und Rätestand 259 

Seit dieser Zeit beginnt sich eine Scheidung im Klerus abzuzeichnen zwischen 
denen, die sich zur Vollkommenheit des apostolischen Lebens entschließen, und sol- 
chen, die ihre alten kanonikalen Rechte verteidigen. Unter dem Einfluß der Reform- 
bewegung nehmen viele Kanonikate eine Regel an97 und bekennen sich zum gemein- 
schaftlichen Leben. Es ist der Beginn eines neuen Zweiges des Rätestandes, der Re- 
gularkleriker. Diejenigen, die es nicht tun, gelten in den Augen der Reform als 
solche, die mit der •Welt" paktieren. Sie sind •saeculares", •Weltliche" und damit 
etwas, was nicht sein soll98. Im Grunde müßten alle Priester Religiösen werden. Von 
dieser Abwertung des •Weltpriesters" klingt noch etwas nach, wenn Franz von Sales 
später sagen wird: •Weltpriester sind wir nur aufgrund von Dispenz"99. 

Wenn man einmal danach fragt, ob es in erster Linie ein priesterliches Ideal war, 
das die Regularkleriker beseelte, oder das durch die Idee der vita apostolica modifi- 
zierte Mönchsideal, so ist die Antwort nicht leicht. Die Mönche reklamierten selbst- 
verständlich laut die Vorrangstellung des Mönchtums vor den Regularklerikern; 
seien doch die Apostel Mönche gewesen und das apostolische Leben der Urkirche ein 
mönchisches Leben100. Die Regularkleriker lehnten eine solche Argumentationsweise 
ab, aber auch sie wollten im Grunde nichts anderes als die Mönche, nämlich die Voll- 
kommenheit des evangelischen Lebens. Darum behauptet der Prämonstratenser Adam 
Scotus auch nur hinsichtlich der Weihegewalt eine Höherstellung des Priesters über 
dem Mönch101, aber eben diese Würde, nicht die Berufung zu einem Leben der Welt- 
entsagung und der Beschauung, scheint für ihn die erste und unmittelbare Quelle für 
die Verpflichtung zu einem vollkommenen Leben, zur Heiligkeit zu sein102. Und 
damit wird klar, daß Priestertum und Rätestand, so sehr sie zunächst unterschieden 
sind, doch auf sehr enge Weise zusammengehören. Man kann vergleichsweise und 
in der objektiven Ordnung auf keinem Weg so vollkommen das Priesterideal ver- 
wirklichen als auf dem Weg des Rätestandes. 

b. Der Rätestand unter dem Einfluß des Priestertums 

Priestertum und Rätestand haben sich gegenseitig beeinflußt. Für den Rätestand 
bedeutet das, daß sich das Mönchtum in immer stärkerem Maß auf das Priestertum 
hin bewegt hat103. Man kann das in zwei Schritten beobachten, einmal in der Hin- 
wendung des Mönchtums zur Liturgie, zweitens in der wachsenden Bedeutung, die 
das priesterliche Amt in der Mönchsgemeinde erlangt. 

97 Wie es zur •Regel des hl. Augustinus" kam, kann hier nicht im einzelnen erörtert wer- 
den. 

98 Rupert v. Deutz (PL 170, 617); Adam Scotus (PL 198, 462). 
" Nach F. Petit, Comment s'est forme ... aaO., 21. 
100 Rupert von Deutz, De vita vere apost. (PL 170, 621. 630. 644. 647. 648). 
101 •Clerici... ipsis quoque in nonnullis sublimiores sunt monadiis quantum ad auctori- 

tatem, qua praeeminent, potestatis" (PL 198, 445). 
102 Ebda. 446.461. 
108 Die Literatur der letzten Jahre darüber ist so zahlreich, daß hier nur die Grundlinien 

der Entwicklung angegeben werden können. Für Einzelbelege vgl. J. Winandy, Les 
moines et le sacerdoce, in: La Vie spirituelle 31 (1949), Bd. 80, 23ff.; I.-H. Dalmais, 
Sacerdoce et monachisme dans l'orient chretien, in: La Vie spirituelle, ebda. 37ff.; E. D e k - 
kers, Les anciens moines, cultivaient-ils la liturgief, in: La Maison-Dieu 1949, Nr. 51, 
31ff.; B. L u y k x , L'influence des moines sur Voffi.ee paroissial, in: La Maison-Dieu, ebda. 
55ff.; I. Hausherr,  Opus Dei, in: Orientalia Christiana Periodica 13 (1947) 195ff. 



260 Friedrich Wulf 

Ursprünglich gehört die Liturgie nicht zum Mönchtum. Nicht einmal die Eucha- 
ristiefeier hat in ihm einen besonderen Ort gehabt. Das alles ist Sache des Klerus, 
nicht des Mönchs. Der Mönch soll ohne Unterlaß in seinem Herzen beten. Das ist 
sein •Opus Dei". Und sein •Offizium" ist •Fasten, Wachen, Arbeit, Zerknirschung 
und Schweigen"104. Noch der junge Benedikt ist an der Liturgie und selbst an den 
liturgischen Festzeiten kaum interessiert. Erst ab Mönche Bischöfe werden, wird von 
ihnen die Bedeutung des liturgischen Gebetes betont. In der zweiten Hälfte des 
5. Jahrhunderts hört man dann von römischen Mönchsgemeinden, die in den Basili- 
ken den liturgischen Dienst versehen; dasselbe berichtet die jüngere Melania von 
Jerusalem105. Um diese Zeit hat Benedikt eine grundlegende Wandlung durch- 
gemacht. Er übernimmt den Brauch der römischen Mönche und verschafft ihm weite- 
sten Raum. Von der karolingischen Zeit an gewinnt die Liturgie in den Abteikirchen 
eine immer größere Feierlichkeit, in den kluniazensischen Klöstern wird ihr selbst 
die Handarbeit, eines der wesentlichen Stücke des alten Mönchtums, geopfert und 
den Unfreien, später den Konversen überlassen. In dieser Entwicklung ist eine ent- 
scheidende Umschichtung des mönchischen Bewußtseins erfolgt. War das aszetische 
Mönchtum vorwiegend auf Buße, Sterben und Anteilnahme am Kreuz Christi 
gestimmt, so das liturgische Mönchtum in erster Linie auf Anteilnahme an der Auf- 
erstehung und auf Lobpreis des glorreichen Herrn und durch ihn des ewigen Vaters. 
Eine notwendige Ergänzung, die an sich im Streben nach dem •engelgleichen Leben" 
angelegt war, die aber erst durch den liturgischen Dienst, der vornehmlich ein prie- 
sterlicher Dienst ist, verwirklicht wurde. 

Parallel zu dieser Entwicklung vollzieht sich die Hereinnahme des priesterlichen 
Amtes in das Mönchtum. Anfangs ist geradezu eine Abwehr dagegen festzustellen, 
daß ein Priester Mönch wird. Die Würde und Macht des Priestertums verleite den 
Mönch zum Hochmut, sagt man, und trage Entzweiung in die Mönchsgemeinde. 
Pachomius entzieht sich darum dem Verlangen seines Bischofs, ihn zu weihen. Er 
verbietet sogar den Seinen, Weihen anzunehmen. Für den Gottesdienst holt er"sich 
lieber Priester aus den benachbarten Kirchen. Aber schon zu seinen Lebzeiten wer- 
den zwei seiner Mönche Bischöfe, und auch in Zukunft wird man sich gern Bischöfe 
aus den Reihen der Mönche holen. Im 5. Jahrhundert stehen die Klöster schon viel- 
fach unter Priestermönchen, und auch sonst findet man Weihegrade unter den Mön- 
chen106. Immerhin betrachten die Regeln des hl. Benedikt und des hl. Aurelius von 
Arles die Weihe eines Mönchs noch als Ausnahme. Die Seelsorge ist jedenfalls • 
wenigstens nach den theoretischen Aussagen eines Hieronymus, Ambrosius und Gre- 
gor des Großen • mit dem Mönchtum nicht vereinbar107; auch Thomas v. Aquin ist 
dieser Ansicht108. Im 9. Jahrhundert setzt dann eine große Wende in der Stellung 
des Mönchtums zum Priestertum ein. Die Feier der Liturgie in den zahlreichen gro- 
ßen Abteikirchen, desgleichen die Zunahme der Privatmessen verlangen eine Ver- 
mehrung der Priestermönche. In liturgischer Hinsicht unterscheidet sich bald das 

104 So. A. M. Henry, Moines et Chanoines, aaO., 67. 
los Vita von Gerontius, c. 42, 47•48. 
106 Hieronymus, Ep. ad Eustodiium 108 (PL 22, 890). 
107 Hieronymus, Ep. 14, 8•9 (PL 22, 352f.); Ambrosius, Ep. 63, 7 Iff. (PL 16, 1209); Gre- 

gor M., Ep. V, 1 (Mon. Germ. Hist. I, 281f.). 
108 S. Th. II, 2, qu 187, a. 1, ad 3. 



Priestertum und Rätestand 261 

Leben der Abteien nicht mehr viel von dem der Kanonikate. Zahlreiche Klöster 
können darum in dieser Zeit ohne Schwierigkeiten ihren Status ändern und zu Kano- 
nikaten werden. Die beiden Stände überschneiden sich. Der Liber Pontificalis spricht 
von monachi canonici109. Die Mönchstonsur wird zur klerikalen Tonsur, die Einrich- 
tung des Kapitels der Kanoniker wird von den Mönchen übernommen. Die Mönche 
beanspruchen genauso wie die Kanoniker, Kleriker zu sein. 

So birgt also auch der Rätestand die immanente Tendenz zum Priestertum in sich, 
nicht nur umgekehrt. Als ob sich immer wieder von neuem der zweifache Ruf Christi 
an die Apostel wiederhole. Bisweilen weiß man nicht: ist das Priestertum das erste 
oder der Rätestand, was einen Orden oder auch einen Einzelnen bestimmt. Bei den 
großen Berufungen im Reich Gottes hat man den Eindruck, daß die innerste Liebe 
der Berufenen zum Mönchtum hingehe, zur Torheit um Christi willen, zur buch- 
stäblichen Nachfolge Jesu, auch wenn sie • wie bei Ignatius von Loyola • der Wille 
Gottes in eine kirchliche und priesterliche Aufgabe hineinstellt. Auf jeden Fall 
ergibt sich noch einmal, wie sehr Priestertum und Rätestand, so sehr sie zunächst 
verschiedenen Bereichen angehören, von innen her konvergieren. Sie haben ihre 
Einheit in Christus und ihren Prototyp in den Aposteln. Das ist der tiefste Grund 
für ihre Zuordnung. 

109 II. p. 78. 




