Die Armut des Ordenslebens in einer verinderten Welt

Von Karl Rahner SJ, Innsbruck

Die Aufgabe!, die mir gestellt worden ist, nimlich iiber die Armut des Ordens-
lebens, ihr Wesen, also tiber die Theologie der Armut zu sprechen, also zu sagen, wie
das, was wir die Armut und ihr Geliibde im Ordensleben nennen, theologisch begriin-
det ist, bedeutet eine sehr schwere Aufgabe. Ich kann nicht hoffen und Sie diirfen
nicht erwarten, dafl ich imstande sei, eine sehr befriedigende Antwort auf die
gestellte Frage zu finden. Es mufl genug sein, die Frage selbst uns zu verdeutlichen
und diese und jene Teilantwort zu skizzieren. Wenn ich sage, ich konne keine auch
nur einigermaflen befriedigende Totalantwort bieten, so glaube ich mit dieser Mei-
nung nicht der heute vielfach herrschenden Tendenz zu erliegen, iiberall nur Fragen
zu sehen und eine sachliche und niichterne Antwort gar nicht héren zu wollen. Die
hier gestellte Frage crlaubt einfach deswegen keine eindeutige Antwort, weil ibr
Gegenstand, die Armut, ein kaum eindeutig fafibarer Begriff ist. Man kann natiir-
lich sehr tiefe, theologisch begriindete Lehren vortragen, weldhes, richtig verstanden,
das theologische Motiv der Armut sei; warum, aus welchen Griinden und zu welchen
Zielen wir Ordenslente die klésterliche Armut auf uns nehmen. Man kann also die
~ldeologie der Armut®, wenn ich so sagen darf, theologisch tiefsinnig vortragen.
Aber man ist dann, so richtig und wichtig solches Unternehmen sein mag, immer
damit beschiftigt, iber die Griinde und Zicle einer Sache zu sprechen, die in sich
selber nicht deutlich und eindeutig ist. Denn die Armut in ihrem einfachen schlichten
Tatbestand, noch im voraus zur Frage, aus welchen Griinden man sie lebt, ist eine
sehr undeutliche Grofle.

So war es zwar schon immer. Die Geschichte des Ordenslebens durch die zwei
Jahrtausende seiner Existenz war, so konnte man fast sagen, eine cinzige Geschichte
der verschiedenen Auslegung der Armut in sich selbst. Man hat sich zwar viellsicht
auch immer wieder gestritten iiber die Motive und Hintergriinde der Armut, man
hat jhr, wenn wir genauer zusehen, bei den verschiedenen Orden und in den ver-
schiedenen Zeiten sehr verschiedene Motivationen unterlegt. Aber vor allem: man
hat sie selbst in sich ganz verschieden praktiziert und bestimmt; sie ist in ihrer
konkreten Realitdt gestern und heute von Orden zu Orden verschieden. Man weif}
das, man gibt es zu, man unterscheidet sogar die Orden und ihre ,Strenge* danach.
Und man redet von der Armut der Ordensleute im Kirchenrecht und in der aszeti-
schen Literatur. Man kann natirlich iiber alle diese verschiedenen Armutspraxen der
verschiedenen Orden in den verschiedensten Zeiten einen formalisierten Begriff von
der Ordensarmut stiilpen, der auf alle zutrifft. Aber es bleibt dann doch die Frage,
ob dieser Begriff das Eigentliche der Armut eines bestimmten Ordens iiberhaupt noch
trifft, ob auf diesen formalisierten Armutsbegriff iiberhaupt jene theologische Moti-
vation bezogen werden kann, die man als Grund und Ziel der Ordensarmut angibt,
ob dieser formalisierte Begriff von Armut (etwa: die totale Abhingigkeit in der

! Der folgende Aufsatz bietet den Text eines Vortrags, der in seiner urspriinglichen Form
belassen wurde. Der Leser ist um Nachsicht gegeniiber diesem Vorgehen gebeten.



Die Armut des Ordenslebens in einer verdinderten Welt 263

Verfiigung iiber materielle Werte von der Zustimmung der Oberen) iiberhaupt das
noch trifft, was biblisch und traditionell und in der eigentlichen Motivation ursprimg-
licher Ordensbewegungen mit ,Armut® gemeint war.

Zu diesen immer schon bestehenden Problemen iiber die Wirklichkeit der Armut
kommen heute noch ganz neue. Wir stehen mitten im Werden einer Wirtschaft, die
zwangslaufig auch diese materielle Inhaltlichkeit der Ordensarmut verdndert. Es ist
eine Utopie zu meinen, man kénne in der konkreten Inhaltlichkeit dasjenige noch
genau so leben und praktizieren, was ein Antonius, Pachomius, Benedikt, Franziskus
oder auch zu Beginn der Neuzeit ein Ignatius sich unter Armut konkret vorgestellt
haben. Wer dieser Meinung wire, wiirde nur an der Wirklichkeit vorbeisehen und
wiirde sich gerade so an der echten Aufgabe vorbeidriicken, das Wesen dessen, was
man einmal unter Armut verstanden hat, in den neuen wirtschaftlichen Verhilt-
nissen, die unweigerlich unsere sind, neu material zu erfassen und zu realisieren.
Gerade in der Dimension der materiellen Werte und Giiter ist der Mensch mehr als
in jedem anderen Bereich eine hinsichtlich seiner privaten Lebensgestaltung abhin-
gige Funktion der sozialen, kollektiven Gestalt dieser ganzen Dimension, deren Ge-
staltung fast gianzlich von ihm unabhingig und fiir sein einzelnes Leben eine vorge-
gebene, seiner Entscheidung entzogene Grofle ist. Ein Hemd anhaben oder keines
haben, barful gehen oder in Schuhen usw. ist, auch vom einzelnen getan, in den ver-
schiedenen Zeiten unter verschiedenen Wirtschaftssystemen jeweils etwas ganz
anderes, in seiner konkreten Inhaltlichkeit fast ganz bestimmt von diesen allgemeinen
Verhiltnissen. Daher kommt es, dafl die ordensrechtlichen Bestimmungen iiber die
Armut aus friheren Zeiten, die gewissermaflen die materiale Inhaltlichkeit der
Armut in einem einzelnen Orden umschreiben und festlegen sollen, entweder weithin
gar nicht mehr in Kraft sind oder die eigentliche Wirklichkeit gar nicht mehr treffen.
Daher kommt es, daf die praktizierte Armut weiterhin eine vom Ordensrecht gar
nicht mehr beriihrte und erfafite Wirklichkeit geworden ist. Wir weden noch auf
diese Dinge zuriicdkkommen miissen. Hier ist diese Uberlegung nur angedeutet, um
klar zu machen, dafl wir keine wirklich theologisch befriedigende Antwort tiber ihren
religiésen Sinn und ihr theologisches Wesen, tiber ihre religiése Motivation erwarten
konnen, weil der Begriff der Armut in dem, was eigentlich konkret gemeint ist, gar
nicht mehr klar ist und auch gar nicht sehr klar sein kann, und weil wir die Grofie,
deren Funktion er ist, namlich die konkrete Wirtschaft von heute, in ihrem Wesen
und ihren Entwicklungstendenzen gar nicht deutlich iberschauen. Wiirden wir den
Schein zu erwecken suchen, wir kénnten eine theologische Sinndeutung richtig und
genau geben, so wiirde dieser Schein nur dadurch erzielt werden, daf wir uns in
einen Bereich von Abstraktheit und Formalismus begeben, in dem alles wahr, schén
und herrlich wire, aber die Frage, ob das, woriiber wir geredet haben, auch die
Armut sei, mit der wir es im Alltag zu tun haben, offen bliebe. Von dieser Proble-
matik her ergibt sich auch, dafl Sie nicht erwarten diirfen, eine sehr klare und iiber-
sichtliche Disposition in diesem Vortrag zu finden. Ich spreche zunichst iiber einige
traditionelle Probleme des Begriffs der Armut, dann iiber dasjenige, was man auch
unter den gegebenen Umstanden iiber die theologische Begriindung der Armut viel-
leicht sagen darf, und schlieRlich {iber einige Fragen, die sich aus der heutigen wirt-
schaftlichen und geistespolitischen Situation fiir die Ordensarmut ergeben. Zu unserem



264 ‘Karl Rahner

Trost sei noch betont, dafl eine theoretische Unklarheit und Problematik sich bei ver-
niinftigen und weisen Menschen gar nicht notwendig auch auf ihr praktisches Han-
deln ausbreiten mufi. Es gibt tausend und abertausend Dinge des konkreten mensch-
lichen Daseins, die sich durch den erprobten Vollzug des Lebens von Jahrtausenden
als sinnvoll und giiltig, heilsam und gesund ausgewiesen haben, und doch nur sehr
schwer einer klaren theoretischen Reflexion zuginglich sind. Wir wissen in dem
unbefangenen Vollzug des Lebens immer mehr als in der Reflexion, die das Leben
nie addquat einholt. Und so wissen wir, dafl das Ordensleben auch in seiner Armut
sinnvoll und gut ist, weil es durch die alte Weisheit der Erfahrung vieler Jahrhun-
derte in der geisterfiillten Kirche gelebt worden ist. Und wir wissen es, auch bevor
wir eine reflexe Klarheit haben, was wir da eigentlich leben und warum es so gut ist.
Darum verliert diese Reflexion doch nicht ihren Sinn und ihre Notwendigkeit, wohl
aber eine Unrube und zersetzende Macht, die sie sonst haben konnte.

I

Einige traditionelle Probleme

1. Bekannt ist die Unterscheidung zwischen der Armut des einzelnen in einem
Orden und der der Gemeinschaft als solcher. Eine solche Unterscheidung hat ihren
Sinn. Denn zweifellos steckt in der Armut des einzelnen ein Element der Abhangig-
keit von der Gemeinschaft in der Verfiigung iiber materielle Giiter, welches Element
aus der Natur der Sache heraus der Armut der Gemeinschaft nicht zukommen kann.
Aber Abhingigkeit in der Verfiigung iber materielle Giiter und Armut konnen nicht
identifiziert werden (so sehr auch oft bei Aszeten, Kanonisten dazu die Versuchung
gegeben sein mag). Und wenn die Armut der Gemeinschaft iiberhaupt nicht gegeben
wire, konnte auch von der Armut eines einzelnen nicht die Rede sein. Auch das
absolut abhdngige Glied einer schlechthin reichen Gesellschaft konnte im Ernst nicht
arm genannt werden, wenn man den Worten irgendeinen Sinn lassen will. Daraus
ergibt sich also, daf das Problem der Ordensarmut primir ein Problem der Armut
der Gemeinschaft ist, soweit es sich eben um eine solche im Orden handelt und soweit
man voraussetzt, dafl der Lebensstil des einzelnen von dem der Gemeinschaft
bestimmt ist. Das mag eine Binsenwahrheit sein. Ich habe aber den Eindrudk, daff
die heutigen Ordensgenossenschaften, wenn sie in der Ordensgesetzgebung das
_ Armutsrecht den heutigen Verhaltnissen entsprechend neu gestalten wollten, immer
zuerst an den einzelnen zu denken in Versuchung sind, und die Armutsfrage, inso-
fern sie eine solche der Gemeinschaft als ganzer ist, in den Hintergrund treten lassen.
Das ist verstindlich, Die Frage nach der Armut der Gemeinschaft heute ist viel
schwerer als die nach der Armut des einzelnen zu 16sen. Aber sie mufl gelost werden.
Sonst wird notwendig die Gesetzgebung iiber die Armut des einzelnen nur eine
umstidndliche Kasuistik, wie in der heutigen Zeit die rechtliche Abhingigkeit des
einzelnen von der Erlaubnis der Obern in Verfigungen iiber materielle Giiter auf-
rechterhalten, vereinfacht, verschirft usw. werden kann. Solche Dinge werden dann
leicht zu dufleren Formalitiaten, die noch langst keinen personlichkeitsbildenden,
uibernatiirlichen Sinn haben miissen. Und auf jeden Fall: Abhingigkeit und Armut



Die Armut des Ordenslebens in einer verdnderten Welt 265

sind nicht dasselbe. Ein altes Problem, das aber auch heute neu durchdacht werden
mufB. Um es nochmals deutlich zu sagen: ein reicher Orden kann keine armen Ordens-
leute haben. Er kann einen dicken Geldbeutel haben, dessen Verwendung der Will-
kiir des einzelnen streng entzogen ist, er kann Mitglieder haben, die in einem recht-
lichen Sinn kein Privateigentum haben, Orden konnen verschieden arm sein. Aber
ein wirklich reicher Orden kann keine armen Ordensmitglieder haben, sondern lisch-
stens in Hinsicht der materiellen Giiter absolut von dem der Kommunitit vorbehal-
tenen Gesamteigentum vollig abhingige Mitglieder. Es konnte jemand vielleicht
sagen, dafl mit diesen Sétzen schon eine im Grund franziskanische Armutsvorstellung
vorausgesetzt ist, die z. B. auf ein reiches mittelalterliches Stift (eine fiirstliche Reichs-
abtei) nicht zutrifft. Einem solchen Einwand gegeniiber wire zu sagen, dafl dieser,
wenn man will, franziskanische Armutsbegriff der biblische ist, der altasketische, der
also ,evangelische“, der auch in der Mentalitit der heutigen Kirche, auch bei den
Laien, vorausgesetzt wird, wenn die Forderung erhoben wird, die Ordensleute soll-
ten arm sein. Er mufl auch theologisch vorausgesetzt werden. Sonst schrumpft die
Armut zu einer bloflen Modalitat des gemeinsamen Lebens und des Gehorsams
zusammen (kein Wunder, dafl es in den alten Orden gar kein eigentliches Armuts-
geliibde gegeben hat), bildet also weder einen eigenen evangelischen Rat noch wirk-
lich sachlich ein eigenes Gelitbde noch ein eigenes theologisches Problem. Kurz:
Armut des einzelnen und Armut der Gemeinschaft sind letztlich dasselbe Problem;
weil die Kommunitit arm ist und insofern sie es ist, partizipiert der einzelne an der
Armut der Gemeinschaft, da er ihr Glied und darum Teilhaber an ihrem Lebensstil
ist, und weil er arm sein will, schliefit er sich einer Gemeinschaft an, die diese Armut
lebt. Welchen Grad und welchen S¢il die Armut einer Gemeinschaft hat und haben
soll, bleibt dabei durchaus eine noch weitere und offene Frage.

2. Damit ist eigentlich das Zweite schon vorweggenommen, was hier zu sagen ist:
weder Abhingigkeit in der Verfiigung iiber materielle Giiter noch der juristische
Begriff des Fehlens von Privateigentum machen einen Menschen in dem Sinn ,arm*,
in dem es hier in einer theologisch-asketischen Uberlegung beim Wort , Armut“
geht. Wer kein Privateigentum hat, kann zwar nicht eigenmichtig und gleichzeitig
rechtlich giltig iiber materielle Werte verfiigen. Wenn er aber einer Gemeinschaft
angehort (z. B. einer Familie, einem Verband, einem Orden), die gewillt ist, ihm in
dem Umfang solche wirtschaftlichen Giiter zur Verfiigung zu stellen, die dem Umfang
bei einem Menschen entspricht, den man relativ zum allgemeinen Wirtschaftsstan-
dard als ,reich“ bezeichnet, dann kann man ein solches Glied einer solchen Gemein-
schaft nicht als arm bezeichnen. Man kann hochstens sagen, er sei wirtschaftlich vollig
abhiangig. Eine solche Abhangigkeit mag durchaus auch als unangenehm empfunden
werden, sie mag den betreffenden Menschen wenigstens in gewisser Hinsicht (wenig-
stens nach auflen) ,entmachten”, und diese Abhingigkeit und Entmachtung gegen-
itber anderen mag durchaus auch einer christlichen und asketischen Sinngebung im
Sinne von Ordensidealen zuginglich sein. Armut kann man das nicht nennen. Wo
also nur in jenen Fillen Verst6fle gegen das Armutsgelilbde gesehen wiirden, in
denen gegen diese eigentumsrechtliche Abhangigkeit verstoflen wird, da ware dies
cine kanonistische oder rechtliche Verbiegung und Verkiirzung des echten Begriffes
der Armut. Und dementsprechend: auch dort, wo ein Oberer vermogensrechtlich und



266 Karl Rahner

kanonistisch nur als der legitim handelnde Verwalter des Gemeinvermégens auftritt,
kann er durchaus gegen den Geist der Armut des Ordenslebens handeln. Wenn z. B.
ein Oberer als raffinierter Geschidftsmann in kapitalistisch riicksichtsloser Weise das
Vermogen des Ordens mafllos zu vergrofern sucht, kann er gegen den Geist der
Armut sich verfehlen, auch wenn er in der gleichen ,asketischen® Weise fiir sich
privat bescheiden lebt, wie es viele heutige Manager von Grofiunternehmen tun. Er
hat dann nicht gegen das Prinzip der Abhéngigkeit verstofen, weil er als Oberer
legitim diese Akte der Verfigung setzte, aber er hat gegen die Armut sich versiin-
digt. Wenn eine Oberin einer Schwesterngenossenschaft die einzelnen Schwestern
durch Arbeitsiiberlastung ausbeutet, um den Orden durch neue Hiuser reich und
méchtig zu machen, hat sie sich gegen die Armut verfehlt, obwohl gerade dadurch
die einzelnen Schwestern sehr ,arm“ leben miifiten.

3. Ordensarmut und Armutsstil dirfen nicht miteinander verwechselt werden.
Man darf gewil nicht die Armut so theoretisch sublimieren, dafl sie mit jedweder
Verwendung materieller Giiter vereinbar ware. Sonst kime man zwangslaufig wie-
der auf jenen Armutsbegriff hinaus, der Armut und rechtliches Abhangigkeitsver-
haltnis hinsichtlich dieser materiellen Giter identifiziert. Zur Armut gehort sicher
auch ein bestimmtes Mafl von realer Entbehrung materieller Giiter, auch wenn wir
die Frage beiseite lassen, weldhe Giiter (und unter welcher Ricksicht) unter den Ver-
zicht der Armut fallen. Armut hat also einen durchaus materiellen Inhalt. Armut im
Orden kann nicht einfach ,Armut im Geiste“ sein. Das Verhdltnis zur materiellen
Giiterwelt muf} sich konkretisieren und die Abstandigkeit von ihr (auf die spater zu
kommen sein wird) mufl konkret realisiert werden. Dennoch mufl sehr deutlich zwi-
schen Armut und bestimmten Armutsstilen unterschieden werden. Das hat man
immer schon gewufit. Und darum war die Armut auch dort, wo man den gemein-
samen ,franziskanischen“ Begriff voraussetzte, sehr verschieden. Es ist hier nicht der
Ort, die verschiedenen historischen Stile der Armut zu analysieren, physiognomisch
zu beschreiben und voneinander abzugrenzen. Es ist genug, wenn wir hier diesen
Unterschied feststellen, weil er fiir spatere Uberlegungen wichtig ist. Es ist genug,
wenn wir sagen: die Berechtigung dieser Unterscheidung ist grundsitzlich durch die
verschiedenen Armutsstile bei den einzelnen Orden als kirchlich berechtigt und als
theologisch sinnvoll anzuerkennen. Man hat frither diesen Unterschied vielleicht zu
schnell und zu einfach mit den Kategorien einer ,strengeren” und einer ,weniger
strengen” und so einer , vollkommeneren® und ,weniger vollkommenen® Armut ein-
zufangen versucht. In dieser Hinsicht wird man heute vorsichtiger sein. Man wird
mehr auf die Verschiedenheit im Stil als unmittelbar und eigentlich in der ,Strenge®
reflektieren, man wird zugeben mussen, dafl sich (wie auch in vielen anderen Dingen)
der Unterschied in der ,Strenge” unter den einzelnen Orden nivelliert hat und sich
auch heute noch weiter auf einen ziemlich gleichartigen Stil in allen Orden hin-
bewegt, der vielleicht einfach durch die gleiche allgemein wirtschaftliche Situation
und den heutigen allgemeinen Lebensstil weithin erzwungen wird. Aber wer diesen
Unterschied als schon historisch gegeben zwischen Armut (in ihrem Wesen) und
Armutsstil zugibt, kann sich auch nicht grundsétzlich dagegen sperren, dafl man
heute im allgemeinen und in jedem einzelnen Orden dariiber nachdenken muf}, wie
nun eigentlich heute der wirklich iiberzeugende und lebbare Armutsstil aussehen



Die Armut des Ordenslebens in einer verinderten Welt 267

muff, und er kann sich nicht einfach konservativ darauf versteifen, dafl man den
alten Stil, den man von den Vitern ererbt hat, konservieren soll und damit alle Fra-
gen gelost seien. Angesichts der heutigen Wirtschaftsverfassung geht das einfach
nicht. Und wenn man es unschépferisch dennoch versucht, entsteht ein triibes Gemisch
aus (vielleicht voreiligen und ungeklirten) rein duBerlichen, aber unvermeidlichen
Konzessionen an die neue Zeit und alten Ordenstraditionen, die nicht mehr wirklich
asketisch bedeutsam sind, sondern nur noch Ordensfolkloristik bleiben.

4. Es wird nicht zu leugnen sein, dafl es auch in der Armutstradition und in der
Tradition der Armutstheologie verschiedene Motivationen und Deutungen der Armut
gegeben hat. Die Armut des Asketen der apostolischen Zeit und des Frithchristen-
tums vor dem Entstehen des eigentlichen Monchstums durch Antonius und vor allem
Pachomius war eine andere als die der Koinobiten, in der Sache und zum Teil auch
notwendig in der Motivation. Die Armut des rein Kontemplativen und des apostolisch
‘Tétigen kdnnen in der Sache nicht einfach identisch sein und darum auch nicht in der
Motivation. Die Armut des Ordenslebens erhilt unbeschadet ihrer theologischen
Woesensidentitit vom jeweils verschiedenen Ganzen des einzelnen Ordens her eine
je verschiedene Prigung und darum auch eine verschieden spezifizierte Motivation.
Es ist also von der Geschichte her, die diese sehr verschiedenen Motivationen in den
vielen Armutsbewegungen und Armutsstreiten durchaus kennt (alle Ordensreform-
bewegungen und -kdmpfe waren ja immer auch Armutsstreite weit iiber den franzis-
kanischen Armutsstreit hinaus), durchaus berechtigt, wenn bei der theologlschen
Deutung und Motivation der Armut nicht eine absolut einsinnige Sinngebung
angestrebt wird. Es ist von vornherein zu erwarten, dafl die Armut in den Orden ein
- verhaltnismiBig komplexes Gebilde ist, das in seiner Konkretheit gar nicht auf eine
‘Wurzel theologisch zuriickgefithrt werden kann.

II

Zur theologischen Deutung der Ordensarmut

Wenn nun nach dem theologischen Wesen der Armut gefragt werden soll, dann
geschieht dies immer unter dem Vorbehalt, dafl wir sowohl in einem sehr abstrakten
Raum der Betrachtung sprechen als auch es vielleicht nicht fertig bringen, alle Wur-
zeln dieses sehr komplexen Gebildes blozulegen. Da aber doch auch die theologische
Sinnbegriindung der Armut einigermafien der Komplexheit des Phinomens gerecht
werden soll, so sind zunichst einige Vorbemerkungen zu machen iiber den Horizont,
innerhalb dessen eine Antwort auf unsere Frage iiberhaupt gesucht werden kann
und soll.

1. Wenn wir eine Antwort auf unsere Frage suchen, miissen wir von vornherein
folgendes im Auge behalten:

a. Wir suchen den Sinn der evangelischen Armut, d. h. jener Armut, die von Jesus
selbst empfohlen wird. Soviele Formen auch im Lauf der Geschichte die Ordens-
armut angenommen hat, soviele Stile in ihrer Ubung herausgebildet wurden, immer
und iiberall wollte sie die Erfillung des evangelischen Rates Christi sein. Mag auch
schon in dieser Lehre des NT von der freiwilligen Armut eine Mehrheit von Motiva-



268 Karl Rahner

tionen gegeben sein, die selbst einer Analyse bedurftig und fahig sind, so ist eben
doch cinfach zunachst einmal entscheidend, dafl jede Ordensarmut diesen evange-
lischen Rat befolgen will und dafl jedes Ordensleben in seiner Armut sich einfach
schon daher legitimiert weifl, dafl Jesus sie empfohlen hat, selbst wenn es nicht
gelange, die Griinde deutlich zu machen, derentwegen Jesus selbst diese Armut emp-
fichlt. Ja man wird von vornherein sagen miissen und diirfen (und damit tber-
schreiten wir schon den hier zunéchst zu behandelnden Fragenkreis nach dem Hori-
zont der Armutsfrage): ein Moment an dieser Armut ist gerade die unauflésliche und
weiter nicht ableitbare Beziehung zum Herrn und seinem eigenen Schicksal. Wir
konnen sagen: zur Begriindung der Armut gehort jene Theologie der Nachfolge
Christi als Teilhabe am Schicksal Jesu cinfach darum, weil dieses Schicksal das des
Herrn war; die Konkretheit des Lebens des Herrn in seinem unableitbaren Gerade-
so-und-nicht-anders-sein gehort als angenommene und weitergefithrte hinein in das
Leben dessen, der Jesus liebt und ihm nachfolgt. Aber auch dariiber hinaus: alles,
was die neutestamentliche Lehre von der Armut sonst noch als Motivation dieser
Armut sagt, wird in die Ordensarmut hineingehéren.

b. Die Theologie der Armut wird nicht vergessen diirfen, dafl es sich bei der
Ordensarmut um ein Moment des Lebens einer Gemeinschaft handelt, die die
geschichtliche und gesellschaftliche Greifbarkeit von Wesensmomenten der Kirche
selbst ist. Die Orden sind ja nicht nur private Vergesellschaftungen von Menschen,
die ein asketisches Leben auf ihre eigene Rechnung und Gefahr fithren und in dieser
Vergesellschaftung noch in etwa von der Kirche iiberwacht werden. Die Kirche inter-
essiert sich fiir diese Gesellschaften auch nicht nur, weil sie niitzliche Hilfen fur die
Aufgaben der hierarchischen Kirche abgeben konnen, welche Hilfeleistung aber,
gemessen am Sinn und Inhalt des Ordenslebens, fiir das Ordensleben selbst nur
akzidentell wire (wie wenn etwa ein Bischof eine Schwesterngenossenschaft mit
Geliibden griindet, weil er moglichst billige und verlafiliche Kéchinnen fiir seine
Seminare und andere Anstalten braucht). Die Orden sind viclnehr eine gesellschaft-
liche Konkretheit des Charismatischen und Enthusiastischen in der Kirche, das es als
Wesensmerkmal der Kirche immer geben mufi. Es kann keine Kirche der eschatolo-
gischen Endzeit geben, in der nicht die evangelischen Rite als Wesensmerkmale der
Kirche selbst gelebt werden. Und in dem Mafle ein solches Leben unweigerlich auch
gewisse organisatorische Formen annimmt, die das Nichtinstitutionelle, weil Charis-
matische, doch in e¢inem gewissen Sinn institutionalisieren (mit all der Gefahr der
Mifideutung, die so etwas einschliefit), in dem Mafe und dem Umfang gehéren die
Orden zum Wesen der Kirche, in denen sie ihr eigenes Wesen unter bestimmten Hin-
sichten lebt, konkret macht und fiir die Welt greifbar darstellt. Die Orden sind ein
Stiick der Reprasentanz der siegreichen in der Welt angekommenen Gnade Gottes,
die den Menschen iiber den Bereich seiner eigenen Wesensmoglichkeiten als inner-
weltlicher hinausruft und hineinmimmt in das Leben Gottes selbst, ein Stickt der
Reprasentanz der Gnade, die das Wesen der Kirche ausmacht. Das darf nicht ver-
gessen werden, wenn wir von Ordensarmut sprechen wollen. Sie mufl von diesem
Wesen der Orden her gesehen werden.

¢. Die Ordensarmut hat eine Funktion fiir diese Ordensgemeinschaften als freie
Lebensgemeinschaften selbst. Diese praktische Seite der Armut, die wir jeden Tag



Die Armut des Ordenslebens in einer verdnderten Welt 269

erleben, wird nicht das letzte Wesen der Ordensarmut ausmachen, aber sie kann und
braucht nicht iibersehen zu werden. Ein gewisses Mafl von Ordensarmut (vor allem
in einer gewissen Abhingigkeit und Gleichheit des Lebensstils) ist fiir das Bestehen
einer intimen Lebensgemeinschaft, wie es die Orden sein wollen, unerlidfilich. Von
daher bestimmt sich der Sinn der Armut vom umfassenderen Sinn einer solchen
Gemeinschaft. Thr Sinn ist auch der Sinn der Armut.

d. Insoweit ein Orden eine Aufgabe nach auflen hat, insofern somit das Leben und
Wirken der Gemeinschaft und der einzelnen in dem Dienst einer solchen (aposto-
lischen, lehrenden, missionarischen, karitativen usw.) Aufgabe steht, wird auch die
Ordensarmut mitgeprégt sein von diesem Zweck. Sie wird von daher in sich und in
ihrem Stil ihre konkrete Bestimmung erhalten.

2. Nun ist es aber klar, dafl diese verschiedenen Horizonte, unter denen die
Ordensarmut gesehen werden kann, nicht nur legitim sind, nicht nur die Armut zu
einem komplexen und so reichen Sinngebilde machen, sondern auch, dafl die von
diesen verschiedenen Gesichtspunkten her sich anbietenden Sinngebungen der Armut
in ihrer Vereinigung nochmals ein neues Problem aufgeben. Denn es ist gar nicht
von vornherein klar, daf diese verschiedenen Motivationen ohne weiteres und
reibungslos zur selben Armut, zum selben Armutsstil fihren. Armut als evange-
lischer Rat, Armut als personliche Nachfolge Christi, des Armen und Leidenden,
Armut als ein Stiick der Sichtbarkeit der eschatologischen Reprisentanz der Gnade,
die die Kirche ist, Armut als Organisationsprinzip einer Gemeinschaft, Armut als
Mittel der Ballung der Krifte einer Gemeinschaft zur Erfillung ihrer Aufgabe nach
auflen brauchen nicht ohne weiteres zum selben konkreten, ,armen“ Lebensstil zu
fithren. Es kann durchaus sein, daf sie sich gegenseitig bedrohen und hindern. Eine
radikale asketische Armut kann z. B. durchaus die Moglichkeit eines gemeinschaft-
lichen Lebens bedrohen und aufheben. Die apostolische Indienststellung der Armut
kann einen solchen Reichtum der Gemeinschaft zu bedingen scheinen, daf von einer
wirklichen Armut des einzelnen Mitglieds und so von einer asketischen Armut keine
Rede mehr sein kann.

Von da aus ist hinsichtlich der Ordnung dieser verschiedenen Gesichtspunkte, so
‘wenig einer schlechthin ausgeschlossen zu werden braucht, von vornherein folgendes
zu sagen: die Armut als Nachfolge und Teilhabe am Schicksal Jesu in einer Art
mystischer Identifikation und die Armut als neutestamentliche Aufforderung, als
Rat, alles zu verlassen, zu verkaufen und den Erlos den Armen zu geben, brauchen
und kénnen sich gegenseitig keine Schwierigkeiten machen. Sie sind, wenn nicht auf-
einander schlechthin zuriickfithrbar (die Einmaligkeit Jesu auch in seiner geschicht-
lichen Konkretheit, in der sie doch unser Nomos wird, 14t sich nicht addquat in
innerlich durchschaubare und apriorisch ethisch begrindbare Prinzipien auflésen), so
-doch innerlich verwandte Grofien, wie sich gleich noch deutlich ergeben wird. Das
Moment, das in die Armut hineingebracht wird, insofern die Orden Momente am
Wesenssinn der Kirche sind, wird auch nicht zu den beiden erstgenannten Wesens-
griinden der Armut in Spannung stehen kénnen. Denn die Kirche soll ja (wie weiter
noch zu zeigen sein wird) jene Gnade greifbar in der Welt zur Erscheinung bringen,
die der Inhalt der Basileia thou Theou ist, um deretwillen der Jiinger Jesu aufgefor-
dert wird, arm zu sein. Aber anderseits wird auch von vornherein klar sein miissen,



270 Karl Rahner

daf die organisationstechnische und die werktechnische Sinngebung, um einmal die
beiden noch genannten Sinndeutungen so zu nennen, nur in Abhingigkeit und
Unterordnung unter die vorher angedeuteten Sinngebungen ein Recht, beachtet zu
werden, ausweisen kénnen. Wo sie sich so vordringen wiirden, dafl sie die urspriing-
lichere Wesensbegriindung verletzen oder aufheben wiirden, miifiten sie abgelehnt
und bekdmpft werden. Wenn ein Orden ein Orden der evangelischen Rite sein und
bleiben will, dann konnen apostolische, missionarische, gelehrte, karitative usw.
Ziele nie so als bestimmendes Moment der Lebensweise einer Ordensgemeinschaft
auftreten, dafl sie praktisch die evangelische Armut aufheben diirften. Wenn ge-
wisse, an sich durchaus legitime Ziele, einen Lebensstil erfordern wiirden, den man
sinnvoll und ehrlich nicht mehr als Armut bezeichnen kann, dann miif}ten eben solche
Ziele auflerhalb der Ordensgemeinschaft erstrebt und realisiert werden. Man kann
ja nicht apriori von dem Axiom ausgehen, es mifiten alle sinnvollen und der Kirche
notwendigen Ziele auch darum schon in Ordensgemeinschaften realisiert werden
kénnen. Die moderne Verkniipfung des Ordenslebens mit allen ungefahr in der
Kirche denkbaren Bestrebungen hat zwar zur Meinung Anlafl gegeben, dieses Axiom
bestehe. Es ist und bleibt aber falsch und unbewiesen, wo es stillschweigend als
selbstverstandlich auftritt.

3. Welches ist nun der evangelische Sinn der Armut in der Lehre Jesu? Wir sehen
davon ab, daf} die Armut zunichst einmal einfach eine Teilnahme am Leben des
Herrn ist, der in einer faktischen Weise arm, besser: armlich lebte (Lk 9, 57; Mt 8,20;
2 Kor 8,9). Wir sehen auch bei dieser nun gestellten Frage davon ab, daf wir die
neutestamentliche Armut nur antreffen als Empfehlung einer Lebensweise, die der
einzelne als einzelner fithrt, daf also im NT die Idee eines gemeinsamen Lebens von
Armen im evangelischen Sinn und als einer selbst armen Gemeinschaft noch nicht
greifbar ist. Wir sehen auch davon ab, den urdhristlichen ,Kommunismus“ der Jeru-
salemer Urgemeinde (Apg 4, 32-37) in unsere Erwigung einzubeziehen, weil das
cine zu umfangreiche Untersuchung bedeuten wiirde. Wir haben aber das Recht, dar-
auf zu reflektieren, dafl offenbar in der Auffassung des Herrn die von ihm empfoh-
lene Jungfraulichkeit ,um des Himmelreiches® willen (Mt 19, 12) und die ebenso und
aus demselben Motiv empfohlene Armut (Mt 19, 21; Lk 18, 22) einer selben Grund-
vorstellung entspringen. Auch wenn kein apriori schon zwingender Grund dafir vor-
liegt, jede sittliche Forderung oder Empfehlung Jesu als vor ihm nicht existierend
zu erkldren, wir also dogmatisch und historisch durchaus apriori mit der Moglichkeit
rechnen konnen, dafl Jesus in seiner Armutempfehlung ein Programm sich zu eigen
machte, das schon vor ihm im Spéitjudentum vorhanden war, so kdnnen wir deunoch
(wenn auch mit einiger Vorsicht) sagen, daf} es die Armut, die Jesus meint und seinen
Jingern empfiehlt, weder im Alten Testament noch im Spétjudentum gegeben hat,
das die religiése Umwelt Jesu bildet. Auch nicht eigentlich im Qumran. Das kann
hier nicht bewiesen werden. Es ist aber fiir unsere Frage auch nicht entscheidend. Wir
setzen auch voraus (wozu der Beweis hier ebenfalls zu weit fithren wiirde), dafl Jesus
mit seinem Ruf zur Armut kein Sozialprogramm aufstellen wollte, weder als Forde-
rung noch als Ideal allgemeiner wirtschaftlicher und sozialer Gestaltung der Welt
im Ganzen.

Unter diesen Voraussetzungen kénnen wir sagen: Jesus weifl und erklirt, dafl mit



Die Armut des Ordenslebens in einer verinderten Welt 271

ihm und in ihm die Basileia Gottes angekommen ist und sich anbietet, daf durch
dieses Kommen der Basileia die Menschen in eine absolute, radikale Entscheidungs-
situation hochster Schirfe und Dringlichkeit versetzt sind, in eine eschatologische
Situation. Nicht weil der Mensch von seinem Wesen her immer und immer gleich-
mifig als sittliches Wesen in seinem Handeln vor der Entscheidung zwischen Gut
und Bése, zwischen einem Ja und Nein auch zu Gott steht, sondern weil jetzt in Jesus
das uniiberbietbare Heilsangebot von Gott her als hichster geschichtlicher Kairos da
ist, weil Gott in Jesus von sich selbst her den Menschen zur letzten Entscheidung
zwingt, dadurch ist nach Jesu Lehre eine radikale Entscheidungssituation im Kairos
Jesu fiir den Menschen gegeben. In dieser so verstandenen Ankunft der Basileia
Gottes ist nun nach Jesus der Reichtum des Menschen so sehr eine Gefahr und ein
Hindernis fiir die glaubende Aufnahme dieses Reiches Gottes, daBl leichter cin Kamel
durch ein Nadeldhr als ein Reicher in diese Basileia eingeht (vgl. Mt 19, 23 f.; Mk
10, 25; Mt 13, 22; Lk 1,58; 6, 24; Mt 6, 19-24). Nicht als ob Besitz als solcher schon
in sich unsittlich sei oder Besitzlosigkeit in sich selbst schon einen sittlichen Wert dar-
stellte. ,Eine grundsitzliche Ablehnung des Besitzes, wie sie uns im Buddhismus und
bei den griechischen Kynikern und bei einigen Stoikern begegnet, ist Jesus fremd*
(Schmid, LThK I2880). Jesus stcht den Reichen nicht als sozialer Klassengegner
gegeniiber. Aber der Reichtum, gehaufter Besitz bedeutet nach Jesus die dringlichste
Gefahr fiir den Menschen, daf er, verwickelt in die Sorgen dieser Weltzeit, die An-
kunft des Reiches iibersicht, den letzten Anruf Gottes stumpf und trige iiberhort,
nicht jene radikale Freiheit des Herzens und aller seiner Krifte besitzt, die fiir den
ungeteilten Empfang des Reiches notwendig sind. Und darum fordert er solche, die
in seiner engeren Nachfolge dieses Reich empfangen wollen, auf, ihren Besitz den
Armen zu geben, selbst arm zu werden (Mt 19, 16-30; Lk 9, 3; 9, 571.; 12, 33; 18, 22).

Die Frage, warum der Reichtum und unter welchen Gesichtspunkten und aus wel-
chen Eigentiimlichkeiten er dieses Hindernis fiir die Bereitschaft zur Basileia sei,
wird von Jesus kaum ausdriicklich beantwortet. Jesus scheint das als sich von selbst
verstehend zu betrachten. Wer reich ist, hat Sorgen (Mk 4, 19; Lk 8, 14), will mehr
haben, er gibt sich dem Genuf} hin, genieSt die mit dem Besitz gegebene Macht, den
Genufl und die Sicherheit (Lk 16,19; 12, 15-21), er hat seinen ,Schatz* auf Erden
anstatt im Himmel (Lk 12, 331.). Jesu Einschdtzung der Gefahr des Reichtums ist
also schlicht an der Beobachtung der durchschnittlichen Alltagswirklichkeit abgelesen,
wie sie sich dem niichternen Menschen darbietet, der sich ihr unbefangen stellt und
sie nicht idealisiert und sich selbst nichts vormacht. Von da aus ist auch ohne weite-
res klar, daff man bei ciner Systematisierung dieser Weherufe Jesu iiber die Reichen
und den Reichtum (vgl. Lk 6, 241.) dieses prophetische, sich an der konkreten Durch-
schnittswirklichkeit entziindende genus litterarium immer im Auge haben mufl, will
man nicht zu einer solchen doktrindren Verallgemeinerung und ausnahmslosen Axio-
matik kommen, die Jesus fern lag, weil er sich selbst ausdriicklich davon distanziert
(Mt 19,26), und weil sie seine Herzensethik doch wieder zu einer eindeutig kontrol-
lierbaren und ausweisbaren Ethik sachlicher Leistung, also zu einem Stiick Pharisiis-
mus, machen wiirde. Uberdies hat man trotz Mt 8, 20 den Eindruck, daf Jesus nicht
cigentlich bettelarm war und wirklich vom Hunger bedroht. Er besa Geld (vgl. Jo
12, 6) und hatte offenbar genug Gelegenheit, sich von reichen Freunden unterstiitzen



272 Karl Rahner

zu lassen, wenn er dessen bedurfte. Man kann also nicht sagen, dafl die Meinung des
AT (Spr 30, 8f.), wonach eine Mittellage zwischen sattmachendem Reichtum und
Bettelarmut eine im Durchschnitt optimale Bedingung fiir den Dienst Gottes sei,
durch Jesu Beispiel einfach desavouiert sei.

- Man sicht ohne weiteres, daf} die Motivation der Armut bei Jesus identisch ist mit
seiner Motivation der freiwilligen Ehelosigkeit um des Himmelreiches willen. In
dem evangelischen Rat der Armut fordert Jesus diejenigen, die sich in seine engere
Nachfolge begeben und so ,vollkommen® (Mt 19, 21) sein wollen, auf, durch eigenen
Entschlufl in ihrem eigenen Leben jene Situation herzustellen, die die jener ,Armen*®
ist, die er in der Bergpredigt selig preist, d. h. also der ,Anavim®, die wirklich arm,
sozial schwach, bedroht und leidend sind, ihr Geschick aber zugleich ,demitig* und
gottergeben tragen, ihr duflerliches Los im Glauben umprigen und es so zu dem
gestalten, wozu es die freiwillig Armen nach Jesu Absicht machen sollen, zur aufier-
lich das Innere fordernden Situation der ungeteilten Freiheit, Gottes Basileia-Ruf in
Christus zu horen.

Zu dem Gesagten mufl aber noch ein weiterer Gesichtspunkt hinzugefiigt werden.
Jesus fordert denjenigen, der um des Himmelreiches willen freiwillig arm werden
will, auf, seinen Reichtum den Armen zu geben. Damit ist offenbar nicht die prak-
tisch am leichtesten handhabbare Weise angegeben, arm zu werden, so dafl man z. B.
(wenn es technisch ebenso leicht durchfiihrbar wire) seine Habe auch ebenso gut ver-
brennen konnte, um arm zu werden. Der arme Nddhiste ist deutlich als Ziel dieser
Weggabe des eigenen Reichtums gesehen und gewollt. Thm soll geholfen werden.
Gewifl im Sinn Jesu nicht als einem ,Entrechteten” und ,Enterbten®, der ein sozial-
politisches Recht auf Reichtum hat. Sondern weil er der Bruder ist im Reiche Gottes,
weil er als solcher geliebt ist, weil diesem in dieser Geste des Glaubens an das Kom-
men des Reiches Gottes von oben her gesagt werden soll, dafl das Reich Gottes da ist.
Dieses Reich eint und verbindet ja die Menschen, die durch die Schuld der Welt
uneins und untereinander zerfallen sind. Wo also der Glaube an dieses Kommen des
himmlischen Reiches konkret als freiwillige Armut gelebt wird, muf dieser. Glaube
als Glaube an die Einheit der Liebe der von Gottes Gnade geeinten Menschen kon-
kret werden: der Mensch verteidigt den Bereich irdischer Giiter nicht mehr als die
Bastion seiner egoistischen Selbstverteidigung den anderen gegeniiber, sondern gibt
ihnen Anteil an diesen Giitern, weil er sie als die Mitbiirger des Reiches vertrauend
lieben kann. Eine Art Giitergemeinschaft (die natirlich die verschiedensten Formen
annehmen kann und nicht notwendig gerade so wie die der Jerusalemer Urgemeinde
aussehen muf) ist ein inneres Moment an dieser Armut als der realisierenden Geste
der neuen Bruderschaft in Christo. (Von da aus konnte auch die durch die Giiter-
gemeinschaft mitbedingte Bruderschaft in den Orden gesehen werden, durch deren
Dienst hindurch der einst private Reichtum in den Dienst der Gesamtkirche tritt.
Freilich ist dies nur dann der Fall, wenn der eigenbesitzsiichtige private Egoismus
nicht durch einen kollektiven Egoismus einer groferen Gemeinschaft gerade der
Kirche oder anderen Christen gegeniiber, z. B. den klosterlichen Hausangesteliten
gegeniiber, abgelost wird). Dieser Aspekt der evangelischen Armut ist immer auch
dort mitzudenken, wo wir nochmals in mehr theologisch systematischer Weise die
Armut als eschatologische Glaubensgeste an die Ankunft des Reiches Gottes von



Die Armut des Ordenslebens in einer verinderten Welt 278

oben aus Gnade zu deuten suchen. Es darf dabei nie iibersehen werden, daff dieses
Reich, das Einheit der Bruderschaft, der Liebe ist, gerade auch durch die Geste des
freiwilligen Armwerdens aufgenommen werden will.

Den engeren Anschluf an seine Person und die damit gegebene freiwillige Armut
sieht Jesus vor allem auch bei denen geboten, die sich in den Dienst seiner missiona-
rischen Sendung stellen (Mt 10,9: Aussendungsrede).

Wenn wir zusammenfassen, konnen wir vielleicht sagen: die evangelisch freiwil-
lige Armut bei Jesus ist kein Sozialprogramm zur Reform wirtschaftlicher Zustinde
um ihrer selbst willen, sie ist kein Moment an einer blofen immer giiltigen Wesens-
ethik (insofern also nicht ,asketisch“, wenn man darunter Enthaltsamkeitsforderun-
gen essentialer Art verstehen will). Sie ist eine Konsequenz der eschatologischen
Heilssituation. Sie hat also nur insofern Bedeutung, als sie die radikale Bereitschaft
zum Reich Gottes férdert, nicht aber als reine Besitzlosigkeit in sich selbst oder als
kleinbiirgerliche Bescheidenheit und Geniigsamkeit. Sie ist noch nicht als Lebensweise
einer Gemeinschaft, wohl aber als Erméglichung und Freiheit missionarischen Tuns
gesehen. Sie ist die Absage zundchst einmal an jenen Reichtum, wie er mit seinen
durchschnittlichen Wirkungen in der geschichtlichen Situation Jesu auftrat, so dafl
eine ,Ubersetzung“ des Armutsrates in die je neuen wirtschaftlichen Situationen
unerlafilich ist. Sie ist aber nicht als bloBe Gesinnung, als (in diesem Sinn) , Armut
im Geiste* gemeint, sondern schliefit als inhaltlich-materiales Moment (trotz aller
Gesinnung der Freiheit des Herzens fiir das Reich Gottes) eine konkrete Verzicht-
leistung auf materielle Giiter ein.

4. Wenn wir (unter Ubergehung der Lehre der Apg, des Paulus und des Jakobus)
das erzielte Resultat noch ein wenig theologisch zu durchdringen und zu systemati-
sieren suchen (wodurch es gleichzeitig erweitert wird, indem es mit allgemeineren
theologischen Einsichten in Verbindung gebracht wird), so ist zu sagen:

a) Christliche Ethik ist immer so Gesinnungsethik, daff die Haltung des Herzens
sich in einer von dieser inneren Gesinnung verschiedenen Wirklichkeit greifbarer
Art, im , Werk®, objektivieren und am Werk realisieren muf}, das von der Gesin-
nung, auf die alles ankommt, verschieden ist, eine letzte Versicherung der Gottgefil-
ligkeit der innersten Haltung des Herzens darum nicht erlaubt und doch das notwen-
dige, unerlifiliche und von Gott in sich selbst gewollte Material ist, an dem sich diese
innerste Haltung (des Glaubens und der Liebe) allein realisieren kann, so sehr die
Objektivierung dieser Gesinnung von verschiedeher Gestalt und Deutlichkeit sein
kann. Das alles gilt daher auch von der Armut: sie ist Gesinnung und Werk in Ein-
heit in dem dialektischen Unterschied von Gesinnung und Werk. Die Abstindigkeit
gegeniiber dem materiellen Besitz ist noch nicht Glaube und Liebe, auf die allein
alles ankommt, und doch ist fiir die, die dazu aufgefordert sind, eben dieser Glaube
und diese Liebe nicht anders zu verwirklichen als dadurch, daf sie sich realisieren in
der Armut als ihrer Erscheinung, ihrem , Werk*.

b) Die evangelische Armut ist (in dieser Zweieinheit, von der eben die Rede war)
nur als Antwort auf die heilsgeschichtliche Situation gemeint, in der der Mensch
durch die eschatologische Gegenwartigkeit des Reiches Gottes in Jesus steht. Armut
ist wie alle Entsagung (das ,Vorbeigehenlassen“ der Welt — vgl. Didache 10, 6 —,
das Haben, als habe man nicht — vgl. 1 Kor 7, 29-34 —, die Ehelosigkeit usw.) im



274 Karl Rahner

Neuen Testament Realisation des Glaubens an das Kommen der alle innerweltliche,
vom Menschen selbst herstellbare Erfiillung iiberbietenden Gnade Gottes, die Gott
selbst ist. Weil diese Gnade die absolute Selbstmitteilung Gottes, wie er in sich
selbst west, ist, und weil sie jetzt erst in Christus offenbar geworden ist als die alle
irdischen Mafistibe sprengende und alle erfahrbaren Werte iiberbietende Herrlich-
keit Gottes selbst, darum kann erst jetzt der Mensch dadurch auf dieses Kommen
Gottes antworten, daf er, der in sciner bloflen Natiirlichkeit nochmals der in sich
selbst siindig Verfangene ist und darum seine Offnung auf die seine ,Natur® iber-
bietende Herrlichkeit Gottes wie einen totenden Schmerz erfahren muf, im Akt des
Glaubens innerweltliche Werte fahren 1a6t (dazu ermuntert von Gott selbst, nicht
aus eigener Souveranitit), die ohne diesen Anruf Gottes zu opfern sinnlos, unsittlich
und wesenswidrig wire. Der Akt des Glaubens realisiert sich und wird konkret, d. h.
dic ganze Wirklichkeit des Menschen, seine Leiblichkeit, Gesellschaftlichkeit und
Geschichtlichkeit umfassend, dadurch, dafl er Wirklichkeiten und Werte darangibt,
die zu opfern entweder Akt der Verzweiflung (oder Resignation) iiber den Sinn des
Daseins oder Aufsprengung der innerweltlichen Ordnung auf die Wirklichkeit Got-
tes hin ist, die von oben als Gnade kommt.

Der Sinn der Armut ist demnach der Akt des Glaubens an die Gnade von cben
als die einzige endgiiltige Erfullung des menschlichen Daseins. Dadurch ergibt sich,
daf, wenn der Glaube das Heil bedeutet und er sich (vgl. a) immer notwendig kon-
kretisieren mufl, ein solches Voriibergehenlassen der Welt zu jedem Glauben in
irgendeinem Umfang und in irgendeiner Weise gehdrt. Die ,Armut im Geiste“ aller
Christen beinhaltet also notwendig, wenn auch nicht in einem material determinier-
baren Umfang, eine Armut in der niichternen Wirklichkeit des Lebens. Vomi Wesen
der Sache her gesehen kann also die Armut der Ordensleute und das reiche oder
arme Leben der sonstigen Christen nur flieBende Uberginge haben, beide kénnen
nicht durch zwei absolut wesensverschiedene Lebensweisen voneinander geirennt
sein. Und umgekehrt: Der voriibergehenlassende Verzicht auf ,Welt”, auf inner-
weltliche absolut setzende Selbstbehauptung muff als Akt christlichen Glaubens, der
um die Welt als schlechthin in allen ihren Dimensionen zu erldsende weifl, immer
auch ein Akt des Glaubens an die Erlosbarkeit der Welt sein. Ein solcher arm-
machender Akt des Glaubens kann also gar nicht einfach darin seine absolute We-
sensgestalt in Vollendung erblicken, dafl schlechthin, soweit dies physisch nur még-
lich ist, nichts besessen wird. Er wiirde sonst ja implizit sagen, dafl die Freiheit von
der Welt schon in sich selbst der Besitz Gottes sei. Das aber ist falsch. Die Uberbie-
tung der Welt ist nur die durch Gottes Gnade selbst erméglichte Geste des Glaubens
daran, dafl Gott sich selbst aus Gnade der Welt, sie sogar verkldrend, schenkt, und
diese Gnade weder durch die Erfiillung der Welt noch durch Weltflucht als solche
allein erzwungen werden kann. Und iiberdies: die Welt als positiven Wert kann nur
der im Akt des Glaubens stehen lassen, der ein positives Verhiltnis zu ihr hat. Der
Kiimmerliche, der von der Diirftigkeit und Anspruchslosigkeit seines Wesens her
Karge, Unentfaltete, Frugale, der Mensch, der von vornherein kleinbiirgerlichen
Mafstibe, ist gar nicht der Mensch, der in einem erheblichen Mafle den Sinn des
Aktes des Glaubens in Armut vollzichen kann. Das ,1deal® der Ordensarmut kann
also nie darin bestehen, dafl es in schlechthin gleichem Mafle wachsend realisiert



Die Armut des Ordenslebens in einer verinderten Welt 275

betrachtet wird, als die duflerliche Entbehrung materieller Giter wichst, noch ist es
das Ideal der spiefig Geniigsamen oder derer, die in engherziger Pedanterie iiber
eine solche kleinbiirgerliche Lebensweise und die Einhaltung ihrer rechtlichen Spiel-
regeln um ihrer selbst willen wachen.

¢) Insofern die Kirche als ganze die Kirche der Glaubenden nicht nur zu sein hat,
sondern auch als solche in Erscheinung treten muf}, das Zeichen des Glaubens in der
Welt sein muf}, gehért die Konkretheit des Aktes des Glaubens in dem Akt der Ent-
sagung auf innerweltliche Erftllungen (der verschiedensten Art) zu ihrem notwen-
digen Erscheinungsbild, das ihr nie fehlen darf. Es ist die Weise des existentiellen
Zeugnisablegens fiir den Glauben, die ebenso zu ihrem Wesen als heiliger Kirche
gehort wie die autoritative Verkiindigung des Glaubens. Von da aus ist verstind-
lich, dafl die Pflege dieses asketischen Glaubenszeugnisses der Kirche und in der
Kirche zu den wesentlichen Aufgaben der Kirche gehért. Die Kirche mufl selbst
immer wieder sich gestalten und prisentieren als eine Kirche, in der die Wahrheit
gelebt wird, dafl die Gnade am Kommen ist und die Gestalt der Welt vergeht, dafl
sie die auf die Wiederkunft des Herrn Harrende ist, die hoffend dem ewigen Reich
Gottes als dem noch am Kommen Seienden entgegensteht: glaubend, hoffend und
liebend. Die Pflege solchen eschatologischen Glaubenszeugnisses durch die , Asketen®
der Kirche in der Kirche, in der wegen der wesentlichen Zugehérigkeit dieses Zeug-
nisses zur Kirche diese Askese immer ein ,Stand® in der Kirche ist, geschieht natur-
gemafR leichter und wirksamer, wenn sich die Kirche nicht einfach nur an den einzel-
nen, vereinzelten Asketen wenden muf}, sondern dicse zur Geltung ihrer charisma-
tischen Sendung und Aufgabe eine Gemeinschaft bilden und diese Gemeinschaft und
in ihr die einzelnen Asketen von der Kirche gestaltet, geleitet, mit den Heilskriften
der Kirche begabt und immer aufs neue auf die Aufgabe hingelenkt werden, zu der
sie — die einzelnen in diesen Gemeinschaften und die Gemeinschaften selbst -— von
Gott berufen sind. Die Armut als freiwillig gewihlte Lebenssituation, die den Glau-
ben an das Kommen der Gnade von oben proklamiert und darstellt, ist also von
ihrem Wesen her ein kirchlicher Akt wie die ganze Askese eschatologischer Berufung
und solchen Glaubens. Daraus aber ergibt sich, daf diese Armut nach Kriften so
gestaltet werden muf}, dafl sie diese glaubensbezeugende Funktion der Kirche und
in der Kirche nach innen und aufen wahrnehmen kann.

I
Zur heutigen Situation der Gestaltung der Ordensarmut

Wir kommen zum dritten und dunkelsten Teil unserer Uberlegungen. Es handelt
sich um die Frage, die sich stellt, wenn diese evangelische Armut in einer bestimm-
ten, némlich unserer Zeit realisiert werden soll. Armut und Reichtum sind ja von
vornherein relative Begriffe. Sie besagen immer die Menge der materiellen Giiter,
die ein einzelner zu seiner eigenen freien Verfiigung hat, in einem Vergleich zu der
Menge von solchen Giitern, die man in der betreffenden Wirtschafts- und Kultur-
periode durchschnittlich besitzt. Es hat nicht viel Sinn, einen Pygmien im Wald
Zentralafrikas deswegen ,arm* zu nennen, weil er kein Hemd besitzt, Zur Zeit Jesu
wird man in Palastina vielleicht ,arm* gewesen sein, wenn man nur einen statt zwei



276 Karl Rahner

Récke besafl (vgl. Mt 5,40; 10, 10). Heute wird mit Recht auch einer ,arm“ genannt,
der nur zwei Hemden sein eigen nennen kann. Armut ist also ein relativ anf eine
bestimmte Wirtschaftssituation bezogener Begriff. Dennoch ist er nicht schledhthin
relativ. Denn eine gewisse Konstante innerhalb der dauernden geschichtlichen Ver-
anderung der wirtschaftlichen Situation gibt es eben doch. Bezogen auf die biolo-
gische Existenz des Menschen gibt es ein gewisses nach oben und unten absolutes
Existenzminimum. Man kann in etwa mit einer absoluten, konstanten Zahl sagen,
wie viele Kalorien ein Mensch braucht, um nicht zu verhungern. Wegen dieser Kon-
stante kann man nicht sagen, der Begriff der Armut und des Reichtums seien einzig
und allein von der jeweiligen Wirtschaftssituation allein her zu bestimmen, und es
sei iiberhaupt keine legitime Frage, ob z. B. unsere ,Armut“ heute noch etwas mit
der ,Armut“ zur Zeit Jesu material zu tun habe. Aber anderseits: weil der Mensch
eben nicht nur das rein biologische Wesen ist, weil er also Bediirfnisse hat, die nicht
rein von seinem Bios her bestimmt sind, sondern geschichilichen Veranderungen
unterliegen, ohne darum einfach willkiirlich zua sein, und vom einzelnen nicht nach
cigener Entscheidung allein festgelegt werden konnen, kommt in den Begriff der
Armut ein variables, geschichtlich verinderliches und der Festsetzung des einzclnen
weitgehend entzogenes Element hinein. Und von da her ergibt sich die I'rage: was
heifit eigentlich heute religiose Armut? Und von dieser Frage her wird sich ergeben,
daf in der Armut und im Armutsstil sich einfach durch die Verdnderungen der wirt-
schaftlichen und sozialen Verhiltnisse nicht unbedeutende Wandlungen vollzogen
haben, die wir im kirchlichen Armutsrecht der religiésen Genossenschaften noch nicht
geniigend zur Kenntnis genommen haben, die wir ordensrechtlich noch ldngst nicht
geniigend aufgefangen und verarbeitet haben, ergibt sich, dafl die Bedeutung der
Armut der Orden fiir die Kirche und ihr Zeugnis in der Welt doch eine nicht un-
wesentliche Verschiebung erfahren hat und daf8 wir aufgerufen sind, einen Armuts-
stil zu entwickeln in neuem Bemiihen, der die stets bleibende Funktion der Armut im
religiésen Leben des einzelnen, der Orden und der Kirche nach innen und auflen
besser ermdglicht.

Es ist sehr schwer, in einer systematisch klar durchschaubaren Weise und auch nur
einigermafien gleichmiflig und erschopfend das zu sagen, was zu dieser Frage zu
sagen wire. Sie werden also gebeten, das Fragmentarische und Ungeordnete der
folgenden Uberlegungen zu entschuldigen.

1. Zunichst eine Beobachtung, die vielleicht geeignet ist, einem mifitravischen und
gereizten Empfinden zu begegnen, das man unter den Ordensleuten heute da und
dort bei idealen Religiosen hat, dem Empfinden ndmlich, als sei es klar und aus-
gemacht, dafl wir Ordensleute heute in der Armutsfrage nur davon bedroht seien,
laxer zu werden, und die einzige Aufgabe der Obrigkeiten in den Orden sei, sich
gegen ein solches Abgleiten zu stemmen. Wenn Armut wirtschaftliche Ungesichert-
beit bedeutet und ein Verzicht auf jene soziale Macht, die mit dem Besitz verbun-
den ist, dann wird man sagen kénnen, dafl die Orden als Gemeinschaften, aufs ganze
gesehen, noch nie so arm waren, wie heute. Wenn es richtig ist, dafl der einzelne
Ordensmann am Reichtum oder der Armut seiner Gemeinschaft partizipiert, dann
bedeutet diese Feststellung auch etwas fiir den einzelnen in den Orden. Diese Fest-
stellung aber besteht doch wohl eindeutig zu recht. Die in einem mittelalterlichen



Die Armut des Ordenslebens in einer verinderten Welt 277

Stift, auch in einem mittelalterlichen Kloster von Bettelmonchen oder in einem Jesui-
tenkolleg des 17. Jahrhunderts zusammengeballte Giitermenge und die damit ge-
gebene Macht war im Vergleich mit der damals der Gesamtwirtschaft zur Verfiigung
stehenden Giitermenge prozentuell ein viel gréfierer Teil des Gesamtvermdgens als
es heute der Fall ist. Und dies gilt vermutlich auch dann noch, wenn man die beiden
Verhaltniszahlen bereinigen wiirde durch die Beachtung des Verhiltnisses der da-
maligen und heutigen Zahl der Klosterinsassen zur jeweiligen Gesamtbevélkerung.
Die Kldster sind alle drmer geworden, als sie je waren, wenn anders Armut nicht
blof an der absoluten Giitermenge, sondern auch nach deren Verhiltnis zu der in
einer bestimmten Zeit {iberhaupt vorhandenen Giitermenge bestimmt wird. Daf mit
diesem Wachsen der Armut nicht ein Wachsen biologischer oder sonstiger wirtschaft-
licher Ungesichertheit in gleicher Proportion verbunden ist, ist einfach eine Folge
der allgemeinen Wirtschaftssituation. Vielleicht hat m. a. W. frither auch fiir einen
Ordensmann eher als heute die Gefahr bestanden, dafl er verhungert. Aber das
kommt einfach daher, dafl diese Gefahr allgemein geringer geworden ist als frither.
Auch die wirtschaftliche Gesichertheit ist wohl wenigstens relativ beim Ordensmann
geringer geworden als bei vielen anderen sozialen Gruppen im Vergleich mit deren
Sicherheit in fritheren Zeiten. Diese Feststellung wird nicht deswegen falsch, weil
diese grofer gewordene wirtschaftliche Ungesichertheit beim Ordensmann nicht
eigentlich wirtschaftlichen Ursachen (wie in fritheren Zeiten), sondern anderen Ur-
sachen entspringt, z. B. der Bedrohtheit der religiésen Gemeinschaften durch reli-
gions- und kirchenfeindliche politische Machte. Man kann also unter gewissen Hin-
sichten durchaus sagen, dafl Gott in der Lenkung seiner Kirche dafiir gesorgt hat,
dafl die Kirche und ihre Orden drmer geworden sind als frither. Insofern brauchen
wir uns vor unseren Vitern in der Armutsfrage eigentlich nicht zu verstecken, auch
wenn wir heute eine Schreibmaschine und eine Armbanduhr und sonst noch Dinge
haben, die jene nicht besaflen. Richtig ist natiirlich, da die absolute Giitermenge,
die heute auch dem Ordensmann zur Verfiigung steht, ganz auflerordentlich gewach-
sen ist im Vergleich zu der fritherer Zeiten. Das aber ist das Ergebnis nicht etwa
einer Entwicklung der Orden als solcher oder gar eines Abfalles vom Ordensideal
der Armut, sondern die Folge der allgemeinen Wirtschaftsentwicklung. So aber ist
diese Tatsache doch die Grundlage des heutigen Problems der Armut in den Orden.

2. Da ist zundchst das Problem der Gesichertheit des Menschen von heute (und so
auch des Ordensmannes). In unserer heutigen Wirtschaft steht, im Gegensatz zu
fritheren Zeiten, jenes absolute, fiir die reine Erhaltung des biologischen Daseins
notwendige Existenzminimum jedem, und so auch dem Ordensmann, mit einer ziem-
lich grofien Sicherheit zur Verfiigung. Die Wahrscheinlichkeit, heute bei uns in unse-
ren Wirtschaftsgebieten zu verhungern, ist minimal. Aber auf eben diese Sicherheit
hatte eigentlich die urspriingliche Armut in fritheren Zeiten der Wirtschaft weit-
gehend verzichtet. Man wurde ein Armer, der im eigentlichen Sinn bettelte und der
nicht nur verhungerte, wenn er nicht ein — nicht garantiertes — Almosen bekam,
sondern der auch am unmittelbarsten und hértesten von einer allgemeinen Not-
situation (Ernteausfall, Seuche usw.) betroffen wurde, die selbst wiederum viel leich-
ter und unabwendbarer eintrat. Selbst wenn man sagen Kann, daf trotz dieser heu-
tigen wirtschaftlichen Situation die Daseinsangst und -unsicherheit vielleicht mehr



278 Karl Rahner

als friiher ein Charakteristikum des Menschen ist, so dndert das nichts an der fest-
gestellten Tatsache. Denn diese Daseinsunsicherheit wird ja durch die religiése Ar-
mut bei den Ordensleuten, wenn sie auch bei ihnen gegeben sein sollte, nicht vergro-
fert, wie dies durch die Armut fritherer Zeiten geschah. Sie wiirde auch nicht ver-
stiarkt, wenn die Ordensleute eine radikalere Entbehrung praktizieren wirden, als
sie es durchschnittlich tun. Denn auch durch eine strengere Bescheidung hinsichtlich
der Menge und Art wirtschaftlicher Giiter kimen sie jener Grenze des Daseinsmini-
mums nicht wirklich niher, an der diese Daseinsunsicherheit entsteht. Sie wirden
zwar hirter und entbehrungsreicher leben, und man kann eine solche Lebensweise
durchaus verteidigen und loben. Aber sie wiren, standardisiert auf ein solches Kon-
sumniveau sehr bescheidener Art, erst recht gesichert. Denn eben diese bescheidene
Gitermenge ist dasjenige, was am leichtesten zu haben ist. Das kommt von einem
anderen Umstand, der auch die Situation wesentlich d4ndert, innerhalb derer heute
. die Armut, auch die religiose, auftreten mufl: in der industriellen Gesellschaft kann
jede Arbeitkraft auch tatsdchlich giitererzeugend eingesetzt werden. Damit ist aber
das Betteln zu einem blofen Randphinomen geworden; das Almosen kommt als
Gewidhrung des Existenzminimums praktisch nur noch fiir Arbeitsunfihige in Be-
tracht. Geld ist Symbol fiir produktive Arbeitskraft, nicht mehr wie in alten Zeiten
in erster Linie Vertretung eines Konsumgutes, das nicht jedwedes Besitz ist. Betteln
wird dadurch (weil auch noch die staatliche Sozialfiirsorge dazukommt) weitgehend
als iiberflissig und darum als unzulissig betrachtet. Selbst wenn man mit einem
gewissen Recht sagen kann, daf die heutigen Orden zum Unterhalt und zur Aus-
bildung ihres noch nicht ,produktiv® eingesetzten Nachwuchses (weil dieser noch
nicht apostolisch titig ist und solche Krifte in ihrem ,Erwerb“ fir den Unterhalt
dieses Nachwuchses nicht ausreichen) vielleicht mehr ,betteln“ miissen als in frithe-
ren Zeiten, so ist dieser ,Bettel® doch von der Art, in der auch andere kulturelle
Institutionen heute ihre finanzielle Grundlage sich sichern (durch ,Spenden®, ,Bei-
trage® finanziell kriftiger ,Mitglieder”, ,Forderer® usw.), und hat mit dem, was
man frither unter Bettel verstand, noch den Namen und ¢in vielleicht metaphysisch
abstraktes ,Wesen“, aber sonst nichts mehr gemein. Betteln im alten Sinn brauchen
die Ordensleute in unseren Lindern aufs ganze gesehen doch eigentlich nicht mehr.

Weil wir in einer produktiven Arbeits- und Geldwirtschaft leben, konnen auch die
geistigen und geistlichen Leistungen als Arbeit betrachtet werden, die kommerziali-
siert wird. Und so kénnen wir es armutsrechtlich in der Theorie auffassen, wie wir
es wollen, praktisch und der Sache nach leben auch die Ordensleute weitgehend in
allem, was sie tun, vom Entgelt, den ihr Tun findet, das als Arbeit aufgefallt wird.
Genau wie das alte Honorar des Arztes einer niichternen Bezahlung seiner Arbeit
gewichen ist, so ist es auch mit den Titigkeiten der Ordensleute: sie finden ihren
Lohn. Eben dadurch aber riicken sie wirtschaftsrechtlich im Empfinden der Menschen
von heute aus der Kategorie der Armen einfach hintiber in die Kategorie der Lohn-
empfinger, mit all den Vorteilen und Nachteilen, die die wirtschaftliche Situation
dieser Leute an sich triagt. Jedenfalls rangieren die Ordensleute nicht mehr, wie es
doch wenigstens noch manche Orden im Mittelalter getan haben, im Empfinden der
Menschen unter den wirklich Armen. Sie gehéren hochstens zu denen, die mit einem
verhdltnisméRig bescheidenen Lebensstil zufrieden sein miissen. Angesichts dieser



Die Armut des Ordenslebens in einer verdnderten Welt 279

Situation hilft es nichts, sich mit dem Gedanken zu trosten, dal wir Ordensleute doch
noch (wenn auch unvermeidlich mit einem mit dem allgemeinen Lebensniveau mit-
erhohten Lebensstandard) bescheiden und einfach leben. Das mag richtig sein. Aber
es 4Bt sich nicht leugnen, dafl durch diese, wenn auch noch so unvermeidliche Ent-
wicklung, der Zeugnischarakter der Ordensarmut sehr erheblich an Deutlichkeit und
Uberzeugungskraft eingebiifit hat. Man wird unsere Ordensarmut hinsichtlich ithrer
rechtlichen Seite, die alles Eigentum zum gesellschaftlichen Figentum macht, als
niitzliche organisationstechnische Mafinahme fiir ein gemecinsames Leben und eine
Organisation betrachten, deren Mitglieder sich ein gemeinsames Ziel gesteckt haben
(zumal wenn sie zolibatir leben und also schon von daher fast unvermeidlich auf
eine solche enge Gemeinschaft angewiesen sind). Aber man wird dieses Leben mit
Gemeineigentum nicht als jene Armut empfinden, die das Evangelium so nennt und,
weil Wagnis der Unsicherheit und Machtlosigkeit, als Akt des Glaubens und als
dessen greifbare Bezeugung werten, Dem einen und anderen unter uns wird man
einen solchen Aspekt seines Lebens noch zugestehen, dann namlich, wenn man sehr
dentlich den Eindruck hat, dafl gerade dieser sehr viel mehr ,verdienen® wiirde,
wenn er nicht Ordensmann geworden wire. Aber im allgemeinen wird man uns das
gar nicht zutrauen und meist wird es auch gar nicht der Fall sein.

Es bleibt dabei: weil die Ordensarmut nur noch sehr wenig etwas mit einer Un-
gesichertheit (freiwilliger Art) des irdischen Daseins iiber die allen Menschen auf-
erlegte Ungesichertheit hinaus zu tun hat und, wegen der Verdnderung der Natur
der Arbeit in der industriellen Gesellschaft, zu tun haben kann, hat die Ordensarmut
viel von ihrem Zeugnischarakter eingebiflt, den sie als religiose und kirchliche
grundsitzlich haben mufl. Die aus der fritheren Armut entspringende Daseins-
unsicherheit ist einer Gesichertheit des klésterlichen Daseins in wirtschaftlicher Hin-
sicht gewichen, die dann zumal besonders grof§ ist, wenn sich der Ordensmann mit
seiner Gemeinschaft identifiziert und seine personlichen Anspriiche den wirtschaft-
lichen Moglichkeiten seiner Gemeinschaft entsprechend abstimmt. Tut er dies, so
kann man von einer Ungesichertheit und Ungeborgenheit des irdischen Daseins aus
Armut eigentlich kaum mehr reden. Wenn und insoweit es cine solche Ungesichert-
heit im Ordensleben noch gibt, kommt sie nicht aus der Armut, sondern aus der
Bedrohtheit des religiosen und klerikalen Lebens durch gott- und kirchenfeindliche
Maichte. Dadurch mag Gott fiir einen Ersatz dieser glaubenden Ungeborgenheit der
Armen Christi gesorgt haben. Aber dieses Neue ist eben doch keine Armut.

3. Ein weiteres Problem, das mit dieser neuen Wirtschaftssituation gegeben ist, ist
die technische Durchfuhrung der ordensrechtlichen Abhingigkeit des einzelnen von
der Zustimmung des Oberen beziiglich der materiellen Werte. Es war schon 6fters
Gelegenheit gegeben, darauf hinzuweisen, dafl die blo8e rechtliche Abhidngigkeit des
Religiosen in der Verfiigung iiber materielle Werte von der Zustimmung des Oberen
nicht das Wesen der evangelischen Armut allein ausmachen kann. Zu meinen, eine
solche formaljuridische Eigentumslosigkeit und die daraus sich ergebende Abhingig-
keit von den Oberen sei schon allein das ganze Wesen der Armut, bedentete deren
Untergang. Aber davon abgesehen ergibt sich aus der heutigen Wirtschaftsverfas-
sung auch gerade hinsichtlich dieser Abhangigkeit eine nicht unbetrichtliche und
unaufhebbare Schwierigkeit. Ich behaupte gar nicht, dal man nicht alles Tun und



280 Karl Rahner

Lassen eines Religiosen formalrechtlich so konstruieren und deuten kann, daf} jede
seiner Taten und Unterlassungen hinsichtlich materieller Werte als von der Ordens-
obrigkeit autorisiert gelten kann, also keine Verfiigung wie iiber Privateigentum
darstellt. Aber die Frage ist die, ob damit schon gewihrleistet ist, daff der Religiose
dadurch auch ,arm” lebt und diese Armut jene religiosen Folgen zeitigt, ohne die
sie doch sinnlos ist. Und hier liegt heute eine besondere Schwierigkeit.

Wir alle leben in einer auflerordentlich reichen und sehr komplizierten Giiterwelt,
ob wir wollen oder nicht, ob wir bescheiden oder ob wir unbescheiden leben. Damit
ist aber gegeben, dafl wir alle dauernd eine sebr grofie Zahl verschiedenartiger und
immer neu sachgerecht den verschiedenen Situationen angepafiter Akte der Ver-
figung iiber materielle Giiter setzen und setzen miissen. Diese Akte aber, so will mir
scheinen, kénnen ibrer Vielzahl und ihrer grofen Verschiedenheit wegen — aus rein
technischen Griinden — vielfach nur noch sehr formaljuridisch, in Anwendung ge-
wisser juridischer Konstruktionen, von der Erlaubnis und Gutheiflung der Oberen
gesteuert werden, aber nicht wirklich real. M. a. W. faktisch, wenn auch nicht formal-
juristisch, hat der Religiose heute, ob man das nun zugibt oder nicht, einen nicht un-
erheblichen Bereich materieller Giiter, itber den er sachlich genau so verfiigl, wie
wenn es sein Privateigentum wire. Vielleicht mag jemand sagen, das sei doch immer
unweigerlich so gewesen, weil auch schon in alten Zeiten die Verfiigung iiber das
Taschentuch in der Tasche eines Religiosen genau so getan und gehandhabt wurde
wie von einem Privateigentiimer des Taschentuchs, und weil es eine mehr lacherliche
als rithrende Fiktion auch schon friiher gewesen sei, wenn eine Klosterfrau von ihrer
Zahnprothese als von ,unseren Zahnen und nicht von ,meinen“ Zihnen sprach.
Das alles mag richtig sein. Aber das Wichtige ist dies: durch die moderne Wirt-
schaftsentwicklung und den Giiterreichtum, mit dem sich heute notwendig jeder um-
gibt und abgibt, ist dieser Kreis des faktischen, wenn auch nicht formaljuristischen
Privateigentums und der freien Verfiigung erheblich gewachsen. Es besteht also ein
Problem der praktischen Durchfiihrbarkeit der konkreten wirtschaftlichen Abhéin-
gigkeit des Religiosen von der Zustimmung des Obern. Es will mir scheinen, dafl es
keinen Sinn hat und nicht zum Vorteil, sondern nur zum Nachteil der echten Armut
ausschlagt, wenn man diese Schwierigkeiten unter formaljuristischen Konstruktionen
von Erlaubnissen, die blofle Fiktion sind, versteckt. Denn dann ist die Gefahr sehr
grof}, daf auch Verfiigungen iiber materielle Giiter unter denselben Fiktionen ver-
steckt werden, die durchaus unter das Joch einer echten Abhingigkeit gebeugt wer-
den miissen, soll Ordensarmut wirklich Armut bleiben. Halt man solche Fiktionen
aufrecht, dann zwingt man den Ordensmann von heute zu einer Menge von Uber-
flissigkeiten biirokratischer Art, fiir die man wenig Verstindnis aufbringt, wenn
man schwer zu arbeiten hat.

Es kann hier nicht die Aufgabe sein, diese Uberlegungen in Richtung auf prak-
tische Vorschlige weiterzufiihren. Gefragt ist nur, ob man den praktisch immer schon
bestanden habenden Kreis in Wirklichkeit, wenn auch nicht formalrechtlich als Pri-
vateigentum behandelter Giiter heute entsprechend der gewachsenen Giitermenge
nicht unbefangen erweitern sollte, weil das Gegenteil doch nur formaljuristische
Birokratie ist und nicht zum Nutzen einer auf persénlichem Entschluf} und solcher
Verantwortung beruhenden Bescheidenheit des Lebensstils, sondern zu seinem Ge-



Die Armut des Ordenslebens in einer verdnderten Welt 281

genteil gereicht und immer wieder zur Versuchung fithrt, auch in anderen Verfiigun-
gen die Armut gewahrt zu glauben, weil solche Verfiigungen rechilich gedeckt
wurden.

4. Auf eine weitere Verdnderung des konkreten Armutsstiles, die durch die heu-
tige Wirtschaftsverfassung erzwungen wird, muf} ebenfalls aufmerksam gemacht
werden. Die Menge jener Giiter, die produktive Giiter (produktiv hier im weitesten
Sinn verstanden) sind, ist auch im Leben des Ordensmannes auflerordentlich gewach-
sen. Solche Giiter gab es natiirlich immer schon: Giiter, die nicht dem einfachen Kon-
sum zur Erhaltung des biologischen Daseins dienten, die freilich auch nicht Mittel
des Lustgewinnes sind, sondern , Arbeitsmittel“, Voraussetzungen der Titigkeit zu
den Zielen, die sich ein Religiose und ein Orden stellen: schon Franziskus hatte ein-
sehen missen, dafl selbst seine Armen Biicher, Breviere, Kirchen brauchten. Aber
heute ist die Menge solcher Giiter ganz erheblich, fast konnte man sagen: wesens-
veridndernd gewachsen. Wenn wir von Grund und Boden absehen, so war in alten
Zeiten der Modellfall eines Gutes das Konsumgut; man braucht sich nur an die jahr-
hundertelange Kontroverse iiber die Erlaubtheit des Zinses zu erinnern, um das zu
verstehen. Heute ist der Modellfall eines materiellen Gutes weder Grund und Boden,
noch das Konsumgut, sondern die Maschine, das Arbeitsmittel, das produktive Gut.
Waihrend also friher von daher der Begriff des ,Reichen“ unmittelbar die Vor-
stellung des Menschen aufrief, der im Besitz groferer Genufimaoglichkeiten ist, der
als ,Prasser leben kann (und — weil im Besitz von Lebensnotwendigem, das ein
anderer braucht — auch in diesem Sinn michtig ist), wandelte sich von dem neuen
Modellfall des materiellen Gutes her auch der Begriff des Reichen: er ist nicht mehr
~ so sehr der Mann, der grofie Genufimdoglichkeiten hat (diese sind ja doch einerseits
vom Biologischen her bei allen Menschen sehr endlich, und in der Massenkonsum-
wirtschaft hat auch der heutige ,Arme“ in dieser Hinsicht nicht mehr so erheblich
weniger Genufmoéglichkeiten als der Reiche, wie es in fritheren Zeiten der Fall war),
sondern der Mann, der iber eine Menge von Arbeitsmitteln, von Produktivgiitern
verfiigen kann und auf diese Weise in einer ganz anderen Art als frither Macht be-
sitzt. Nur mufl freilich bedacht werden, dafl es viele Giiter gibt, die als Arbeits-
und als Genufimittel (beide im weitesten Sinn) dienen konnen. Ein Rundfunkemp-
fanger kann beiden Zwedken dienen. Bedacht muf ferner werden, daf die Tauglich-
keit des Mittels zu einem bestimmten Zweck innerhalb einer Gesellschaft von dem
Gesamtzustand dieser Gesellschaft abhingt. Ein Esel war zur Zeit Jesu ein niitz-
liches Beforderungsmittel. Er ist es heute nicht mehr.

Von dieser Beobachtung her ergibt sich nun fir die Ordensarmut und den Armuts-
stil ein neues Problem. Wenn ein Orden und ein Religiose bestimmte geistige, apo-
stolische usw. Zwecke verfolgt, sind sie heute auf eine sehr viel grofiere Menge an
Arbeitsmitteln, an Produktivgiitern angewiesen als in fritheren Zeiten: eine anstin-
dige Bibliothek, mit der man etwas anfangen kann, zihlt mindestens das Zehnfache
an Binden als etwa im Mittelalter; will man zu solchen Zwecken reisen, mufl man
Schnellzug fahren oder fliegen; man benutzt Uhren, Diktaphone, Photokopiergeriite,
hat einen elektrischen Rasierapparat (weil man sonst zu viel kostbare Zeit verliert),
selbstverstindlich eine Schreibmaschine, e¢in Telefon; manche werden schon (und
vielleicht sogar mit Recht) einen Fernschapparat und nicht nur einen Rundfunkemp-



282 Karl Rahner

fanger zu ihrem notwendigen oder niitzlichen Arbeitsgerit erkldren. In den Missio-
nen wird man sogar das Privatflugzeng fiir notwendig ansehen. Aus Mangel an
Arbeitskriften und auns anderen Impulsen ist in jedem Kloster heute schon eine Un-
menge an technischen Gerdten vorhanden: der Aufzug, die Olheizung, flieRendes
Kalt- und Warmwasser, die elektrische Kiiche usw. usw. Man kann lange erkléren,
das alles gehdre doch nicht dem einzelnen, sondern dem Orden und also sei die
Armut gerettet. Das stimmt nicht: ein wirklich reicher Orden kann keine wirklich
armen Mitglieder haben. Ist aber ein Orden nicht im modernen Sinn reich, wenn
seine Mitglieder fiber eine so bedeutende Menge von solchen Geraten verfiigen kon-
nen und verfiigen?

Natiirlich kann man sagen (und ein gewisser Trost mag das auch sein): die Menge
solcher Giiter sei im Vergleich zur Menge der Produktivgiiter bei anderen Leuten in
der heutigen Zeit sehr, sehr bescheiden, also sei auch heute ein Orden relativ zur
iibrigen Gesellschaft noch arm (ja unter diesem Gesichtspunkt — entsprechend dem,
was unter 1. gesagt wurde — sogar drmer geworden). Man kann sagen, dafl diese
grofere Menge an Arbeitshilfsmitteln durchaus asketische Wirkungen ausiibe, indem
sie das Arbeitstempo (wenigstens bei den ernsthaften Menschen) sehr steigere und
so durchans zur modernen Arbeitsaskese bis zn all den Gefahren eines Managertums
hin auch im Orden zwinge, weil heute der Ordensmann durch seine Arbeit in dieser
Art erheblich mehr strapaziert werde als in fritheren gemiitlicheren Zeiten. Damit
hat Gott vielleicht wieder fiir eine Kompensation fiir den Verlust an Armut gesorgt.
Aber um Armut handelt es sich bei dieser Bufie der aufreibenden Arbeit eben doch
nicht.

Auf jeden Fall: die grofe Menge an solchen Arbeitsmitteln reprasentiert in den
Augen der Auflenstehenden auch immer die Mdglichkeit grofileren Genusses und
kann ja auch sehr unmittelbar zu solchem dienen. Und darum ist diese gréfere
Menge an Produktivgiitern im Leben der heutigen Orden, so unvermeidlich sic sein
mag, wenigstens im ganzen doch in der Optik der Auflenstehenden geeignet, die
Orden nicht als arm, sondern eher als reich erscheinen zu lassen. Die kirchliche Re-
prasentanzfunktion, die der religiésen Armut vom Wesen her zukommt, nimmt so
auch praktisch ab. Dazu kommt auch der Einflufl dieser Sachlage auf die Mentalitét
des Religiosen selbst: er sieht die Giiter genan wie die anderen Menschen von heute
nicht so sehr und in erster Linie als Genufigiiter an, er will Giiter haben, nicht um
ein bequemes Leben zu fiihren und sie zu geniefen (sowenig wie der moderne Gene-
raldircktor, der trotz seines groflen ,Privatvermégens® so schuftet und sich auvfreibt,
dafl der kleine Mann gar nicht Generaldirektor werden méchte, weil ihm das zuviel
Arbeit und Verantwortung bedentete). Der Ordensmann von heute (der wirklich ein
solcher ist) gehdrt auch zum modernen Leistungstyp, der das Ergebnis seiner Arbeit
in immer groferem Umfang steigern will und darum eine immer grofiere Menge
von Giitern als Arbeitsmittel in seinen Dienst stellen will. Von da aus ist es ihm aber
gar nicht leicht, iiberhaupt ein inneres Verhiltnis zur Armut zu Ainden, wenigstens
wenn das damit Gemeinte unter dem Stichwort , Armut® lduft. Er hat Verstdndnis
fiir eine, die hochste (,innerweltliche“) Askese von ihm fordernde raffinierte Orga-
nisation der Ausniitzung seiner Zeit, seiner Kréfte, seiner Arbeit; er will es nicht



Die Armut des Ordenslebens in einer verinderten Welt 283 -

bequem haben; er wird sich von diesem Arbeits- und Leistungswillen her durchaus
eine ganz erhebliche Konsumaskese auferlegen, die vielleicht bedeutend grofer ist
{relativ an den jeweiligen Moglichkeiten gemessen) als in frijheren Zeiten der
Orden, wo man eben doch viel Zeit durch Schwatz, langsame Reisen, umstindliche
Besorgung der Alltaglichkeiten der primitivsten Lebensfristung, durch Wein usw.
vertun mufite und konnte. Er wird sagen: Wenn das Armut ist, habe er grofites Ver-
stindnis fir Armut, nicht aber, wenn Armut einen kleinbiirgerlichen Lebens- und
Arbeitsstil im Stil des 18. Jahrhunderts bedeute und es als ein Ideal erscheinen lasse,
dafl ein Ordenshaus auch heute noch innen sich méglichst so prasentiere, wie es vor
hundert Jahren der Fall war, wo es gewif§ nicht von Le Corbusier erbaut war, wie
das neue Studienbaus der Dominikaner in Frankreich. Die Frage ist also: ist man
im Sinn der Ordensideale auch dann noch arm, wenn man unter der Einhaltung ciner
strengen Konsum- und Genuflaskese unbekiimmert ,reich“ ist an allem, was die
sonstigen Ziele des Ordens und des Religiosen zu foérdern geeignet ist, oder mufl die
Menge der Arbeitsmittel, auch wenn ihre Beschneidung eine gewisse Begrenzung des
Arbeitseffektes mit sich bringt, so gestaltet werden, daf} auch sie selbst noch unter
den Begriff der Armut gebracht werden kann, weil es gar nicht ausgemacht sei, daf
ein Orden einen legitimen Zweck mit allen in sich nicht illegitimen Mitteln verfolgen
diirfe oder misse? Ist diese Frage eine echte Frage? Ist sie schon geldst? Kann sie
theoretisch eindeutig geldst werden? Wird sie im theoretisch nie ganz auflgsbaren
Kompromif} des konkreten Lebens gelost? Auf jeden Fall sollen wir die praktisch
auftretende Problematik und Kasuistik in der Praxis der heutigen Ordensarmut ein-
mal genauver und ehrlicher unter diese Gesichtspunkte stellen.

5. Auch auf die Gefahr hin, manches schon Gesagte in anderer Form zu wieder-
holen, sei die Frage ausdriicklich gestellt: kann die Armut, so wie sie sich heute unter
den jetzigen Wirtschaftsverhéltnissen unvermeidlich gestaltet, noch jenen Sinn und
jene religiosen Wirkungen haben, die sie urspriinglich gehabt hat und die den Grund
ibrer Existenzberechtigung bilden? Anders formuliert: Hat die heutige Armut noch
Jjene religios formende Kraft, die sie einst hatte? Auf einige Gesichtspunkte, die diese
Frage nicht leicht bejahend beantworten lassen, ist schon hingewiesen worden. Die
heutige Armut bedeutet in einem wesentlich verminderten Umfang und in geringe-
rer Tiefe ein Ausgesetztsein in die Daseinsunsicherheit, welches wiederum das reli-
giose Klima des Glaubens an die ewigen Giiter der Gnade und der hoffenden und
vertrauenden Anheimgabe des Daseins an Gott bindet. Der heute faktisch (wenn
auch nicht juristisch) bedeutend gréfere Raum der eigenen Dispositionsméglichkeit
und -notwendigkeit gegentber friheren Zeiten der Orden macht den Religiosen von
heute dem Privateigentum besitzenden Weltmann doch wieder viel dhnlicher, zumal
durch die grofiere soziale Verflochtenheit des Privateigentums in die staatlich mani-
pulierte Gesamtwirtschaft der Dispositionsraum des Weltmannes erheblich gegen-
iiber fritheren Zeiten eingeengt erscheint. Auch von da aus wird die religios for-
mende Kraft der Armut gemindert erscheinen: der Religiose wird weniger als frither
sich als einer der Anavim des NT im Sinne der Kleinen, Demiitigen, sozial Macht-
losen vorkommen kénnen mit all den religiosen Auswirkungen, die eine solche Er-
fahrung frither haben konnte. Wir haben schon gesehen, daff vom heute pravalenten
Aspekt des materiellen Gutes als eines Mittels zur Erreichung von vorgeplanten



- 284 Karl Rahner

Zielen legitimer Art der Mensch von heute sich schwer tut, in der Armut einen Sinn
zu erkennen, wenn sie mehr sein soll als Konsumaskese, weil er in solcher Armut
nur einen Verzicht sehen kann, mit allen Mitteln diese legitimen und auch unter
Umstdnden religids positiv zu bewertenden Ziele zu erreichen.

Es gibt aber auch noch andere Uberlegungen, die die religiose Wirkkraft und damit
auch den evangelischen Sinn der Ordensarmut, so wie sie in den heutigen Wirtschafts-
verhéltnissen geiibt werden kann, gemindert und darum fraglich erscheinen lassen.
Armut bedeutet heute praktisch in den Klostern doch eigentlich keine ,Eatbehrung®
mehr. Sie kann auch heute zwar noch eine nicht unbetriachtliche Menge von Verzich-
ten fordern auf Geniisse und Zhnliche Dinge, die man sich sonst ohne weiteres zu-
billigen und aneignen kénnte. Aber all diese Verzichte betreffen doch fast nur Dinge,
auf die man so verzichten kann, dafl ihr Nichtbesitz keine Entbehrung bedeutet.
Wenn ich z. B. nicht eine Flugreise um die Welt machen will, bedeutet doch fiir mich
die Unmoglichkeit, sie mit der Armut zu vereinen, keine ,Entbehrung®, keinen
Schmerz, nichts, was ans Lebendige geht. Jene Entbehrungen aber, die diesen Na-
men verdienen und die frither doch nicht selten mit der Armut verbunden waren,
und die immer und iiberall, gleichgiiltig welche Haltung frei eingenommen wird, als
solche empfunden werden, gibt es praktisch bei der heutigen Qrdensarmut nicht
mehr: Hunger, Kilte, Krankheit, die aus Mangel an Mitteln nicht bekimpft werden
kann, sozial deutlich empfindbare Deklassierung unter Verachtung, schlechte Be-
handlung, Zwang zum eigentlichen Betteln. Man kann sagen: unsere heutige
Ordensarmut ist unter dem Zwang der heutigen Wirtschaftsverfassung so subli-
miert, dafl sie in Gefahr ist, in ihrem urspriinglichen Sinn nicht mehr zu bestehen.
Es geschieht hier auf seine Weise, was sich im sozialen Leben der Menschen inimer
wieder ereignet: unter der alten Nomenklatur und der alten rechtlichen Form bildet
sich etwas sachlich ganz anderes. Es entsteht die Frage, ob die heutige Armut im
Orden noch mehr ist als Konsum- und Genuflaskese und jene Giitergemeinschaft,
die in einer intimen und davernden Lebensgemeinschaft vieler, die einen Familien-
charakter hat, unvermeidlich gegeben ist, soll diese Lebensgemeinschaft funktionie-
ren. Miifite man zugeben, dafl der wirkliche Sinn der Armut sich wirklich praktisch
doch in diesen beiden Momenten erschépft, dann miifite man die theologische und
asketische Begriindung theoretischer Art und den konkreten Armutsstil auch deut-
lich und entschlossen und unter Verzicht auf manche iiberholte Ideologie von diesen
beiden Momenten her gestalten. Vielleicht brauchte man vor so etwas gar nicht zu-
riickzuschrecken. Denn man konnte sagen: auch in der Konsum- und GenuRaskese
ist das letzte theologische Wesen der evangelischen Armut noch gewahrt, ein Satz,
der freilich noch vieler Priifung und Uberlegung bediirfte. Man konnte sagen, dafl
von beiden, auch beute noch leicht greifbaren Momenten der gegenwirtigen Ordens-
armut (selbst wenn weitere nicht vorhanden wiren und nicht nur nicht mehr so
deutlich wie frither hervortreten sollten) noch durchaus wichtige und entscheidende
religidse Formkrifte ausgehen konnen, die auch eine solche Ordensarmut noch als
Grund und Mauer des Ordenslebens erscheinen lassen.

6. Die Beantwortung dieser Frage, die hier zu keiner letzten und befriedigenden
Beantwortung kommt, hingt zum Teil von der Antwort auf eine andere Frage ab.
Nimlich von der radikalen Frage: ist der Lebensstil, so wie ihn heute praktisch alle



Die Armut des Ordenslebens in einer verdnderten Welt 285

Orden mit nur verhéltnismiflig geringfiigigen Variationen pflegen, wirklich von
der konkreten Wirtschaftsverfassung unausweichlich erzwungen oder konnte er,
ohne darum einem romantischen Anachronismus zu verfallen, doch so gestaltet wer-
den, dafl er dem alten Armutsstil greifbarer nahesteht? Kein Zweifel kann ja dar-
iiber bestehen, dafl wir in sehr vielen Dingen und Hinsichten zu einem anderen
Armutsstil als frither eindeutig und einfach gezwungen sind und alle Versuche, aus
diesem Zwang auszubrechen, so ideal sie auch motiviert sein mogen oder reaktionir
sie auch motiviert sind, einfach sachlich Ungehorsam gegen Gott und seine Verfii-
gungen waren, die er durch die dem Menschen aufgegebene Situation im Zwang des
geschichtlichen Wandels auferlegt. Wenn ein Kapuziner heute in der Grofistadt
nicht barfiiflig einhergeht, dann wird er seinem Armutsideal in keiner Weise untreu.
Denn seine Ahnen sind nicht in einer Grofistadt barfufl gegangen (er tite also, wenn
er es heute tite, gar nicht das, was seine Ahnen getan haben), und er kann auch von
seinem Ordensideal heraus sich nicht verpflichtet fiihlen, bloff arm durch die Fluren
Umbriens auf den Spuren des Armen von Assisi zu wandeln. Aber es kann doch die
Frage erhoben werden, ob wir Ordensleute nicht im Zug dieser eindeutigen Not-
wendigkeiten ohne Grund und ohne richtige Unterscheidung manches in unseren
Lebens- und Armutsstil aufgenommen haben, das nicht hineingehért und das unse-
ren heutigen Armutsstil unberechtigt vom alten Stil entfernt. Haben wir vielleicht
aus einem reaktiondren Traditionalismus einerseits, anderseits aus einem indiskre-
ten Einverstindnis mit dem Geist und Lebensstil unserer Zeit (deren Geist immer
auch ein Ungeist ist) heraus es versiumt, in einer wirklich schépferischen Weise
unseren Armutsstil fortzubilden, so dafl die Praxis der Armut oft nach einem stil-
losen und kliglichen Kompromifl zwischen dem neuzeitlichen Lebensstil des Herrn
Jedermann von heute und den alten iiberlieferten kldsterlichen Lebensformen aus-
sieht? Dafl so etwas in irgendeinem Maf} bei uns Klosterleuten gegeben ist, wird
nur bestreiten kénnen, wer meint, in der Mentalitit des durchschnittlichen Religio-
sen und der durchschnittlichen Kloster wirke sich die allgemeine Blindheit, Siindig-
keit und Weltverfallenheit der Menschen iiberhaupt nicht aus. Aber die Frage
bleibt, wie groff das Mafl dieses falschen und unschépferischen Kompromisses bei
uns ist. Und die weitere Frage ist die, ob eine Uberwindung dieser Verbiegungen
im heutigen Armatsstil nicht doch eben auf die deutliche Ausbildung einer Konsum-
und Genufaskese und deren moderner gemeinschaftlicher Institutionalisierung hin-
auslaufen wiirde, Fragen, die hier nicht mehr beantwortet werden konnen. Schon
darum nicht, weil sie eine einldfllichere Analyse der konkreten Formen der Armuts-
stile in den einzelnen Orden je fiir sich erfordern wiirden.

7. Unser Problem muf schliefilich noch von einer anderen Seite betrachtet werden,
namlich von der kirchlich-sozialen Funktion der Armut in der Kirche und der Kirche
fir die Welt, die als zum Wesen der Ordensarmut gehérig erklirt wurde. Auch sie
kommt durch die heutige Wirtschaftsstruktur in eine eigenartige Krise. Die freiwil-
lige Armut, deutlich und paradigmatisch in der Kirche gelebt, sagte und bezeugte
dem Menschen fritherer Zeiten, der zwangshaft arm war, dafl es hohere Giiter als
die Konsumgiiter gibt, dafl das Streben nach ihrem Besitz nicht das Eigentliche des
menschlichen Daseins ausmachen diirfe, dal auch der wirtschaftlich Arme gerade
-diese seine auferlegte Situation in ihrer Bedrohtheit, Ungesichertheit, Demut usw.



286 Karl Rahner

zur konkreten Gestalt seines Glaubens an den Gott der Gnade von oben und des
ewigen Lebens machen kénne, dafl das ewige Leben also nicht nur das Opium fiir
die Armen sei, wenn Reiche freiwillig arm werden, die dieses Analgetikums der
Daseinsmisere eigentlich nicht bediirfen. Es versteht sich von selbst, dafl diese Funk-
tion eines Leitbildes in einer konsumgiiterarmen, sacharmen Wirtschaftswelt eine
groflere und allgemeinere Reichweite hatte als in einer giiterreichen, sachintensiven
Wirtschaftswelt. Die Aufgabe, der notwendigen Armut eine religiése Sinndeutung
durch freiwillige Armut vorzuleben, ist in einer Gemeinschaft von Giiterarmen um-
fassender als in einer Gesellschaft von Giiterreichen. Wenn, abgesehen von einer
ganz diinnen Oberschicht, der Grofiteil der Menschen eigentlich arm und notleidend
ist, hat die freiwillige Armut in einer solchen Gesellschaft die Funktion eines all-
gemeinen religiosen Leitbildes. Wenn heute die Gesellschaft unvermeidlich plura-
listisch ist, wenn darum die wirklich notleidenden Armen héchstens noch eine kleine
Gruppe in dieser Gesellschaft bilden, dann ist es unvermeidlich, dafl die Armut in
ihrer Zeugnisfunktion nicht mehr dieselbe umfassende Rolle spielt wie frither. Die
Kirche mufl anderen Gruppen der Gesellschaft auch ganz andere Leitbilder verkiin-
den und vorleben. Das zum Menschen immer gehérende Kontingenzerlebnis, das er
frither in der Daseinsbedrohung gerade durch die hungererzeugende Armut erfuhr,
wird heute an existentiell anderen Orten aufbrechen als gerade in der materiellen
Not und von der Kirche an diesen anderen Orten vom Glauben her religiés zu inter-
pretieren sein. Es wire also sehr eindringlich zu fragen: Was macht eigentlich die
eigene Kontingenz des Menschen und seine Verwiesenheit auf Gott hin ihm selbst
in der heutigen Industriemassengesellschaft, in der konsumgiterreichen Welt, in der
planenden Wirtschaft prisent? Der Mensch von heute kann nicht mehr in dem gleich
unmittelbaren und eindringlichen Erlebnis wie friher erfahren, dafl er ein Stiick
Brot von Gott erbitten muf}. Natiirlich ist der Mensch an sich immer in der ,Not",
die beten lehrt. Aber die Konkretheit dieser existentiellen Not hat eben doch ihre
Geschichte und jhren Wandel. Und darum kann nun einmal mindestens der alte
Armutsstil nicht mehr so eindeutig das umfassende Leitbild religidser Sinndeutung
des Daseins fiir alle sein wie frither. Und darum ist die Ordensarmut als Greifbar-
keit dieser Sinndeutung unvermeidlich nicht mehr das universale religise Leitbild
fiir die ganze Gesellschaft wie frither. Sie kann es auch darum nicht mehr in glei-
chem Mafle wie frither sein, weil diejenigen Armen, die es auch jetzt noch gibt, ver-
mutlich meist viel drmer sind als die Ordensleute, also fiir sie die Orden im all-
gemeinen das Leitbild ikrer Sinndeutung der Armut gar nicht abgeben kdnnen
(wenn man vielleicht von den Kleinen Briidern Jesu von P. Charles de Foucauld
und dhnlichen neueren Gemeinschaften absicht).

Ist damit gesagt, daf die Ordensarmut heute, wenn auch unvermeidlich, ihre
Funktion als religitses Leitbild in der Kirche und fiir die Kirche und so auch als
Bezeugung des Glaubens der Welt gegeniiber einfach verloren hat? Das kann nicht
sein, wenn anders die Armut ein Wesensmerkmal des Ordenslebens und dieses wie-
der Triger einer wesentlichen Funktion der bleibenden Kirche ist. Aber worin
konnte diese auch heute existierende leitbildhafte Funktion der Ordensarmut be-
stehen? Wieder bietet sich zur Beantwortung dieser Frage das Stichwort der Kon-
sum- und Genuflaskese an. Man konnte sagen: der heutige Massengrofikonsum



Die Armut des Ordenslebens in einer verinderten Welt 287

bedrohe die Kirche, weil es ihr noch nicht geniigend gelungen sei, die Leitbilder der
Ethisierung und Humanisierung dieses Konsums deutlich werbend zu schaffen.
(Wir konnen uns dabei héchstens damit trosten, daf der Trend zu einem mehr
wachsenden Massenkonsum auch gleichzeitig und auf die Dauer noch viel entschei-
dender eine Bedrohung des Kommunismus ist.) Hier kénnte die Ordensarmut eine
neue und zugleich (was das Wesen angeht) alte Aufgabe finden: die greifbare und
iberzeugende Darlebung einer Konsumaskese. Nicht in erster Linie in dem Sinn,
dafl wir Ordensleute gewissermaflen den drohend erhobenen Zeigefinger der Kirche
darstellen: Thr sollt nicht im dauernd steigenden Lebensstandard aufgehen; es gibt
noch etwas Héheres. Sondern indem die Orden durch das, was wir Armut nennen,
dem Menschen von heute jene Konsumaskese schlicht vorleben, die sich als die ein-
zig mogliche, echte und wirksame ,Hygiene der Bedirfnisse erweist, die es gibt,
die weder durch eine blof innerweltliche Soziotechnik (der Lenkung der Bediirfnisse
durch die Gesellschaft und thren Machtapparat) noch durch eine blof funktionale,
aber sinnleere Psychotechnik ersetzt werden kann: die Konsumaskese einfach da-
durch, dafl der Mensch schlicht und selbstverstindlich auf tausend Konsumméglich-
keiten (wenn auch geplant und institutionalisiert eben in der Ordensarmut) verzich-
tet, weil er ein echtes und lebendiges Verhiltnis zu Gott, Geist, Person und Liebe
hat und sich jene Kontingenzerfahrungen, die immer bleiben, nicht durch die Nar-
kotika des immer grofieren und raffinierteren Genusses und Sichzerstreuens ver-
decken und verdringen mufi.

Natirlich miifite dieser Armutsstil so entwickelt werden, daf er merkbar wird
und tberzeugend zugleich. Wenn wir unsere Werke vor den Menschen leuchten
lassen sollen (obwohl wir unser Herz in der Intimitdt Gottes verborgen halten),
dann steht auch dem nichts im Wege, dafl wir darauf sinnen, daf unsere Konsum-
askese wirklich ins Leben eingreifend, hart und im guten Sinn radikal ist (ohne
darum den Lebensstil friherer Zeiten zu repristinieren) und auch als solche den
Menschen vorgelebt wird und auch als gliiklichmachende Bewiltigung der Auf-
gaben des innerweltlichen Lebens erscheint. Wir Ordensleute miifiten uns auszeich-
nen durch einen Nonkonformismus gegeniitber den typischen Formen des heutigen
Konsums mit seiner kiinstlichen Bediirfniserweckung, dem Konsumdiktat und dem
demonstrativen Konsum, der die soziale Stellung in Erscheinung treten lassen will
und picht der Befriedigung eines echten Bediirfnisses dient. (Auch ein Provinzial
kénnte meinen, er sei seinem Amt einen Mercedes 300 schuldig.) Aber wir miissen
uns bei diesen Uberlegungen klar sein, dafl wir Ordensleute noch lange nicht das
konkrete Leitbild fiir eine solche Konsumaskese als einer (Teil-)Form unserer
Ordensarmut ausgebildet haben. Dadurch dafl man ein paar so abstrakte Gedanken
entwickelt, wie sie eben vorgetragen wurden, ist das plastische, konkrete Leitbild
fir diesen modernen Lebensstil als Konsumaskese noch lingst nicht erreicht. Ab-
strakte Ideen, allgemcine Prinzipien konnen sehr richtig und wichtig sein. Sie er-
setzen das konkrete Leitbild, das aus einer schdpferischen Tat geboren wird, so
wenig, wie paddagogische Prinzipien eine erzicherische Personlichkeit ersetzen kon-
nen oder diese nur die Summe dieser abstrakten Prinzipien ist. Und in dieser
schopferischen Herausarbeitung des konkreten Leitbildes des konsumasketischen
Menschen von heute, der gelassen vieles zu unterlassen vermag, was er physisch



288 Karl Rahner

und technisch tun konnte, haben wir es noch nicht sehr weit gebracht. Wir sind
immer noch im Stadium, so will es scheinen, des unschopferischen Kompromisses
zwischen dem alten Armutsstil und dem heutigen Lebensstil, dem Eindringen der
ungehemmten Konsumlust auch in die Orden und der negativ erschreckten Ab-
bremsung einer solchen Entwicklung durch die Ordensleitungen.

8. Zur Forderung des Mutes, nach solchem neuen und konkreten Armutsstil zu
suchen, sei noch folgende Uberlegung bescheiden zur Erwégung vorgetragen: Wir
leben im Zeitalter der Massen. Und darum im Zeitalter der Organisationen und
der grofen Massenverbidnde. Auch die Kirche und die Orden werden fiir das Emp-
finden der Menschen von heute als solche erscheinen und werden, weil auch sie zah-
lenméfig sehr grofl geworden sind, den soziologischen Gesetzen solcher Grofiver-
binde unterliegen. Das wird in unserem Zusammenhang ein doppeltes bedeuten:
auch Kirche und Orden werden als Ganze fiir den Menschen von heute cinen
menschlich und moralisch sehr profanen, entmythologisierten Eindruck machen; er
wird sie fast so einschiatzen wie die Krankenkassen, Gewerkschaften, die staatlichen
Institutionen: sie sind unvermeidlich, sie sind herzlos, sie sind harte egoistische
Zweckverbinde, sie haben eine sehr problematische Moral, sie sind ihm fir seinen
personlichen Lebensstil sehr wenig iiberzeugend, gerade weil sie sich so viel Mihe
geben, normierend auch noch in die letzten Winkel seines Lebens einzudringen,
man muf ihnen mit Mifltrauen und Vorsicht begegnen.

Und tatsdchlich: je grofer solche Massenorganisationen werden, um so schwerer
wird es ihnen gelingen, in, mit und unter der unsdglichen Kompliziertheit des Insti-
tutionellen, der Unfixierbarkeit der Verantwortungen, des Biirokratischen {das un-
vermeidlich ist, soll eine grofle Masse regiert werden) etwas Neues, Schopierisches
zum Durchbruch zu bringen. Ich vermute, alle etwas dlteren Ordensgenossenschaften
sind stolz darauf, daf sie in den letzten hundert Jahren keiner solcher Reform-
bewegungen und reformatorischen Neubildungen bedurft haben, wie sie im Mittel-
alter und zu Beginn der Neuzeit gang und gébe waren, auch gerade hinsichtlich des
Armutsstiles. Man kann sich fragen, ob dieser Stolz eigentlich berechtigt ist oder
ob die Tatsache, auf die man mit solcher Genugtuung verweist, nicht vielmehr ein
Indiz des Schwergewichtes der unschdpferisch Traditionellen in allen grofieren Ge-
sellschaften im Zeitalter der Massenorganisation ist, das dazu gefithrt hat, dafl
jeder Versuch eines gewissen Stilwandels im Ordensleben iiberhaupt und im Ar-
mutsstil sehen mufite, durch Griindung never Gemeinschaften zum Ziel zu kom-
men. Wenn an beiden Beobachtungen etwas Richtiges sein sollte, dann ergébe sich
fir unsere Frage nach der Armut in der heutigen Zeit bei den Orden: in der Bil-
‘dung eines auch nach auflen iiberzeugenden Armutsstiles ist der einzelne und die
Kleinzelle wichtiger und hat mehr Chancen als die grofien Ordensverbinde als
solche. Damit ist nicht gemeint, daf} diese einzelnen und die Kleinzellen nur aufier-
halb der grofien Ordensverbinde existieren und ihren Armutsstil entwickeln konn-
ten. Wohl aber ist gemeint, dal der Armutsstil in den grofien Ordensverbianden
eine verkalkt wirkende Sache wird oder durch schlechte Kompromisse mit der neuen
Zeit aufgeweicht wird, so dafl es unvermeidlich wird, dal die immer schopferische
Kraft einer echten evangelischen Armutsidee sich auflerhalb der {iberlieferten
Ordensgesellschaften neue Gestalten schafft, wenn die Ordensverbiande nicht dem



Die Armut des Ordenslebens in einer verinderten Welt 289

cinzelnen und der Kleinzelle einen Raum und die Chance geben in Hinsicht auf
cinen ncuen Armutsstil schépferisch zu werden, ohne gleich alles in eigener Regie
ordensrechtlich an dieser Entwicklung regeln zu wollen. Die Frage ist also die:
kénnten nicht die Orden unbeschadet der Disziplin des gemeinsamen Lebens, mehr
Raum zu solch schépferischen Versuchen der Entwicklung eines modernen Armuts-
stiles geben? Miifiten, wenn die werbende Kraft der religiésen Armut wirklich wer-
den soll, nicht sogar verschiedene Armutsstile innerhalb derselben Ordensgemein-
schaft entwickelt werden? Wenn man bedenkt, dafl Ignatius von Loyola eine solche
Verschiedenheit sogar institutionell in seinem Orden verankert hat (wenn auch
praktisch davon nicht mehr viel iibriggeblieben ist), dann wird man eine solche
Frage nicht von vornherein als sinnlos ablehnen diirfen. Miifite z. B. die Armut in
einem modernen Ordenspfarrhaus mit seiner religiosen Kleinfamilie nicht eine
andere Gestalt haben und werbend auf andere Leute ausstrahlen als die Armut
eines grofien Ordensstudienhauses, das so ein wenig wie eine Kaserne des lieben
Gottes ist und sein darf und darum auch in seinem Armutsstil anders sein und
andere Leute anrufen soll? Mifiten wir nicht eine deutlichere Vorstellung davon
haben, wie ein Volksmissionar, ein Studentenseelsorger, ein Heidenmissionar je in
verschiedener Weise ihre Ordensarmut darleben miissen? Wenn wir z. B. daran
denken, dafl der Lebensstil der heutigen Orden, mehr oder weniger in der gleichen
Weise in Europa wie in Asien betrieben, auf den Inder auch heute noch einen aske-
tisch gar nicht iiberzeugenden Eindruck macht, auch wenn er nach europdischen
Mafistiben durchaus ,arm® ist, dann wird vielleicht deutlich, dafl diese Fragen
nicht schon mit der Forderung abgelehnt werden diirfen, jeder Orden brauche die
Uniformitit der Lebensweise aller seiner Mitglieder. Es wird aber auch deutlich,
dafl solche Fragen nicht gleich am Anfang durch ordensrechtliche Mafinahmen ge-
16st werden kénnen. Aber ermutigt werden sollten die einzelnen und Kleinzellen
zu solchen Versuchen auch innerhalb einer schon bestehenden Ordensgemeinschaft.

9. Wenn wir schlieffen, so soll damit nicht der Eindruck erweckt werden, als sei
dieses Ende der Uberzeugung entsprungen, alle wesentlichen Fragen der Ordens-
armut scien damit auch nur genannt. Man miifite z. B. genauer darauf reflektieren
(um wenigstens noch einen Punkt zu nennen), daf sich auch die Arbeitsteiligkeit
der modernen Wirtschaft auf die Ordensarmut auswirkt. Auch das Ordensleben
gerit unvermeidlich unter den Einfluf} dieses Wirtschaftssystems, das auf einer weit
vorangetricbenen Arbeitsteilung basiert, die sich ja auch auf den Bereich der eigent-
lich geistigen Arbeit ausdehnt. Wihrend noch im 18. Jahrhundert ein intelligentes
Mitglied eines apostolischen Ordens so ungefihr alles verstand, was in einem sol-
chen Orden an Tun und Leistung vorgesechen war (und so z. B. der Obere eo ipso
auch die Leistungen seiner Untergebenen als ,Fachmann® beurteilen konnte), ist es
heute nicht mehr so. In keinem aktiven Orden versteht jeder wirklich alle ,Berufe®,
die in einem solchen Orden vorkommen: der Prediger, der Professor, der Finanz-
mann, der Jugendseelsorger usw. usw. sind verschiedene Berufe geworden, von
denen ein jeder nur einen versteht. Das hat nicht nur Folgen fiir die Technik der
Leitung und des Gehorsams in einer Ordensgemeinschaft, sondern auch fiir die
Armut. In diesen Berufen und mit ihnen differenziert sich nicht nur die Ausbil-
dung, der Lebensstil, die Eingeordnetheit in das Gesamt der weltlichen Gesellschalt,



290 Johannes Beyer

sondern auch Art, Menge, Wert der Arbeitsmittel, die die Voraussetzung der ein-
zelnen Berufe in einem Orden sind. Diese Verschiedenheit der Arbeitsmittel (im
weitesten Sinn; es konnen zu ihnen anch bestimmte Reisen des Forschers, das Ver-
kehren in bestimmten Gesellschaftskreisen, teure Instrumente, Spezialbibliotheken
gehoren) wirkt sich wieder aus im Lebens- und Armutsstil der einzelnen. Auch von
da 148t es sich faktisch gar nicht ganz vermeiden, dafl sich auch innerhalb desselben
Ordens verschiedene Lebens- und Arbeitsstile entwickeln, Sie bestehen anch, wenn
man niichtern und mit soziologisch etwas gescharftem Blick das Leben in den
Ordensgemeinschaften betrachtet. Man reflektiert aber noch wenig darauf; man
versucht die Unterschiede noch formalrechtlich zu iiberbriicken, man geht an die
Sache und ihre Schwierigkeiten noch nicht unbefangen heran. Auch unter diesem
Gesichtspunkt wire noch vieles in der Frage der Ordensarmut zu iiberlegen. — Es
sind auch noch andere Fragen, mehr moraltheologischer Art vor allem, nicht behan-
delt worden: Fragen iiber das Wesen des Geliibdes im allgemeinen, des Armuts-
geliibdes im besonderen. Doch sind diese im engeren Sinn moraltheologischen Fra-
gen anderseits wieder so bekannt, dafl ihre Beantwortung hier vorausgesetzt werden
kann.

Die kirchenrechtlich anerkannten Formen
des Vollkommenheitslebens

Von Johannes Beyer S], Lowen

Wir haben vor kurzem schon einmal in dieser Zeitschrift auf die Bedeutung der
lehramtlichen und kirchenrechtlichen Entwicklung in der Frage der Vollkommen-
heitsstinde hingewiesen, wie wir sie in den letzten Jahrzehnten, besonders unter
Pius XIL., erlebt haben!. Wir wollen das Thema hier noch einmal aufgreifen? und
anhand der papstlichen Dokumente der jiingsten Zeit? in seiner ganzen Breite dar-
zustellen versuchen.

Seit der Herausgabe des Kirchenrechtes vor vierzig Jahren hat sich auf dem Ge-
biet der Vollkommenheits- oder Ritestinde viel verandert. Allein in den letzten
Jahrzehnten war der Fortschritt grofer als in dem langen Zeitraum vom Konzil von

1 33 (1960) 188—185: ,Kongregation oder Sikularinstitut?“

2 Die folgenden Ausfithrungen erschienen zuerst in der niederldndischen Zeitschrift ,Bij-
dragen“ 2. Heft, Mai 1960 und werden hier mit freundlicher Erlaubnis der Schriftleitung
nnd des Verfassers in deutscher Ubersetzung wiedergegeben.

3 Diese Dokumente sind die Apostolische Konstitution ,Provide Mater Ecclesia® vom
2. Febr. 1947 (AAS 39 [1947] 114—124), das Motu Proprio ,,Primo Feliciter” vom 12, Marz
1948 (AAS 40 [1948] 293—297). Von grofler Bedeutung fiir die weitere Entwicklung des
gottgeweihten Lebens in der Kirche waren folgende zwei Ansprachen Pius’ XII.: die An-
sprache anliRlich des Zweiten Internationalen Ordenskongresses vom 9. Dez. 1957 (AAS 50
[1958] 84—43) und die Radioansprache an die klausurierten Ordensfrauen vom 19. Juli
1958 (AAS 50 [1958] 562—570). Andere pépstliche Verlautbarungen haben in einigen
Punkten diese allgemeine Lehre Pins’ XII. noch vertieft: Die Apostolische Konstitution
+Sponsa Christi“ vom 21. Nov. 1950 (AAS 43 [1951] 5—24) und die Enzyklika Sacra
Uirginitas vom 25. Mirz 1954 (AAS 46 [1954] 161—191).





