
Die Armut des Ordenslebens in einer veränderten Welt 

Von Karl Rahner SJ, Innsbruck 

Die Aufgabe1, die mir gestellt worden ist, nämlich über die Armut des Ordens- 
lebens, ihr Wesen, also über die Theologie der Armut zu sprechen, also zu sagen, wie 
das, was wir die Armut und ihr Gelübde im Ordensleben nennen, theologisch begrün- 
det ist, bedeutet eine sehr schwere Aufgabe. Ich kann nicht hoffen und Sie dürfen 
nicht erwarten, daß ich imstande sei, eine sehr befriedigende Antwort auf die 
gestellte Frage zu finden. Es muß genug sein, die Frage selbst uns zu verdeutlichen 
und diese und jene Teilantwort zu skizzieren. Wenn ich sage, ich könne keine auch 
nur einigermaßen befriedigende Totalantwort bieten, so glaube ich mit dieser Mei- 
nung nicht der heute vielfach herrschenden Tendenz zu erliegen, überall nur Fragen 
zu sehen und eine sachliche und nüchterne Antwort gar nicht hören zu wollen. Die 
hier gestellte Frage erlaubt einfach deswegen keine eindeutige Antwort, weil ihr 
Gegenstand, die Armut, ein kaum eindeutig faßbarer Begriff ist. Man kann natür- 
lich sehr tiefe, theologisch begründete Lehren vortragen, welches, richtig verstanden, 
das theologische Motiv der Armut sei; warum, aus welchen Gründen und zu welchen 
Zielen wir Ordensleute die klösterliche Armut auf uns nehmen. Man kann also die 
•Ideologie der Armut", wenn ich so sagen darf, theologisch tiefsinnig vortragen. 
Aber man ist dann, so richtig und wichtig solches Unternehmen sein mag, immer 
damit beschäftigt, über die Gründe und Ziele einer Sache zu sprechen, die in sich 
selber nicht deutlich und eindeutig ist. Denn die Armut in ihrem einfachen schlichten 
Tatbestand, noch im voraus zur Frage, aus welchen Gründen man sie lebt, ist eine 
sehr undeutliche Größe. 

So war es zwar schon immer. Die Geschichte des Ordenslebens durch die zwei 
Jahrtausende seiner Existenz war^ so könnte man fast sagen, eine einzige Geschichte 
der verschiedenen Auslegung der Armut in sich selbst. Man hat sich zwar vielleicht 
auch immer wieder gestritten über die Motive und Hintergründe der Armut, man 
hat ihr, wenn wir genauer zusehen, bei den verschiedenen Orden und in den ver- 
schiedenen Zeiten sehr verschiedene Motivationen unterlegt. Aber vor allem: man 
hat sie selbst in sich ganz verschieden praktiziert und bestimmt; sie ist in ihrer 
konkreten Realität gestern und heute von Orden zu Orden verschieden. Man weiß 
das, man gibt es zu, man unterscheidet sogar die Orden und ihre •Strenge" danach. 
Und man redet von der Armut der Ordensleute im Kirchenrecht und in der aszeti- 
schen Literatur. Man kann natürlich über alle diese verschiedenen Armutspraxen der 
verschiedenen Orden in den verschiedensten Zeiten einen formalisierten Begriff von 
der Ordensarmut stülpen, der auf alle zutrifft. Aber es bleibt dann doch die Frage, 
ob dieser Begriff das Eigentliche der Armut eines bestimmten Ordens überhaupt noch 
trifft, ob auf diesen formalisierten Armutsbegriff überhaupt jene theologische Moti- 
vation bezogen werden kann, die man als Grund und Ziel der Ordensarmut angibt, 
ob dieser formalisierte Begriff von Armut (etwa: die totale Abhängigkeit in der 

1 Der folgende Aufsatz bietet den Text eines Vortrags, der in seiner ursprünglichen Form 
belassen wurde. Der Leser ist um Nachsicht gegenüber diesem Vorgehen gebeten. 



Die Armut des Ordenslebens in einer veränderten Welt 263 

Verfügung über materielle Werte von der Zustimmung der Oberen) überhaupt das 
noch trifft, was biblisch und traditionell und in der eigentlichen Motivation ursprüng- 
licher Ordensbewegungen mit •Armut" gemeint war. 

Zu diesen immer schon bestehenden Problemen über die Wirklichkeit der Armut 
kommen heute noch ganz neue. Wir stehen mitten im Werden einer Wirtschaft, die 
zwangsläufig auch diese materielle Inhaltlichkeit der Ordensarmut verändert. Es ist 
eine Utopie zu meinen, man könne in der konkreten Inhaltlichkeit dasjenige noch 
genau so leben und praktizieren, was ein Antonius, Pachomius, Benedikt, Franziskus 
oder auch zu Beginn der Neuzeit ein Ignatius sich unter Armut konkret vorgestellt 
haben. Wer dieser Meinung wäre, würde nur an der Wirklichkeit vorbeisehen und 
würde sich gerade so an der echten Aufgabe vorbeidrücken, das Wesen dessen, was 
man einmal unter Armut verstanden hat, in den neuen wirtschaftlichen Verhält- 
nissen, die unweigerlich unsere sind, neu material zu erfassen und zu realisieren. 
Gerade in der Dimension der materiellen Werte und Güter ist der Mensch mehr als 
in jedem anderen Bereich eine hinsichtlich seiner privaten Lebensgestaltung abhän- 
gige Funktion der sozialen, kollektiven Gestalt dieser ganzen Dimension, deren Ge- 
staltung fast gänzlich von ihm unabhängig und für sein einzelnes Leben eine vorge- 
gebene, seiner Entscheidung entzogene Größe ist. Ein Hemd anhaben oder keines 
haben, barfuß gehen oder in Schuhen usw. ist, auch vom einzelnen getan, in den ver- 
schiedenen Zeiten unter verschiedenen Wirtschaftssystemen jeweils etwas ganz 
anderes, in seiner konkreten Inhaltlichkeit fast ganz bestimmt von diesen allgemeinen 
Verhältnissen. Daher kommt es, daß die ordensrechtlichen Bestimmungen über die 
Armut aus früheren Zeiten, die gewissermaßen die materiale Inhaltlichkeit der 
Armut in einem einzelnen Orden umschreiben und festlegen sollen, entweder weithin 
gar nicht mehr in Kraft sind oder die eigentliche Wirklichkeit gar nicht mehr treffen. 
Daher kommt es, daß die praktizierte Armut weiterhin eine vom Ordensrecht gar 
nicht mehr berührte und erfaßte Wirklichkeit geworden ist. Wir weden noch auf 
diese Dinge zurückkommen müssen. Hier ist diese Überlegung nur angedeutet, um 
klar zu machen, daß wir keine wirklich theologisch befriedigende Antwort über ihren 
religiösen Sinn und ihr theologisches Wesen, über ihre religiöse Motivation erwarten 
können, weil der Begriff der Armut in dem, was eigentlich konkret gemeint ist, gar 
nicht mehr klar ist und auch gar nicht sehr klar sein kann, und weil wir die Größe, 
deren Funktion er ist, nämlich die konkrete Wirtschaft von heute, in ihrem Wesen 
und ihren Entwicklungstendenzen gar nicht deutlich überschauen. Würden wir den 
Schein zu erwecken suchen, wir könnten eine theologische Sinndeutung richtig und 
genau geben, so würde dieser Schein nur dadurch erzielt werden, daß wir uns in 
einen Bereich von Abstraktheit und Formalismus begeben, in dem alles wahr, schön 
und herrlich wäre, aber die Frage, ob das, worüber wir geredet haben, auch die 
Armut sei, mit der wir es im Alltag zu tun haben, offen bliebe. Von dieser Proble- 
matik her ergibt sich auch, daß Sie nicht erwarten dürfen, eine sehr klare und über- 
sichtliche Disposition in diesem Vortrag zu finden. Ich spreche zunächst über einige 
traditionelle Probleme des Begriffs der Armut, dann über dasjenige, was man auch 
unter den gegebenen Umständen über die theologische Begründung der Armut viel- 
leicht sagen darf, und schließlich über einige Fragen, die sich aus der heutigen wirt- 
schaftlichen und geistespolitischen Situation für die Ordensarmut ergeben. Zu unserem 



264 Karl Rahner 

Trost sei noch betont, daß eine theoretische Unklarheit und Problematik sich bei ver- 
nünftigen und weisen Menschen gar nicht notwendig auch auf ihr praktisches Han- 
deln ausbreiten muß. Es gibt tausend und abertausend Dinge des konkreten mensch- 
lichen Daseins, die sich durch den erprobten Vollzug des Lebens von Jahrtausenden 
als sinnvoll und gültig, heilsam und gesund ausgewiesen haben, und doch nur sehr 
schwer einer klaren theoretischen Reflexion zugänglich sind. Wir wissen in dem 
unbefangenen Vollzug des Lebens immer mehr als in der Reflexion, die das Leben 
nie adäquat einholt. Und so wissen wir, daß das Ordensleben auch in seiner Armut 
sinnvoll und gut ist, weil es durch die alte Weisheit der Erfahrung vieler Jahrhun- 
derte in der geisterfüllten Kirche gelebt worden ist. Und wir wissen es, auch bevor 
wir eine reflexe Klarheit haben, was wir da eigentlich leben und warum es so gut ist. 
Darum verliert diese Reflexion doch nicht ihren Sinn und ihre Notwendigkeit, wohl 
aber eine Unruhe und zersetzende Macht, die sie sonst haben könnte. 

I 

Einige traditionelle Probleme 

1. Bekannt ist die Unterscheidung zwischen der Armut des einzelnen in einem 
Orden und der der Gemeinschaft als solcher. Eine solche Unterscheidung hat ihren 
Sinn. Denn zweifellos steckt in der Armut des einzelnen ein Element der Abhängig- 
keit von der Gemeinschaft in der Verfügung über materielle Güter, welches Element 
aus der Natur der Sache heraus der Armut der Gemeinschaft nicht zukommen kann. 
Aber Abhängigkeit in der Verfügung über materielle Güter und Armut können nicht 
identifiziert werden (so sehr auch oft bei Aszeten, Kanonisten dazu die Versuchung 
gegeben sein mag). Und wenn die Armut der Gemeinschaft überhaupt nicht gegeben 
wäre, könnte auch von der Armut eines einzelnen nicht die Rede sein. Auch das 
absolut abhängige Glied einer schlechthin reichen Gesellschaft könnte im Ernst nicht 
arm genannt werden» wenn man den Worten irgendeinen Sinn lassen will. Daraus 
ergibt sich also, daß das Problem der Ordensarmut primär ein Problem der Armut 
der Gemeinschaft ist, soweit es sich eben um eine solche im Orden handelt und soweit 
man voraussetzt, daß der Lebensstil des einzelnen von dem der Gemeinschaft 
bestimmt ist. Das mag eine Binsenwahrheit sein. Ich habe aber den Eindruck, daß 
die heutigen Ordensgenossenschaften, wenn sie in der Ordensgesetzgebung' das 
Armutsrecht den heutigen Verhältnissen entsprechend neu gestalten wollten, immer 
zuerst an den einzelnen zu denken in Versuchung sind, und die Armutsfrage, inso- 
fern sie eine solche der Gemeinschaft als ganzer ist, in den Hintergrund treten lassen. 
Das ist verständlich. Die Frage nach der Armut der Gemeinschaft heute ist viel 
schwerer als die nach der Armut des einzelnen zu lösen. Aber sie muß gelöst werden. 
Sonst wird notwendig die Gesetzgebung über die Armut des einzelnen nur eine 
umständliche Kasuistik, wie in der heutigen Zeit die rechtliche Abhängigkeit des 
einzelnen von der Erlaubnis der Obern in Verfügungen über materielle Güter auf- 
rechterhalten, vereinfacht, verschärft usw. werden kann. Solche Dinge werden dann 
leicht zu äußeren Formalitäten, die noch längst keinen persönlichkeitsbildenden, 
übernatürlichen Sinn haben müssen. Und auf jeden Fall: Abhängigkeit und Armut 



Die Armut des Ordenslebens in einer veränderten Welt 265 

sind nicht dasselbe. Ein altes Problem, das aber auch heute neu durchdacht werden 
muß. Um es nochmals deutlich zu sagen: ein reicher Orden kann keine armen Ordens- 
leute haben. Er kann einen dicken Geldbeutel haben, dessen Verwendung der Will- 
kür des einzelnen streng entzogen ist, er kann Mitglieder haben, die in einem recht- 
lichen Sinn kein Privateigentum haben, "Orden können verschieden arm sein. Aber 
ein wirklich reicher Orden kann keine armen Ordensmitglieder haben, sondern höch- 
stens in Hinsicht der materiellen Güter absolut von dem der Kommunität vorbehal- 
tenen Gesamteigentum völlig abhängige Mitglieder. Es könnte jemand vielleicht 
sagen, daß mit diesen Sätzen schon eine im Grund franziskanische Armutsvorstellung 
vorausgesetzt ist, die z. B. auf ein reiches mittelalterliches Stift (eine fürstliche Reichs- 
abtei) nicht zutrifft. Einem solchen Einwand gegenüber wäre zu sagen, daß dieser, 
wenn man will, franziskanische Armutsbegriff der biblische ist, der altasketische, der 
also •evangelische", der auch in der Mentalität der heutigen Kirche, auch bei den 
Laien, vorausgesetzt wird, wenn die Forderung erhoben wird, die Ordensleute soll- 
ten arm sein. Er muß auch theologisch vorausgesetzt werden. Sonst schrumpft die 
Armut zu einer bloßen Modalität des gemeinsamen Lebens und des Gehorsams 
zusammen (kein Wunder, daß es in den alten Orden gar kein eigentliches Armuts- 
gelübde gegeben hat), bildet also weder einen eigenen evangelischen Rat noch wirk- 
lich sachlich ein eigenes Gelübde noch ein eigenes theologisches Problem. Kurz: 
Armut des einzelnen und Armut der Gemeinschaft sind letztlich dasselbe Problem; 
weil die Kommunität arm ist und insofern sie es ist, partizipiert der einzelne an der 
Armut der Gemeinschaft, da er ihr Glied und darum Teilhaber an ihrem Lebensstil 
ist, und weil er arm sein will, schließt er sich einer Gemeinschaft an, die diese Armut 
lebt. Welchen Grad und welchen Stil die Armut einer Gemeinschaft hat und haben 
soll, bleibt dabei durchaus eine noch weitere und offene Frage. 

2. Damit ist eigentlich das Zweite schon vorweggenommen, was hier zu sagen ist: 
weder Abhängigkeit in der Verfügung über materielle Güter noch der juristische 
Begriff des Fehlens von Privateigentum machen einen Menschen in dem Sinn •arm", 
in dem es hier in einer theologisch-asketischen Überlegung beim Wort •Armut" 
geht. Wer kein Privateigentum hat, kann zwar nicht eigenmächtig und gleichzeitig 
rechtlich gültig über materielle Werte verfügen. Wenn er aber einer Gemeinschaft 
angehört (z. B. einer Familie, einem Verband, einem Orden), die gewillt ist, ihm in 
dem Umfang solche wirtschaftlichen Güter zur Verfügung zu stellen, die dem Umfang 
bei einem Menschen entspricht, den man relativ zum allgemeinen Wirtschaftsstan- 
dard als •reich" bezeichnet, dann kann man ein solches Glied einer solchen Gemein- 
schaft nicht als arm bezeichnen. Man kann höchstens sagen, er sei wirtschaftlich völlig 
abhängig. Eine solche Abhängigkeit mag durchaus auch als unangenehm empfunden 
werden, sie mag den betreffenden Menschen wenigstens in gewisser Hinsicht (wenig- 
stens nach außen) •entmachten", und diese Abhängigkeit und Entmachtung gegen- 
über anderen mag durchaus auch einer christlichen und asketischen Sinngebung im 
Sinne von Ordensidealen zugänglich sein. Armut kann man das nicht nennen. Wo 
also nur in jenen Fällen Verstöße gegen das Armutsgelübde gesehen würden, in 
denen gegen diese eigentumsrechtliche Abhängigkeit verstoßen wird, da wäre dies 
eine kanonistische oder rechtliche Verbiegung und Verkürzung des echten Begriffes 
der Armut. Und dementsprechend: auch dort, wo ein Oberer vermögensrechtlich und 



266 Karl Rahner 

kanonistisdi nur als der legitim handelnde Verwalter des Gemeinvermögens auftritt, 
kann er durchaus gegen den Geist der Armut des Ordenslebens handeln. Wenn z. B. 
ein Oberer als raffinierter Geschäftsmann in kapitalistisch rücksichtsloser Weise das 
Vermögen des Ordens maßlos zu vergrößern sucht, kann er gegen den Geist der 
Armut sich verfehlen, auch wenn er in der gleichen •asketischen" Weise für sich 
privat bescheiden lebt, wie es viele heutige Manager von Großunternehmen tun. Er 
hat dann nicht gegen das Prinzip der Abhängigkeit verstoßen, weil er als Oberer 
legitim diese Akte der Verfügung setzte, aber er hat gegen die Armut sich versün- 
digt. Wenn eine Oberin einer Schwesterngenossenschaft die einzelnen Schwestern 
durch Arbeitsüberlastung ausbeutet, um den Orden durch neue Häuser reich und 
mächtig zu machen, hat sie sich gegen die Armut verfehlt, obwohl gerade dadurch 
die einzelnen Schwestern sehr •arm" leben müßten. 

3. Ordensarmut und Armutsstil dürfen nicht miteinander verwechselt werden. 
Man darf gewiß nicht die Armut so theoretisch sublimieren, daß sie mit jedweder 
Verwendung materieller Güter vereinbar wäre. Sonst käme man zwangsläufig wie- 
der auf jenen Armutsbegriff hinaus, der Armut und rechtliches Abhängigkeitsver- 
hältnis hinsichtlich dieser materiellen Güter identifiziert. Zur Armut gehört sicher 
auch ein bestimmtes Maß von realer Entbehrung materieller Güter, auch wenn wir 
die Frage beiseite lassen, welche Güter (und unter welcher Rücksicht) unter den Ver- 
zicht der Armut fallen. Armut hat also einen durchaus materiellen Inhalt. Armut im 
Orden kann nicht einfach •Armut im Geiste" sein. Das Verhältnis zur materiellen 
Güterwelt muß sich konkretisieren und die Abständigkeit von ihr (auf die später zu 
kommen sein wird) muß konkret realisiert werden. Dennoch muß sehr deutlich zwi- 
schen Armut und bestimmten Armutsstilen unterschieden werden. Das hat man 
immer schon gewußt. Und darum war die Armut auch dort, wo man den gemein- 
samen •franziskanischen" Begriff voraussetzte, sehr verschieden. Es ist hier nicht der 
Ort, die verschiedenen historischen Stile der Armut zu analysieren, physiognomisch 
zu beschreiben und voneinander abzugrenzen. Es ist genug, wenn wir hier diesen 
Unterschied feststellen, weil er für spätere Überlegungen wichtig ist. Es ist genug, 
wenn wir sagen: die Berechtigung dieser Unterscheidung ist grundsätzlich durch die 
verschiedenen Armutsstile bei den einzelnen Orden als kirchlich berechtigt und als 
theologisch sinnvoll anzuerkennen. Man hat früher diesen Unterschied vielleicht zu 
schnell und zu einfach mit den Kategorien einer •strengeren" und einer •weniger 
strengen" und so einer •vollkommeneren" und •weniger vollkommenen" Armut an- 
zufangen versucht. In dieser Hinsicht wird man heute vorsichtiger sein. Man wird 
mehr auf die Verschiedenheit im Stil als unmittelbar und eigentlich in der •Strenge" 
reflektieren, man wird zugeben müssen, daß sich (wie auch in vielen anderen Dingen) 
der Unterschied in der •Strenge" unter den einzelnen Orden nivelliert hat und sich 
auch heute noch weiter auf einen ziemlich gleichartigen Stil in allen Orden hin- 
bewegt, der vielleicht einfach durch die gleiche allgemein wirtschaftliche Situation 
und den heutigen allgemeinen Lebensstil weithin erzwungen wird. Aber wer diesen 
Unterschied als schon historisch gegeben zwischen Armut (in ihrem Wesen) und 
Armutsstil zugibt, kann sich auch nicht grundsätzlich dagegen sperren, daß man 
heute im allgemeinen und in jedem einzelnen Orden darüber nachdenken muß, wie 
nun eigentlich heute der wirklich überzeugende und lebbare Armutsstil aussehen 



Die Armut des Ordenslebens in einer veränderten Welt 267 

muß, und er kann sich nicht einfach konservativ darauf versteifen, daß man den 
alten Stil, den man von den Vätern ererbt hat, konservieren soll und damit alle Fra- 
gen gelöst seien. Angesichts der heutigen Wirtschaftsverfassung geht das einfach 
nicht. Und wenn man es unschöpferisch dennoch versucht, entsteht ein trübes Gemisch 
aus (vielleicht voreiligen und ungeklärten) rein äußerlichen, aber unvermeidlichen 
Konzessionen an die neue Zeit und alten Ordenstraditionen, die nicht mehr wirklich 
asketisch bedeutsam sind, sondern nur noch Ordensfolkloristik bleiben. 

4. Es wird nicht zu leugnen sein, daß es auch in der Armutstradition und in der 
Tradition der Armutstheologie verschiedene Motivationen und Deutungen der Armut 
gegeben hat. Die Armut des Asketen der apostolischen Zeit und des Frühchristen- 
tums vor dem Entstehen des eigentlichen Mönchstums durch Antonius und vor allem 
Pachomius war eine andere als die der Koinobiten, in der Sache und zum Teil auch 
notwendig in der Motivation. Die Armut des rein Kontemplativen und des apostolisch 
Tätigen können in der Sache nicht einfach identisch sein und darum auch nicht in der 
Motivation. Die Armut des Ordenslebens erhält unbeschadet ihrer theologischen 
Wesensidentität vom jeweils verschiedenen Ganzen des einzelnen Ordens her eine 
je verschiedene Prägung und darum auch eine verschieden spezifizierte Motivation. 
Es ist also von der Geschichte her, die diese sehr verschiedenen Motivationen in den 
vielen Armutsbewegungen und Armutsstreiten durchaus kennt (alle Ordensreform- 
bewegungen und -kämpfe waren ja immer auch Armutsstreite weit über den franzis- 
kanischen Armutsstreit hinaus), durchaus berechtigt, wenn bei der theologischen 
Deutung und Motivation der Armut nicht eine absolut einsinnige Sinngebung 
angestrebt wird. Es ist von vornherein zu erwarten, daß die Armut in den Orden ein 
verhältnismäßig komplexes Gebilde ist, das in seiner Konkretheit gar nicht auf eine 
Wurzel theologisch zurückgeführt werden kann. 

II 

Zur theologischen Deutung der Ordensarmut 

Wenn nun nach dem theologischen Wesen der Armut gefragt werden soll, dann 
geschieht dies immer unter dem Vorbehalt, daß wir sowohl in einem sehr abstrakten 
Raum der Betrachtung sprechen als auch es vielleicht nicht fertig bringen, alle Wur- 
zeln dieses sehr komplexen Gebildes bloßzulegen. Da aber doch auch die theologische 
Sinnbegründung der Armut einigermaßen der Komplexheit des Phänomens gerecht 
werden soll, so sind zunächst einige Vorbemerkungen zu machen über den Horizont, 
innerhalb dessen eine Antwort auf unsere Frage überhaupt gesucht werden kann 
und soll. 

1. Wenn wir eine Antwort auf unsere Frage suchen, müssen wir von vornherein 
folgendes im Auge behalten: 

a. Wir suchen den Sinn der evangelischen Armut, d. h. jener Armut, die von Jesus 
selbst empfohlen wird. Soviele Formen auch im Lauf der Geschichte die Ordens- 
armut angenommen hat, soviele Stile in ihrer Übung herausgebildet wurden, immer 
und überall wollte sie die Erfüllung des evangelischen Rates Christi sein. Mag auch 
schon in dieser Lehre des NT von der freiwilligen Armut eine Mehrheit von Motiva- 



268 Karl Rahner 

tionen gegeben sein, die selbst einer Analyse bedürftig und fähig sind, so ist eben 
doch einfach zunächst einmal entscheidend, daß jede Ordensarmut diesen evange- 
lischen Rat befolgen will und daß jedes Ordensleben in seiner Armut sich einfach 
schon daher legitimiert weiß, daß Jesus sie empfohlen hat, selbst wenn es nicht 
gelänge, die Gründe deutlich zu machen, derentwegen Jesus selbst diese Armut emp- 
fiehlt. Ja man wird von vornherein sagen müssen und dürfen (und damit über- 
schreiten wir schon den hier zunächst zu behandelnden Fragenkreis nach dem Hori- 
zont der Armutsfrage): ein Moment an dieser Armut ist gerade die unauflösliche und 
weiter nicht ableitbare Beziehung zum Herrn und seinem eigenen Schicksal. Wir 
können sagen: zur Begründung der Armut gehört jene Theologie der Nachfolge 
Christi als Teilhabe am Schicksal Jesu einfach darum, weil dieses Schicksal das des 
Herrn war; die Konkretheit des Lebens des Herrn in seinem unableitbaren Gerade- 
so-und-nicht-anders-sein gehört als angenommene und weitergeführte hinein in das 
Leben dessen, der Jesus liebt und ihm nachfolgt. Aber auch darüber hinaus: alles, 
was die neutestamentliche Lehre von der Armut sonst noch als Motivation dieser 
Armut sagt, wird in die Ordensarmut hineingehören. 

b. Die Theologie der Armut wird nicht vergessen dürfen, daß es sich bei der 
Ordensarmut um ein Moment des Lebens einer Gemeinschaft handelt, die die 
geschichtliche und gesellschaftliche Greifbarkeit von Wesensmomenten der Kirche 
selbst ist. Die Orden sind ja nicht nur private Vergesellschaftungen von Menschen, 
die ein asketisches Leben auf ihre eigene Rechnung und Gefahr führen und in dieser 
Vergesellschaftung noch in etwa von der Kirche überwacht werden. Die Kirche inter- 
essiert sich für diese Gesellschaften auch nicht nur, weil sie nützliche Hilfen für die 
Aufgaben der hierarchischen Kirche abgeben können, welche Hilfeleistung aber, 
gemessen am Sinn und Inhalt des Ordenslebens, für das Ordensleben selbst nur 
akzidentell wäre (wie wenn etwa ein Bischof eine Schwesterngenossenschaft mit 
Gelübden gründet, weil er möglichst billige und verläßliche Köchinnen für seine 
Seminare und andere Anstalten braucht). Die Orden sind vielmehr eine gesellschaft- 
liche Konkretheit des Charismatischen und Enthusiastischen in der Kirche, das es als 
Wesensmerkmal der Kirche immer geben muß. Es kann keine Kirche der eschatolo- 
gischen Endzeit geben, in der nicht die evangelischen Räte als Wesensmerkmale der 
Kirche selbst gelebt werden. Und in dem Maße ein solches Leben unweigerlich auch 
gewisse organisatorische Formen annimmt, die das Nichtinstitutionelle, weil Charis- 
matische, doch in einem gewissen Sinn institutionalisieren (mit all der Gefahr der 
Mißdeutung, die so etwas einschließt), in dem Maße und dem Umfang gehören die 
Orden zum Wesen der Kirche, in denen sie ihr eigenes Wesen unter bestimmten Hin- 
sichten lebt, konkret macht und für die Welt greifbar darstellt. Die Orden sind ein 
Stück der Repräsentanz der siegreichen in der Welt angekommenen Gnade Gottes, 
die den Menschen über den Bereich seiner eigenen Wesensmöglichkeiten als inner- 
weltlicher hinausruft und hineinnimmt in das Leben Gottes selbst, ein Stück der 
Repräsentanz der Gnade, die das Wesen der Kirche ausmacht. Das darf nicht ver- 
gessen werden, wenn wir von Ordensarmut sprechen wollen. Sie muß von diesem 
Wesen der Orden her gesehen werden. 

c. Die Ordensarmut hat eine Funktion für diese Ordensgemeinschaften als freie 
Lebensgemeinschaften selbst. Diese praktische Seite der Armut, die wir jeden Tag 



Die Armut des Ordenslebens in einer veränderten Welt 269 

erleben, wird nicht das letzte Wesen der Ordensarmut ausmachen, aber sie kann und 
braucht nicht übersehen zu werden. Ein gewisses Maß von Ordensarmut (vor allem 
in einer gewissen Abhängigkeit und Gleichheit des Lebensstils) ist für das Bestehen 
einer intimen Lebensgemeinschaft, wie es die Orden sein wollen, unerläßlich. Von 
daher bestimmt sich der Sinn der Armut vom umfassenderen Sinn einer solchen 
Gemeinschaft. Ihr Sinn ist auch der Sinn der Armut. 

d. Insoweit ein Orden eine Aufgabe nach außen hat, insofern somit das Leben und 
Wirken der Gemeinschaft und der einzelnen in dem Dienst einer solchen (aposto- 
lischen, lehrenden, missionarischen, karitativen usw.) Aufgabe steht, wird auch die 
Ordensarmut mitgeprägt sein von diesem Zweck. Sie wird von daher in sich und in 
ihrem Stil ihre konkrete Bestimmung erhalten. 

2. Nun ist es aber klar, daß diese verschiedenen Horizonte, unter denen die 
Ordensarmut gesehen werden kann, nicht nur legitim sind, nicht nur die Armut zu 
einem komplexen und so reichen Sinngebilde machen, sondern auch, daß die von 
diesen verschiedenen Gesichtspunkten her sich anbietenden Sinngebungen der Armut 
in ihrer Vereinigung nochmals ein neues Problem aufgeben. Denn es ist gar nicht 
von vornherein klar, daß diese verschiedenen Motivationen ohne weiteres und 
reibungslos zur selben Armut, zum selben Armutsstil führen. Armut als evange- 
lischer Rat, Armut als persönliche Nachfolge Christi, des Armen und Leidenden, 
Armut als ein Stück der Sichtbarkeit der eschatologischen Repräsentanz der Gnade, 
die die Kirche ist, Armut als Organisationsprinzip einer Gemeinschaft, Armut als 
Mittel der Ballung der Kräfte einer Gemeinschaft zur Erfüllung ihrer Aufgabe nach 
außen brauchen nicht ohne weiteres zum selben konkreten, •armen" Lebensstil zu 
führen. Es kann durchaus sein, daß sie sich gegenseitig bedrohen und hindern. Eine 
radikale asketische Armut kann z. B. durchaus die Möglichkeit eines gemeinschaft- 
lichen Lebens bedrohen und aufheben. Die apostolische Indienststellung der Armut 
kann einen solchen Reichtum der Gemeinschaft zu bedingen scheinen, daß von einer 
wirklichen Armut des einzelnen Mitglieds und so von einer asketischen Armut keine 
Rede mehr sein kann. 

Von da aus ist hinsichtlich der Ordnung dieser verschiedenen Gesichtspunkte, so 
wenig einer schlechthin ausgeschlossen zu werden braucht, von vornherein folgendes 
zu sagen: die Armut als Nachfolge und Teilhabe am Schicksal Jesu in einer Art 
mystischer Identifikation und die Armut als neutestamentliche Aufforderung, als 
Rat, alles zu verlassen, zu verkaufen und den Erlös den Armen zu geben, brauchen 
und können sich gegenseitig keine Schwierigkeiten machen. Sie sind, wenn nicht auf- 
einander schlechthin zurückführbar (die Einmaligkeit Jesu auch in seiner geschicht- 
lichen Konkretheit, in der sie doch unser Nomos wird, läßt sich nicht adäquat in 
innerlich durchschaubare und apriorisch ethisch begründbare Prinzipien auflösen), so 
doch innerlich verwandte Größen, wie sich gleich noch deutlich ergeben wird. Das 
Moment, das in die Armut hineingebracht wird, insofern die Orden Momente am 
Wesenssinn der Kirche sind, wird auch nicht zu den beiden erstgenannten Wesens- 
gründen der Armut in Spannung stehen können. Denn die Kirche soll ja (wie weiter 
noch zu zeigen sein wird) jene Gnade greifbar in der Welt zur Erscheinung bringen, 
die der Inhalt der Basileia thou Theou ist, um deretwillen der Jünger Jesu aufgefor- 
dert wird, arm zu sein. Aber anderseits wird auch von vornherein klar sein müssen, 



270 Karl Rahner 

daß die organisationstechnische und die werktechnische Sinngebung, um einmal die 
beiden noch genannten Sinndeutungen so zu nennen, nur in Abhängigkeit und 
Unterordnung unter die vorher angedeuteten Sinngebungen ein Recht, beachtet zu 
werden, ausweisen können. Wo sie sich so vordrängen würden, daß sie die ursprüng- 
lichere Wesensbegründung verletzen oder aufheben würden, müßten sie abgelehnt 
und bekämpft werden. Wenn ein Orden ein Orden der evangelischen Räte sein und 
bleiben will, dann können apostolische, missionarische, gelehrte, karitative usw. 
Ziele nie so als bestimmendes Moment der Lebensweise einer Ordensgemeinschaft 
auftreten, daß sie praktisch die evangelische Armut aufheben dürften. Wenn ge- 
wisse, an sich durchaus legitime Ziele, einen Lebensstil erfordern würden, den man 
sinnvoll und ehrlich nicht mehr als Armut bezeichnen kann, dann müßten eben solche 
Ziele außerhalb der Ordensgemeinschaft erstrebt und realisiert werden. Man kann 
ja nicht apriori von dem Axiom ausgehen, es müßten alle sinnvollen und der Kirche 
notwendigen Ziele auch darum schon in Ordensgemeinschaften realisiert werden 
können. Die moderne Verknüpfung des Ordenslebens mit allen ungefähr in der 
Kirche denkbaren Bestrebungen hat zwar zur Meinung Anlaß gegeben, dieses Axiom 
bestehe. Es ist und bleibt aber falsch und unbewiesen, wo es stillschweigend als 
selbstverständlich auftritt. 

3. Welches ist nun der evangelische Sinn der Armut in der Lehre Jesu? Wir sehen 
davon ab, daß die Armut zunächst einmal einfach eine Teilnahme am Leben des 
Herrn ist, der in einer faktischen Weise arm, besser: ärmlich lebte (Lk 9,57; Mt 8,20; 
2 Kor 8, 9). Wir sehen auch bei dieser nun gestellten Frage davon ab, daß wir die 
neutestamentliche Armut nur antreffen als Empfehlung einer Lebensweise, die der 
einzelne als einzelner führt, daß also im NT die Idee eines gemeinsamen Lebens von 
Armen im evangelischen Sinn und als einer selbst armen Gemeinschaft noch nicht 
greifbar ist. Wir sehen auch davon ab, den urchristlichen •Kommunismus" der Jeru- 
salemer Urgemeinde (Apg4, 32-37) in unsere Erwägung einzubeziehen, weil das 
eine zu umfangreiche Untersuchung bedeuten würde. Wir haben aber das Recht, dar- 
auf zu reflektieren, daß offenbar in der Auffassung des Herrn die von ihm empfoh- 
lene Jungfräulichkeit •um des Himmelreiches" willen (Mt 19,12) und die ebenso und 
aus demselben Motiv empfohlene Armut (Mt 19, 21; Lk 18, 22) einer selben Grund- 
vorstellung entspringen. Auch wenn kein apriori schon zwingender Grund dafür vor- 
liegt, jede sittliche Forderung oder Empfehlung Jesu als vor ihm nicht existierend 
zu erklären, wir also dogmatisch und historisch durchaus apriori mit der Möglichkeit 
redinen können, daß Jesus in seiner Armutempfehlung ein Programm sich zu eigen 
machte, das schon vor ihm im Spät Judentum vorhanden war, so können wir dennoch 
(wenn auch mit einiger Vorsicht) sagen, daß es die Armut, die Jesus meint und seinen 
Jüngern empfiehlt, weder im Alten Testament noch im Spätjudentum gegeben hat, 
das die religiöse Umwelt Jesu bildet. Auch nicht eigentlich im Qumran. Das kann 
hier nicht bewiesen werden. Es ist aber für unsere Frage auch nicht entscheidend. Wir 
setzen auch voraus (wozu der Beweis hier ebenfalls zu weit führen würde), daß Jesus 
mit seinem Ruf zur Armut kein Sozialprogramm aufstellen wollte, weder als Forde- 
rung noch als Ideal allgemeiner wirtschaftlicher und sozialer Gestaltung der Welt 
im Ganzen. 

Unter diesen Voraussetzungen können wir sagen: Jesus weiß und erklärt, daß mit 



Die Armut des Ordenslebens in einer veränderten Welt 271 

ihm und in ihm die Basileia Gottes angekommen ist und sich anbietet, daß durch 
dieses Kommen der Basileia die Menschen in eine absolute, radikale Entscheidungs- 
situation höchster Schärfe und Dringlichkeit versetzt sind, in eine eschatologische 
Situation. Nicht weil der Mensch von seinem Wesen her immer und immer gleich- 
mäßig als sittliches Wesen in seinem Handeln vor der Entscheidung zwischen Gut 
und Böse, zwischen einem Ja und Nein auch zu Gott steht, sondern weil jetzt in Jesus 
das unüberbietbare Heilsangebot von Gott her als höchster geschichtlicher Kairos da 
ist, weil Gott in Jesus von sich selbst her den Menschen zur letzten Entscheidung 
zwingt, dadurch ist nach Jesu Lehre eine radikale Entscheidungssituation im Kairos 
Jesu für den Menschen gegeben. In dieser so verstandenen Ankunft der Basileia 
Gottes ist nun nach Jesus der Reichtum des Menschen so sehr eine Gefahr und ein 
Hindernis für die glaubende Aufnahme dieses Reiches Gottes, daß leichter ein Kamel 
durch ein Nadelöhr als ein Reicher in diese Basileia eingeht (vgl. Mt 19, 23 f.; Mk 
10, 25; Mt 13, 22; Lk 1,53; 6, 24; Mt 6, 19-24). Nicht als ob Besitz als solcher schon 
in sich unsittlich sei oder Besitzlosigkeit in sich selbst schon einen sittlichen Wert dar- 
stellte. •Eine grundsätzliche Ablehnung des Besitzes, wie sie uns im Buddhismus und 
bei den griechischen Kynikern und bei einigen Stoikern begegnet, ist Jesus fremd' 
(Schmid, LThK I2880). Jesus steht den Reichen nicht als sozialer Klassengegner 
gegenüber. Aber der Reichtum, gehäufter Besitz bedeutet nach Jesus die dringlichste 
Gefahr für den Menschen, daß er, verwickelt in die Sorgen dieser Weltzeit, die An- 
kunft des Reiches übersieht, den letzten Anruf Gottes stumpf und träge überhört, 
nicht jene radikale Freiheit des Herzens und aller seiner Kräfte besitzt, die für den 
ungeteilten Empfang des Reiches notwendig sind. Und darum fordert er solche, die 
in seiner engeren Nachfolge dieses Reich empfangen wollen, auf, ihren Besitz den 
Armen zu geben, selbst arm zu werden (Mt 19, 16-30; Lk 9, 3; 9, 57 f.; 12, 33; 18, 22). 

Die Frage, warum der Reichtum und unter welchen Gesichtspunkten und aus wel- 
chen Eigentümlichkeiten er dieses Hindernis für die Bereitschaft zur Basileia sei, 
wird von Jesus kaum ausdrücklich beantwortet. Jesus scheint das als sich von selbst 
verstehend zu betrachten. Wer reich ist, hat Sorgen (Mk 4, 19; Lk 8, 14), will mehr 
haben, er gibt sich dem Genuß hin, genießt die mit dem Besitz gegebene Macht, den 
Genuß und die Sicherheit (Lk 16,19; 12, 15-21), er hat seinen •Schatz" auf Erden 
anstatt im Himmel (Lk 12, 33 f.). Jesu Einschätzung der Gefahr des Reichtums ist 
also schlicht an der Beobachtung der durchschnittlichen Alltagswirklichkeit abgelesen, 
wie sie sich dem nüchternen Menschen darbietet, der sich ihr unbefangen stellt und 
sie nicht idealisiert und sich selbst nichts vormacht. Von da aus ist auch ohne weite- 
res klar, daß man bei einer Systematisierung dieser Weherufe Jesu über die Reichen 
und den Reichtum (vgl. Lk 6, 24 f.) dieses prophetische, sich an der konkreten Durch- 
schnittswirklichkeit entzündende genus litterarium immer im Auge haben muß, will 
man nicht zu einer solchen doktrinären Verallgemeinerung und ausnahmslosen Axio- 
matik kommen, die Jesus fern lag, weil er sich selbst ausdrücklich davon distanziert 
(Mt 19,26), und weil sie seine Herzensethik doch wieder zu einer eindeutig kontrol- 
lierbaren und ausweisbaren Ethik sachlicher Leistung, also zu einem Stück Pharisäis- 
mus, machen würde. Überdies hat man trotz Mt 8, 20 den Eindruck, daß Jesus nicht 
eigentlich bettelarm war und wirklich vom Hunger bedroht. Er besaß Geld (vgl. Jo 
12, 6) und hatte offenbar genug Gelegenheit, sich von reichen Freunden unterstützen 



272 Karl Rahner 

zu lassen, wenn er dessen bedurfte. Man kann also nicht sagen, daß die Meinung des 
AT (Spr30, 8 f.), wonach eine Mittellage zwischen sattmachendem Reichtum und 
Bettelarmut eine im Durchschnitt optimale Bedingung für den Dienst Gottes sei, 
durch Jesu Beispiel einfach desavouiert sei. 

Man sieht ohne weiteres, daß die Motivation der Armut bei Jesus identisch ist mit 
seiner Motivation der freiwilligen Ehelosigkeit um des Himmelreiches willen. In 
dem evangelischen Rat der Armut fordert Jesus diejenigen, die sich in seine engere 
Nachfolge begeben und so •vollkommen" (Mt 19, 21) sein wollen, auf, durch eigenen 
Entschluß in ihrem eigenen Leben jene Situation herzustellen, die die jener •Armen" 
ist, die er in der Bergpredigt selig preist, d. h. also der •Anavim", die wirklich arm, 
sozial schwach, bedroht und leidend sind, ihr Geschick aber zugleich •demütig" und 
gottergeben tragen, ihr äußerliches Los im Glauben umprägen und es so zu dem 
gestalten, wozu es die freiwillig Armen nach Jesu Absicht machen sollen, zur äußer- 
lich das Innere fördernden Situation der ungeteilten Freiheit, Gottes Basileia-Ruf in 
Christus zu hören. 

Zu dem Gesagten muß aber noch ein weiterer Gesichtspunkt hinzugefügt werden. 
Jesus fordert denjenigen, der um des Himmelreiches willen freiwillig arm werden 
will, auf, seinen Reichtum den Armen zu geben. Damit ist offenbar nicht die prak- 
tisch am leichtesten handhabbare Weise angegeben, arm zu werden, so daß man z. B. 
(wenn es technisch ebenso leicht durchführbar wäre) seine Habe auch ebenso gut ver- 
brennen könnte, um arm zu werden. Der arme Nächste ist deutlich als Ziel dieser 
Weggabe des eigenen Reichtums gesehen und gewollt. Ihm soll geholfen werden. 
Gewiß im Sinn Jesu nicht als einem •Entrechteten" und •Enterbten", der ein sozial- 
politisches Recht auf Reichtum hat. Sondern weil er der Bruder ist im Reiche Gottes, 
weil er als solcher geliebt ist, weil diesem in dieser Geste des Glaubens an das Kom- 
men des Reiches Gottes von oben her gesagt werden soll, daß das Reich Gottes da ist. 
Dieses Reich eint und verbindet ja die Menschen, die durch die Schuld der Welt 
uneins und untereinander zerfallen sind. Wo also der Glaube an dieses Kommen des 
himmlischen Reiches konkret als freiwillige Armut gelebt wird, muß dieser Glaube 
als Glaube an die Einheit der Liebe der von Gottes Gnade geeinten Menschen kon- 
kret werden: der Mensch verteidigt den Bereich irdischer Güter nicht mehr als die 
Bastion seiner egoistischen Selbstverteidigung den anderen gegenüber, sondern gibt 
ihnen Anteil an diesen Gütern, weil er sie als die Mitbürger des Reiches vertrauend 
lieben kann. Eine Art Gütergemeinschaft (die natürlich die verschiedensten Formen 
annehmen kann und nicht notwendig gerade so wie die der Jerusalemer Urgemeinde 
aussehen muß) ist ein inneres Moment an dieser Armut als der realisierenden Geste 
der neuen Bruderschaft in Christo. (Von da aus könnte auch die durch die Güter- 
gemeinschaft mitbedingte Bruderschaft in den Orden gesehen werden, durch deren 
Dienst hindurch der einst private Reichtum in den Dienst der Gesamtkirche tritt. 
Freilich ist dies nur dann der Fall, wenn der eigenbesitzsüchtige private Egoismus 
nicht durch einen kollektiven Egoismus einer größeren Gemeinschaft gerade der 
Kirche oder anderen Christen gegenüber, z. B. den klösterlichen Hausangestellten 
gegenüber, abgelöst wird). Dieser Aspekt der evangelischen Armut ist immer auch 
dort mitzudenken, wo wir nochmals in mehr theologisch systematischer Weise die 
Armut als eschatologische Glaubensgeste an die Ankunft des Reiches Gottes von 



Die Armut des Ordenslebens in einer veränderten Welt 273 

oben aus Gnade zu deuten suchen. Es darf dabei nie übersehen werden, daß dieses 
Reich, das Einheit der Bruderschaft, der Liebe ist, gerade auch durch die Geste des 
freiwilligen Armwerdens aufgenommen werden will. 

Den engeren Anschluß an seine Person und die damit gegebene freiwillige Armut 
sieht Jesus vor allem auch bei denen geboten, die sich in den Dienst seiner missiona- 
rischen Sendung stellen (Mt 10,9: Aussendungsrede). 

Wenn wir zusammenfassen, können wir vielleicht sagen: die evangelisch freiwil- 
lige Armut bei Jesus ist kein Sozialprogramm zur Reform wirtschaftlicher Zustände 
um ihrer selbst willen, sie ist kein Moment an einer bloßen immer gültigen Wesens- 
ethik (insofern also nicht •asketisch", wenn man darunter Enthaltsamkeitsforderun- 
gen essentialer Art verstehen will). Sie ist eine Konsequenz der eschatologischen 
Heilssituation. Sie hat also nur insofern Bedeutung, als sie die radikale Bereitschaft 
zum Reich Gottes fördert, nicht aber als reine Besitzlosigkeit in sich selbst oder als 
kleinbürgerliche Bescheidenheit und Genügsamkeit. Sie ist noch nicht als Lebensweise 
einer Gemeinschaft, wohl aber als Ermöglichung und Freiheit missionarischen Tuns 
gesehen. Sie ist die Absage zunächst einmal an jenen Reichtum, wie er mit seinen 
durchschnittlichen Wirkungen in der geschichtlichen Situation Jesu auftrat, so daß 
eine •Übersetzung" des Armutsrates in die je neuen wirtschaftlichen Situationen 
unerläßlich ist. Sie ist aber nicht als bloße Gesinnung, als (in diesem Sinn) •Armut 
im Geiste" gemeint, sondern schließt als inhaltlich-materiales Moment (trotz aller 
Gesinnung der Freiheit des Herzens für das Reich Gottes) eine konkrete Verzicht- 
leistung auf materielle Güter ein. 

4. Wenn wir (unter Übergehung der Lehre der Apg, des Paulus und des Jakobus) 
das erzielte Resultat noch ein wenig theologisch zu durchdringen und zu systemati- 
sieren suchen (wodurch es gleichzeitig erweitert wird, indem es mit allgemeineren 
theologischen Einsichten in Verbindung gebracht wird), so ist zu sagen: 

a) Christliche Ethik ist immer so Gesinnungsethik, daß die Haltung des Herzens 
sich in einer von dieser inneren Gesinnung verschiedenen Wirklichkeit greifbarer 
Art, im •Werk", objektivieren und am Werk realisieren muß, das von der Gesin- 
nung, auf die alles ankommt, verschieden ist, eine letzte Versicherung der Gottgefäl- 
ligkeit der innersten Haltung des Herzens darum nicht erlaubt und doch das notwen- 
dige, unerläßliche und von Gott in sich selbst gewollte Material ist, an dem sich diese 
innerste Haltung (des Glaubens und der Liebe) allein realisieren kann, so sehr die 
Objektivierung dieser Gesinnung von verschiedener Gestalt und Deutlichkeit sein 
kann. Das alles gilt daher auch von der Armut: sie ist Gesinnung und Werk in Ein- 
heit in dem dialektischen Unterschied von Gesinnung und Werk. Die Abständigkeit 
gegenüber dem materiellen Besitz ist noch nicht Glaube und Liebe, auf die allein 
alles ankommt, und doch ist für die, die dazu aufgefordert sind, eben dieser Glaube 
und diese Liebe nicht anders zu verwirklichen als dadurch, daß sie sich realisieren in 
der Armut als ihrer Erscheinung, ihrem •Werk". 

b) Die evangelische Armut ist (in dieser Zweieinheit, von der eben die Rede war) 
nur als Antwort auf die heilsgeschichtliche Situation gemeint, in der der Mensch 
durch die eschatologische Gegenwärtigkeit des Reiches Gottes in Jesus steht. Armut 
ist wie alle Entsagung (das •Vorbeigehenlassen" der Welt • vgl. Didache 10, 6 •, 
das Haben, als habe man nicht • vgl. 1 Kor 7,29-34 •, die Ehelosigkeit usw.) im 



274 Karl Rahner 

Neuen Testament Realisation des Glaubens an das Kommen der alle innerweltliche, 
vom Menschen selbst herstellbare Erfüllung überbietenden Gnade Gottes, die Gott, 
selbst ist. Weil diese Gnade die absolute Selbstmitteilung Gottes, wie er in sich 
selbst west, ist, und weil sie jetzt erst in Christus offenbar geworden ist als die alle 
irdischen Maßstäbe sprengende und alle erfahrbaren Werte überbietende Herrlich- 
keit Gottes selbst, darum kann erst jetzt der Mensch dadurch auf dieses Kommen 
Gottes antworten, daß er, der in seiner bloßen Natürlichkeit nochmals der in sich 
selbst sündig Verfangene ist und darum seine Öffnung auf die seine •Natur"' über- 
bietende Herrlichkeit Gottes wie einen tötenden Schmerz erfahren muß, im Akt des 
Glaubens innerweltliche Werte fahren läßt (dazu ermuntert von Gott selbst, nicht 
aus eigener Souveränität), die ohne diesen Anruf Gottes zu opfern sinnlos, unsittlich 
und wesenswidrig wäre. Der Akt des Glaubens realisiert sich und wird konkret, d. h. 
die ganze Wirklichkeit des Menschen, seine Leiblichkeit, Gesellschaftlichkeit und 
Geschichtlichkeit umfassend, dadurch, daß er Wirklichkeiten und Werte darangibt, 
die zu opfern entweder Akt der Verzweiflung (oder Resignation) über den Sinn des 
Daseins oder Aufsprengung der innerweltlichen Ordnung auf die Wirklichkeit Got- 
tes hin ist, die von oben als Gnade kommt. 

Der Sinn der Armut ist demnach der Akt des Glaubens an die Gnade von oben 
als die einzige endgültige Erfüllung des menschlichen Daseins. Dadurch ergibt sich, 
daß, wenn der Glaube das Heil bedeutet und er sich (vgl. a) immer notwendig kon- 
kretisieren muß, ein solches Vorübergehenlassen der Welt zu jedem Glauben in 
irgendeinem Umfang und in irgendeiner Weise gehört. Die •Armut im Geiste" aller 
Christen beinhaltet also notwendig, wenn auch nicht in einem material determinier- 
baren Umfang, eine Armut in der nüchternen Wirklichkeit des Lebens. Vom WTesen 
der Sache her gesehen kann also die Armut der Ordensleute und das reiche oder 
arme Leben der sonstigen Christen nur fließende Übergänge haben, beide können 
nicht durch zwei absolut wesensverschiedene Lebensweisen voneinander getrennt 
sein. Und umgekehrt: Der vorübergehenlassende Verzicht auf •Welt"', auf inner- 
weltliche absolut setzende Selbstbehauptung muß als Akt christlichen Glaubens, der 
um die Welt als schlechthin in allen ihren Dimensionen zu erlösende weiß, immer 
auch ein Akt des Glaubens an die Erlösbarkeit der Welt sein. Ein solcher arm- 
machender Akt des Glaubens kann also gar nicht einfach darin seine absolute We- 
sensgestalt in Vollendung erblicken, daß schlechthin, soweit dies physisch nur mög- 
lich ist, nichts besessen wird. Er würde sonst ja implizit sagen, daß die Freiheit von 
der Welt schon in sich selbst der Besitz Gottes sei. Das aber ist falsch. Die Überbie- 
tung der Welt ist nur die durch Gottes Gnade selbst ermöglichte Geste des Glaubens 
daran, daß Gott sich selbst aus Gnade der Welt, sie sogar verklärend, schenkt, und 
diese Gnade weder durch die Erfüllung der Welt noch durch Weltflucht als solche 
allein erzwungen werden kann. Und überdies: die Welt als positiven Wert kann nur 
der im Akt des Glaubens stehen lassen, der ein positives Verhältnis zu ihr hat. Der 
Kümmerliche, der von der Dürftigkeit und Anspruchslosigkeit seines Wesens her 
Karge, Unentfaltete, Frugale, der Mensch, der von vornherein kleinbürgerlichen 
Maßstäbe, ist gar nicht der Mensch, der in einem erheblichen Maße den Sinn des 
Aktes des Glaubens in Armut vollziehen kann. Das •Ideal" der Ordensarmut kann 
also nie darin bestehen,  daß es in schlechthin gleichem Maße wachsend realisiert 



Die Armut des Ordenslebens in einer veränderten Welt 275 

betrachtet wird, als die äußerliche Entbehrung materieller Güter wächst, noch ist es 
das Ideal der spießig Genügsamen oder derer, die in engherziger Pedanterie über 
eine solche kleinbürgerliche Lebensweise und die Einhaltung ihrer rechtlichen Spiel- 
regeln um ihrer selbst willen wachen. 

c) Insofern die Kirche als ganze die Kirche der Glaubenden nicht nur zu sein hat, 
sondern auch als solche in Erscheinung treten muß, das Zeichen des Glaubens in der 
Welt sein muß, gehört die Konkretheit des Aktes des Glaubens in dem Akt der Ent- 
sagung auf innerweltliche Erfüllungen (der verschiedensten Art) zu ihrem notwen- 
digen Erscheinungsbild, das ihr nie fehlen darf. Es ist die Weise des existentiellen 
Zeugnisabiegens für den Glauben, die ebenso zu ihrem Wesen als heiliger Kirche 
gehört wie die autoritative Verkündigung des Glaubens. Von da aus ist verständ- 
lich, daß die Pflege dieses asketischen Glaubenszeugnisses der Kirche und in der 
Kirche zu den wesentlichen Aufgaben der Kirche gehört. Die Kirche muß selbst 
immer wieder sich gestalten und präsentieren als eine Kirche, in der die Wahrheit 
gelebt wird, daß die Gnade am Kommen ist und die Gestalt der Welt vergeht, daß 
sie die auf die Wiederkunft des Herrn Harrende ist, die hoffend dem ewigen Reich 
Gottes als dem noch am Kommen Seienden entgegensteht: glaubend, hoffend und 
liebend. Die Pflege solchen eschatologischen Glaubenszeugnisses durch die •Asketen" 
der Kirche in der Kirche, in der wegen der wesentlichen Zugehörigkeit dieses Zeug- 
nisses zur Kirche diese Askese immer ein •Stand" in der Kirche ist, geschieht natur- 
gemäß leichter und wirksamer, wenn sich die Kirche nicht einfach nur an den einzel- 
nen, vereinzelten Asketen wenden muß, sondern diese zur Geltung ihrer charisma- 
tischen Sendung und Aufgabe eine Gemeinschaft bilden und diese Gemeinschaft und 
in ihr die einzelnen Asketen von der Kirche gestaltet, geleitet, mit den Heilskräften 
der Kirche begabt und immer aufs neue auf die Aufgabe hingelenkt werden, zu der 
sie • die einzelnen in diesen Gemeinschaften und die Gemeinschaften selbst • von 
Gott berufen sind. Die Armut als freiwillig gewählte Lebenssituation, die den Glau- 
ben an das Kommen der Gnade von oben proklamiert und darstellt, ist also von 
ihrem Wesen her ein kirchlicher Akt wie die ganze Askese eschatologischer Berufung 
und solchen Glaubens. Daraus aber ergibt sich, daß diese Armut nach Kräften so 
gestaltet werden muß, daß sie diese glaubensbezeugende Funktion der Kirche und 
in der Kirche nach innen und außen wahrnehmen kann. 

III 

Zur heutigen Situation der Gestaltung der Ordensarmut 

Wir kommen zum dritten und dunkelsten Teil unserer Überlegungen. Es handelt 
sich um die Frage, die sich stellt, wenn diese evangelische Armut in einer bestimm- 
ten, nämlich unserer Zeit realisiert werden soll. Armut und Reichtum sind ja von 
vornherein relative Begriffe. Sie besagen immer die Menge der materiellen Güter, 
die ein einzelner zu seiner eigenen freien Verfügung hat, in einem Vergleich zu der 
Menge von solchen Gütern, die man in der betreffenden Wirtschafts- und Kultur- 
periode durchschnittlich besitzt. Es hat nicht viel Sinn, einen Pygmäen im Wald 
Zentralafrikas deswegen •arm" zu nennen, weil er kein Hemd besitzt. Zur Zeit Jesu 
wird man in Palästina vielleicht •arm" gewesen sein, wenn man nur einen statt zwei 



276 Karl Rahner 

Röcke besaß (vgl. Mt 5,40; 10,10). Heute wird mit Recht auch einer •arm" genannt, 
der nur zwei Hemden sein eigen nennen kann. Armut ist also ein relativ auf eine 
bestimmte Wirtschaftssituation bezogener Begriff. Dennoch ist er nicht sdilechthin 
relativ. Denn eine gewisse Konstante innerhalb der dauernden geschichtlichen Ver- 
änderung der wirtschaftlichen Situation gibt es eben doch. Bezogen auf die biolo- 
gische Existenz des Menschen gibt es ein gewisses nach oben und unten absolutes 
Existenzminimum. Man kann in etwa mit einer absoluten, konstanten Zahl sagen, 
wie viele Kalorien ein Mensch braucht, um nicht zu verhungern. Wegen dieser Kon- 
stante kann man nicht sagen, der Begriff der Armut und des Reichtums seien einzig 
und allein von der jeweiligen Wirtschaftssituation allein her zu bestimmen, und es 
sei überhaupt keine legitime Frage, ob z. B. unsere •Armut" heute noch etwas mit 
der •Armut" zur Zeit Jesu material zu tun habe. Aber anderseits: weil der Mensch 
eben nicht nur das rein biologische Wesen ist, weil er also Bedürfnisse hat, die nicht 
rein von seinem Bios her bestimmt sind, sondern geschichtlichen Veränderungen 
unterliegen, ohne darum einfach willkürlich zu sein, und vom einzelnen nicht nach 
eigener Entscheidung allein festgelegt werden können, kommt in den Begriff der 
Armut ein variables, geschichtlich veränderliches und der Festsetzung des einzelnen 
weitgehend entzogenes Element hinein. Und von da her ergibt sich die Frage: was 
heißt eigentlich heute religiöse Armut? Und von dieser Frage her wird sich ergeben, 
daß in der Armut und im Armutsstil sich einfach durch die Veränderungen der wirt- 
schaftlichen und sozialen Verhältnisse nicht unbedeutende Wandlungen vollzogen 
haben, die wir im kirchlichen Armutsrecht der religiösen Genossenschaften noch nicht 
genügend zur Kenntnis genommen haben, die wir ordensrechtlich noch längst nicht 
genügend aufgefangen und verarbeitet haben, ergibt sich, daß die Bedeutung der 
Armut der Orden für die Kirche und ihr Zeugnis in der Welt doch eine nicht un- 
wesentliche Verschiebung erfahren hat und daß wir aufgerufen sind, einen Armuts- 
stil zu entwickeln in neuem Bemühen, der die stets bleibende Funktion der Armut im 
religiösen Leben des einzelnen, der Orden und der Kirche nach innen und außen 
besser ermöglicht. 

Es ist sehr schwer, in einer systematisch klar durchschaubaren Weise und auch nur 
einigermaßen gleichmäßig und erschöpfend das zu sagen, was zu dieser Frage zu 
sagen wäre. Sie werden also gebeten, das Fragmentarische und Ungeordnete der 
folgenden Überlegungen zu entschuldigen. 

1. Zunächst eine Beobachtung, die vielleicht geeignet ist, einem mißtrauischen und 
gereizten Empfinden zu begegnen, das man unter den Ordensleuten heute da und 
dort bei idealen Religiösen hat, dem Empfinden nämlich, als sei es klar und aus- 
gemacht, daß wir Ordensleute heute in der Armutsfrage nur davon bedroht seien, 
laxer zu werden, und die einzige Aufgabe der Obrigkeiten in den Orden sei, sich 
gegen ein solches Abgleiten zu stemmen. Wenn Armut wirtschaftliche Ungesichert- 
heit bedeutet und ein Verzicht auf jene soziale Macht, die mit dem Besitz verbun- 
den ist, dann wird man sagen können, daß die Orden als Gemeinschaften, aufs ganze 
gesehen, noch nie so arm waren, wie heute. Wenn es richtig ist, daß der einzelne 
Ordensmann am Reichtum oder der Armut seiner Gemeinschaft partizipiert, dann 
bedeutet diese Feststellung auch etwas für den einzelnen in den Orden. Diese Fest- 
stellung aber besteht doch wohl eindeutig zu recht. Die in einem mittelalterlichen 



Die Armut des Ordenslebens in einer veränderten Welt 277 

Stift, auch in einem mittelalterlichen Kloster von Bettelmönchen oder in einem Jesui- 
tenkolleg des 17. Jahrhunderts zusammengeballte Gütermenge und die damit ge- 
gebene Macht war im Vergleich mit der damals der Gesamtwirtschaft zur Verfügung 
stehenden Gütermenge prozentuell ein viel größerer Teil des Gesamtvermögens als 
es heute der Fall ist. Und dies gilt vermutlich auch dann noch, wenn man die beiden 
Verhältniszahlen bereinigen würde durch die Beachtung des Verhältnisses der da- 
maligen und heutigen Zahl der Klosterinsassen zur jeweiligen Gesamtbevölkerung. 
Die Klöster sind alle ärmer geworden, als sie je waren, wenn anders Armut nicht 
bloß an der absoluten Gütermenge, sondern auch nach deren Verhältnis zu der in 
einer bestimmten Zeit überhaupt vorhandenen Gütermenge bestimmt wird. Daß mit 
diesem Wachsen der Armut nicht ein Wachsen biologischer oder sonstiger wirtschaft- 
licher Ungesichertheit in gleicher Proportion verbunden ist, ist einfach eine Folge 
der allgemeinen Wirtschaftssituation. Vielleicht hat m. a. W. früher auch für einen 
Ordensmann eher als heute die Gefahr bestanden, daß er verhungert. Aber das 
kommt einfach daher, daß diese Gefahr allgemein geringer geworden ist als früher. 
Auch die wirtschaftliche Gesichertheit ist wohl wenigstens relativ beim Ordensmann 
geringer geworden als bei vielen anderen sozialen Gruppen im Vergleich mit deren 
Sicherheit in früheren Zeiten. Diese Feststellung wird nicht deswegen falsch, weil 
diese größer gewordene wirtschaftliche Ungesichertheit beim Ordensmann nicht 
eigentlich wirtschaftlichen Ursachen (wie in früheren Zeiten), sondern anderen Ur- 
sachen entspringt, z. B. der Bedrohtheit der religiösen Gemeinschaften durch reli- 
gions- und kirchenfeindliche politische Mächte. Man kann also unter gewissen Hin- 
sichten durchaus sagen, daß Gott in der Lenkung seiner Kirche dafür gesorgt hat, 
daß die Kirche und ihre Orden ärmer geworden sind als früher. Insofern brauchen 
wir uns vor unseren Vätern in der Armutsfrage eigentlich nicht zu verstecken, auch 
wenn wir heute eine Schreibmaschine und eine Armbanduhr und sonst noch Dinge 
haben, die jene nicht besaßen. Richtig ist natürlich, daß die absolute Gütermenge, 
die heute auch dem Ordensmann zur Verfügung steht, ganz außerordentlich gewach- 
sen ist im Vergleich zu der früherer Zeiten. Das aber ist das Ergebnis nicht etwa 
einer Entwicklung der Orden als solcher oder gar eines Abfalles vom Ordensideal 
der Armut, sondern die Folge der allgemeinen Wirtschaftsentwicklung. So aber ist 
diese Tatsache doch die Grundlage des heutigen Problems der Armut in den Orden. 

2. Da ist zunächst das Problem der Gesichertheit des Menschen von heute (und so 
auch des Ordensmannes). In unserer heutigen Wirtschaft steht, im Gegensatz zu 
früheren Zeiten, jenes absolute, für die reine Erhaltung des biologischen Daseins 
notwendige Existenzminimum jedem, und so auch dem Ordensmann, mit einer ziem- 
lich großen Sicherheit zur Verfügung. Die Wahrscheinlichkeit, heute bei uns in unse- 
ren Wirtschaftsgebieten zu verhungern, ist minimal. Aber auf eben diese Sicherheit 
hatte eigentlich die ursprüngliche Armut in früheren Zeiten der Wirtschaft weit- 
gehend verzichtet. Man wurde ein Armer, der im eigentlichen Sinn bettelte und der 
nicht nur verhungerte, wenn er nicht ein • nicht garantiertes • Almosen bekam, 
sondern der auch am unmittelbarsten und härtesten von einer allgemeinen Not- 
situation (Ernteausfall, Seuche usw.) betroffen wurde, die selbst wiederum viel leich- 
ter und unabwendbarer eintrat. Selbst wenn man sagen kann, daß trotz dieser heu- 
tigen wirtschaftlichen Situation die Daseinsangst und -Unsicherheit vielleicht mehr 



278 Karl Rahner 

als früher ein Charakteristikum des Menschen ist, so ändert das nichts an der fest- 
gestellten Tatsache. Denn diese Daseinsunsicherheit wird ja durch die religiöse Ar- 
mut bei den Ordensleuten, wenn sie auch bei ihnen gegeben sein sollte, nicht vergrö- 
ßert, wie dies durch die Armut früherer Zeiten geschah. Sie würde auch nicht ver- 
stärkt, wenn die Ordensleute eine radikalere Entbehrung praktizieren würden, als 
sie es durchschnittlich tun. Denn auch durch eine strengere Bescheidung hinsichtlich 
der Menge und Art wirtschaftlicher Güter kämen sie jener Grenze des Daseinsmini- 
mums nicht wirklich näher, an der diese Daseinsunsicherheit entsteht. Sie würden 
zwar härter und entbehrungsreicher leben, und man kann eine solche Lebensweise 
durchaus verteidigen und loben. Aber sie wären, standardisiert auf ein solches Kon- 
sumniveau sehr bescheidener Art, erst recht gesichert. Denn eben diese bescheidene 
Gütermenge ist dasjenige, was am leichtesten zu haben ist. Das kommt von einem 
anderen Umstand, der auch die Situation wesentlich ändert, innerhalb derer heute 
die Armut, auch die religiöse, auftreten muß: in der industriellen Gesellschaft kann 
jede Arbeitkraft auch tatsächlich gütererzeugend eingesetzt werden. Damit ist aber 
das Betteln zu einem bloßen Randphänomen geworden; das Almosen kommt als 
Gewährung des Existenzminimums praktisch nur noch für Arbeitsunfähige in Be- 
tracht. Geld ist Symbol für produktive Arbeitskraft, nicht mehr wie in alten Zeiten 
in erster Linie Vertretung eines Konsumgutes, das nicht jedwedes Besitz ist. Betteln 
wird dadurch (weil auch noch die staatliche Sozialfürsorge dazukommt) weitgehend 
als überflüssig und darum als unzulässig betrachtet. Selbst wenn man mit einem 
gewissen Recht sagen kann, daß die heutigen Orden zum Unterhalt und zur Aus- 
bildung ihres noch nicht •produktiv" eingesetzten Nachwuchses (weil dieser noch 
nicht apostolisch tätig ist und solche Kräfte in ihrem •Erwerb" für den Unterhalt 
dieses Nachwuchses nicht ausreichen) vielleicht mehr •betteln" müssen als in frühe- 
ren Zeiten, so ist dieser •Bettel" doch von der Art, in der auch andere kulturelle 
Institutionen heute ihre finanzielle Grundlage sich sichern (durch •Spenden", •Bei- 
träge" finanziell kräftiger •Mitglieder", •Förderer" usw.), und hat mit dem, was 
man früher unter Bettel verstand, noch den Namen und ein vielleicht metaphysisch 
abstraktes •Wesen", aber sonst nichts mehr gemein. Betteln im alten Sinn brauchen 
die Ordensleute in unseren Ländern aufs ganze gesehen doch eigentlich nicht mehr. 

Weil wir in einer produktiven Arbeits- und Geldwirtschaft leben, können auch die 
geistigen und geistlichen Leistungen als Arbeit betrachtet werden, die kommerziali- 
siert wird. Und so können wir es armutsrechtlich in der Theorie auffassen, wie wir 
es wollen, praktisch und der Sache nach leben auch die Ordensleute weitgehend in 
allem, was sie tun, vom Entgelt, den ihr Tun findet, das als Arbeit aufgefaßt wird. 
Genau wie das alte Honorar des Arztes einer nüchternen Bezahlung seiner Arbeit 
gewichen ist, so ist es auch mit den Tätigkeiten der Ordensleute: sie finden ihren 
Lohn. Eben dadurch aber rücken sie wirtschaftsrechtlich im Empfinden der Menschen 
von heute aus der Kategorie der Armen einfach hinüber in die Kategorie der Lohn- 
empfänger, mit all den Vorteilen und Nachteilen, die die wirtschaftliche Situation 
dieser Leute an sich trägt. Jedenfalls rangieren die Ordensleute nicht mehr, wie es 
doch wenigstens noch manche Orden im Mittelalter getan haben, im Empfinden der 
Menschen unter den wirklich Armen. Sie gehören höchstens zu denen, die mit einem 
verhältnismäßig bescheidenen Lebensstil zufrieden sein müssen. Angesichts dieser 



Die Armut des Ordenslebens in einer veränderten Welt 279 

Situation hilft es nichts, sich mit dem Gedanken zu trösten, daß wir Ordensleute doch 
noch (wenn auch unvermeidlich mit einem mit dem allgemeinen Lebensniveau mit- 
erhöhten Lebensstandard) bescheiden und einfach leben. Das mag richtig sein. Aber 
es läßt sich nicht leugnen, daß durch diese, wenn auch noch so unvermeidliche Ent- 
wicklung, der Zeugnischarakter der Ordensarmut sehr erheblich an Deutlichkeit und 
Überzeugungskraft eingebüßt hat. Man wird unsere Ordensarmut hinsichtlich ihrer 
rechtlichen Seite, die alles Eigentum zum gesellschaftlichen Eigentum macht, als 
nützliche organisationstechnische Maßnahme für ein gemeinsames Leben und eine 
Organisation betrachten, deren Mitglieder sich ein gemeinsames Ziel gesteckt haben 
(zumal wenn sie zölibatär leben und also schon von daher fast unvermeidlich auf 
eine solche enge Gemeinschaft angewiesen sind). Aber man wird dieses Leben mit 
Gemeineigentum nicht als jene Armut empfinden, die das Evangelium so nennt und, 
weil Wagnis der Unsicherheit und Machtlosigkeit, als Akt des Glaubens und als 
dessen greifbare Bezeugung werten. Dem einen und anderen unter uns wird man 
einen solchen Aspekt seines Lebens noch zugestehen, dann nämlich, wenn man sehr 
deutlich den Eindruck hat, daß gerade dieser sehr viel mehr •verdienen" würde, 
wenn er nicht Ordensmann geworden wäre. Aber im allgemeinen wird man uns das 
gar nicht zutrauen und meist wird es auch gar nicht der Fall sein. 

Es'bleibt dabei: weil die Ordensarmut nur noch sehr wenig etwas mit einer Un- 
gesichertheit (freiwilliger Art) des irdischen Daseins über die allen Menschen auf- 
erlegte Ungesichertheit hinaus zu tun hat und, wegen der Veränderung der Natur 
der Arbeit in der industriellen Gesellschaft, zu tun haben kann, hat die Ordensarmut 
viel von ihrem Zeugnischarakter eingebüßt, den sie als religiöse und kirchliche 
grundsätzlich haben muß. Die aus der früheren Armut entspringende Daseins- 
unsicherheit ist einer Gesichertheit des klösterlichen Daseins in wirtschaf tlicher Hin- 
sicht gewichen, die dann zumal besonders groß ist, wenn sich der Ordensmann mit 
seiner Gemeinschaft identifiziert und seine persönlichen Ansprüche den wirtschaft- 
lichen Möglichkeiten seiner Gemeinschaft entsprechend abstimmt. Tut er dies, so 
kann man von einer Ungesichertheit und Ungeborgenheit des irdischen Daseins aus 
Armut eigentlich kaum mehr reden. Wenn und insoweit es eine solche Ungesichert- 
heit im Ordensleben noch gibt, kommt sie nicht aus der Armut, sondern aus der 
Bedrohtheit des religiösen und klerikalen Lebens durch gott- und kirchenfeindliche 
Mächte. Dadurch mag Gott für einen Ersatz dieser glaubenden Ungeborgenheit der 
Armen Christi gesorgt haben. Aber dieses Neue ist eben doch keine Armut. 

3. Ein weiteres Problem, das mit dieser neuen Wirtschaftssituation gegeben ist, ist 
die technische Durchführung der ordensrechtlichen Abhängigkeit des einzelnen von 
der Zustimmung des Oberen bezüglich der materiellen Werte. Es war schon öfters 
Gelegenheit gegeben, darauf hinzuweisen, daß die bloße rechtliche Abhängigkeit des 
Religiösen in der Verfügung über materielle Werte von der Zustimmung des Oberen 
nicht das Wesen der evangelischen Armut allein ausmachen kann. Zu meinen, eine 
solche formaljuridische Eigentumslosigkeit und die daraus sich ergebende Abhängig- 
keit von den Oberen sei schon allein das ganze Wesen der Armut, bedeutete deren 
Untergang. Aber davon abgesehen ergibt sich aus der heutigen Wirtschaftsverfas- 
sung auch gerade hinsichtlich dieser Abhängigkeit eine nicht unbeträchtliche und 
unaufhebbare Schwierigkeit. Ich behaupte gar nicht, daß man nicht alles Tun und 



280 Karl Rahner 

Lassen eines Religiösen formalrechtlidi so konstruieren und deuten kann, daß jede 
seiner Taten und Unterlassungen hinsichtlich materieller Werte als von der Ordens- 
obrigkeit autorisiert gelten kann, also keine Verfügung wie über Privateigentum 
darstellt. Aber die Frage ist die, ob damit schon gewährleistet ist, daß der Religiose 
dadurch auch •arm" lebt und diese Armut jene religiösen Folgen zeitigt, ohne die 
sie doch sinnlos ist. Und hier liegt heute eine besondere Schwierigkeit. 

Wir alle leben in einer außerordentlich reichen und sehr komplizierten Güterwelt, 
ob wir wollen oder nicht, ob wir bescheiden oder ob wir unbescheiden leben. Damit 
ist aber gegeben, daß wir alle dauernd eine sehr große Zahl verschiedenartiger und 
immer neu sachgerecht den verschiedenen Situationen angepaßter Akte der Ver- 
fügung über materielle Güter setzen und setzen müssen. Diese Akte aber, so will mir 
scheinen, können ihrer Vielzahl und ihrer großen Verschiedenheit wegen • aus rein 
technischen Gründen • vielfach nur noch sehr formaljuridisch, in Anwendung ge- 
wisser juridischer Konstruktionen, von der Erlaubnis und Gutheißung der Oberen 
gesteuert werden, aber nicht wirklich real. M. a. W. faktisch, wenn auch nicht formal- 
juristisch, hat der Religiose heute, ob man das nun zugibt oder nicht, einen nicht un- 
erheblichen Bereich materieller Güter, über den er sachlich genau so verfügt, wie 
wenn es sein Privateigentum wäre. Vielleicht mag jemand sagen, das sei doch immer 
unweigerlich so gewesen, weil auch schon in alten Zeiten die Verfügung über das 
Taschentuch in der Tasche eines Religiösen genau so getan und gehandhabt wurde 
wie von einem Privateigentümer des Taschentuchs, und weil es eine mehr lächerliche 
als rührende Fiktion auch schon früher gewesen sei, wenn eine Klosterfrau von ihrer 
Zahnprothese als von •unseren" Zähnen und nicht von •meinen" Zähnen sprach. 
Das alles mag richtig sein. Aber das Wichtige ist dies: durch die moderne Wirt- 
schaftsentwicklung und den Güterreichtum, mit dem sich heute notwendig jeder um- 
gibt und abgibt, ist dieser Kreis des faktischen, wenn auch nicht formaljurisf ischen 
Privateigentums und der freien Verfügung erheblich gewachsen. Es besteht also ein 
Problem der praktischen Durchführbarkeit der konkreten wirtschaftlichen Abhän- 
gigkeit des Religiösen von der Zustimmung des Obern. Es will mir scheinen, daß es 
keinen Sinn hat und nicht zum Vorteil, sondern nur zum Nachteil der echten Armut 
ausschlägt, wenn man diese Schwierigkeiten unter formaljuristischen Konstruktionen 
von Erlaubnissen, die bloße Fiktion sind, versteckt. Denn dann ist die Gefahr sehr 
groß, daß auch Verfügungen über materielle Güter unter denselben Fiktionen ver- 
steckt werden, die durchaus unter das Joch einer echten Abhängigkeit gebeugt wer- 
den müssen, soll Ordensarmut wirklich Armut bleiben. Hält man solche Fiktionen 
aufrecht, dann zwingt man den Ordensmann von heute zu einer Menge von Über- 
flüssigkeiten bürokratischer Art, für die man wenig Verständnis aufbringt, wenn 
man schwer zu arbeiten hat. 

Es kann hier nicht die Aufgabe sein, diese Überlegungen in Richtung auf prak- 
tische Vorschläge weiterzuführen. Gefragt ist nur, ob man den praktisch immer schon 
bestanden habenden Kreis in Wirklichkeit, wenn auch nicht formalrechtlich als Pri- 
vateigentum behandelter Güter heute entsprechend der gewachsenen Gütermenge 
nicht unbefangen erweitern sollte, weil das Gegenteil doch nur formaljuristische 
Bürokratie ist und nicht zum Nutzen einer auf persönlichem Entschluß und solcher 
Verantwortung beruhenden Bescheidenheit des Lebensstils, sondern zu seinem Ge- 



Die Armut des Ordenslebens in einer veränderten Welt 281 

genteil gereicht und immer wieder zur Versuchung führt, auch in anderen Verfügun- 
gen die Armut gewahrt zu glauben, weil solche Verfügungen rechtlich gedeckt 
wurden. 

4. Auf eine weitere Veränderung des konkreten Armutsstiles, die durch die heu- 
tige Wirtschaftsverfassung erzwungen wird, muß ebenfalls aufmerksam gemacht 
werden. Die Menge jener Güter, die produktive Güter (produktiv hier im weitesten 
Sinn verstanden) sind, ist auch im Leben des Ordensmannes außerordentlich gewach- 
sen. Solche Güter gab es natürlich immer schon: Güter, die nicht dem einfachen Kon- 
sum zur Erhaltung des biologischen Daseins dienten, die freilich auch nicht Mittel 
des Lustgewinnes sind, sondern •Arbeitsmittel", Voraussetzungen der Tätigkeit zu 
den Zielen, die sich ein Religiose und ein Orden stellen: schon Franziskus hatte ein- 
sehen müssen, daß selbst seine Armen Bücher, Breviere, Kirchen brauchten. Aber 
heute ist die Menge solcher Güter ganz erheblich, fast könnte man sagen: wesens- 
verändernd gewachsen. Wenn wir von Grund und Boden absehen, so war in alten 
Zeiten der Modellfall eines Gutes das Konsumgut; man braucht sich nur an die jahr- 
hundertelange Kontroverse über die Erlaubtheit des Zinses zu erinnern, um das zu 
verstehen. Heute ist der Modellfall eines materiellen Gutes weder Grund und Boden, 
noch das Konsumgut, sondern die Maschine, das Arbeitsmittel, das produktive Gut. 
Während also früher von daher der Begriff des •Reichen" unmittelbar die Vor- 
stellung des Menschen aufrief, der im Besitz größerer Genußmöglichkeiten ist, der 
als •Prasser" leben kann (und • weil im Besitz von Lebensnotwendigem, das ein 
anderer braucht • auch in diesem Sinn mächtig ist), wandelte sich von dem neuen 
Modellfall des materiellen Gutes her auch der Begriff des Reichen: er ist nicht mehr 
so sehr der Mann, der große Genußmöglichkeiten hat (diese sind ja doch einerseits 
vom Biologischen her bei allen Menschen sehr endlich, und in der Massenkonsum- 
wirtschaft hat auch der heutige •Arme" in dieser Hinsicht nicht mehr so erheblich 
weniger Genußmöglichkeiten als der Reiche, wie es in früheren Zeiten der Fall war), 
sondern der Mann, der über eine Menge von Arbeitsmitteln, von Produktivgütern 
verfügen kann und auf diese Weise in einer ganz anderen Art als früher Macht be- 
sitzt. Nur muß freilich bedacht werden, daß es viele Güter gibt, die als Arbeits- 
und als Genußmittel (beide im weitesten Sinn) dienen können. Ein Rundfunkemp- 
fänger kann beiden Zwecken dienen. Bedacht muß ferner werden, daß die Tauglich- 
keit des Mittels zu einem bestimmten Zweck innerhalb einer Gesellschaft von dem 
Gesamtzustand dieser Gesellschaft abhängt. Ein Esel war zur Zeit Jesu ein nütz- 
liches Beförderungsmittel. Er ist es heute nicht mehr. 

Von dieser Beobachtung her ergibt sich nun für die Ordensarmut und den Armuts- 
stil ein neues Problem. Wenn ein Orden und ein Religiose bestimmte geistige, apo- 
stolische usw. Zwecke verfolgt, sind sie heute auf eine sehr viel größere Menge an 
Arbeitsmitteln, an Produktivgütern angewiesen als in früheren Zeiten: eine anstän- 
dige Bibliothek, mit der man etwas anfangen kann, zählt mindestens das Zehnfache 
an Bänden als etwa im Mittelalter; will man zu solchen Zwecken reisen, muß man 
Schnellzug fahren oder fliegen; man benutzt Uhren, Diktaphone, Photokopiergeräte, 
hat einen elektrischen Rasierapparat (weil man sonst zu viel kostbare Zeit verliert), 
selbstverständlich eine Schreibmaschine, ein Telefon; manche werden schon (und 
vielleicht sogar mit Recht) einen Fernsehapparat und nicht nur einen Rundfunkemp- 



282 Karl Rahner 

fänger zu ihrem notwendigen oder nützlichen Arbeitsgerät erklären. In den Missio- 
nen wird man sogar das Privatflugzeug für notwendig ansehen. Aus Mangel an 
Arbeitskräften und aus anderen Impulsen ist in jedem Kloster heute schon eine Un- 
menge an technischen Geräten vorhanden: der Aufzug, die Ölheizung, fließendes 
Kalt- und Warmwasser, die elektrische Küche usw. usw. Man kann lange erklären, 
das alles gehöre doch nicht dem einzelnen, sondern dem Orden und also sei die 
Armut gerettet. Das stimmt nicht: ein wirklich reicher Orden kann keine wirklich 
armen Mitglieder haben. Ist aber ein Orden nicht im modernen Sinn reich, wenn 
seine Mitglieder über eine so bedeutende Menge von solchen Geräten verfügen kön- 
nen und verfügen? 

Natürlich kann man sagen (und ein gewisser Trost mag das auch sein): die Menge 
solcher Güter sei im Vergleich zur Menge der Produktivgüter bei anderen Leuten in 
der heutigen Zeit sehr, sehr bescheiden, also sei auch heute ein Orden relativ zur 
übrigen Gesellschaft noch arm (ja unter diesem Gesichtspunkt • entsprechend dem, 
was unter 1. gesagt wurde • sogar ärmer geworden). Man kann sagen, daß diese 
größere Menge an Arbeitshilfsmitteln durchaus asketische Wirkungen ausübe, indem 
sie das Arbeitstempo (wenigstens bei den ernsthaften Menschen) sehr steigere und 
so durchaus zur modernen Arbeitsaskese bis zu all den Gefahren eines Managertums 
hin auch im Orden zwinge, weil heute der Ordensmann durch seine Arbeit in dieser 
Art erheblich mehr strapaziert werde als in früheren gemütlicheren Zeiten. Damit 
hat Gott vielleicht wieder für eine Kompensation für den Verlust an Armut gesorgt. 
Aber um Armut handelt es sich bei dieser Buße der aufreibenden Arbeit eben doch 
nicht. 

Auf jeden Fall: die große Menge an solchen Arbeitsmitteln repräsentiert in den 
Augen der Außenstehenden auch immer die Möglichkeit größeren Genusses und 
kann ja auch sehr unmittelbar zu solchem dienen. Und darum ist diese größere 
Menge an Produktivgütern im Leben der heutigen Orden, so unvermeidlich sie sein 
mag, wenigstens im ganzen doch in der Optik der Außenstehenden geeignet, die 
Orden nicht als arm, sondern eher als reich erscheinen zu lassen. Die kirchliche Re- 
präsentanzfunktion, die der religiösen Armut vom Wesen her zukommt, nimmt so 
auch praktisch ab. Dazu kommt auch der Einfluß dieser Sachlage auf die Mentalität 
des Religiösen selbst: er sieht die Güter genau wie die anderen Menschen von heute 
nicht so sehr und in erster Linie als Genußgüter an, er will Güter haben, nicht um 
ein bequemes Leben zu führen und sie zu genießen (sowenig wie der moderne Gene- 
raldirektor, der trotz seines großen •Privatvermögens" so schuftet und sich aufreibt, 
daß der kleine Mann gar nicht Generaldirektor werden möchte, weil ihm das zuviel 
Arbeit und Verantwortung bedeutete). Der Ordensmann von heute (der wirklich ein 
solcher ist) gehört auch zum modernen Leistungstyp, der das Ergebnis seiner Arbeit 
in immer größerem Umfang steigern will und darum eine immer größere Menge 
von Gütern als Arbeitsmittel in seinen Dienst stellen will. Von da aus ist es ihm aber 
gar nicht leicht, überhaupt ein inneres Verhältnis zur Armut zu finden, wenigstens 
wenn das damit Gemeinte unter dem Stichwort •Armut" läuft. Er hat Verständnis 
für eine, die höchste (•innerweltliche") Askese von ihm fordernde raffinierte Orga- 
nisation der Ausnützung seiner Zeit, seiner Kräfte, seiner Arbeit; er will es nicht 



Die Armut des Ordenslebens in einer veränderten Welt 283 

bequem haben; er wird sich von diesem Arbeits- und Leistungswillen her durchaus 
eine ganz erhebliche Konsumaskese auferlegen, die vielleicht bedeutend größer ist 
(relativ an den jeweiligen Möglichkeiten gemessen) als in früheren Zeiten der 
Orden, wo man eben doch viel Zeit durch Schwatz, langsame Reisen, umständliche 
Besorgung der Alltäglichkeiten der primitivsten Lebensfristung, durch Wein usw. 
vertun mußte und konnte. Er wird sagen: Wenn das Armut ist, habe er größtes Ver- 
ständnis für Armut, nicht aber, wenn Armut einen kleinbürgerlichen Lebens- und 
Arbeitsstil im Stil des 18. Jahrhunderts bedeute und es als ein Ideal erscheinen lasse, 
daß ein Ordenshaus auch heute noch innen sich möglichst so präsentiere, wie es vor 
hundert Jahren der Fall war, wo es gewiß nicht von Le Corbusier erbaut war, wie 
das neue Studienhaus der Dominikaner in Frankreich. Die Frage ist also: ist man 
im Sinn der Ordensideale auch dann noch arm, wenn man unter der Einhaltung einer 
strengen Konsum- und Genußaskese unbekümmert •reich" ist an allem, was die 
sonstigen Ziele des Ordens und des Religiösen zu fördern geeignet ist, oder muß die 
Menge der Arbeitsmittel, auch wenn ihre Beschneidung eine gewisse Begrenzung des 
Arbeitseffektes mit sich bringt, so gestaltet werden, daß auch sie selbst noch unter 
den Begriff der Armut gebracht werden kann, weil es gar nicht ausgemacht sei, daß 
ein Orden einen legitimen Zweck mit allen in sich nicht illegitimen Mitteln verfolgen 
dürfe oder müsse? Ist diese Frage eine echte Frage? Ist sie schon gelöst? Kann sie 
theoretisch eindeutig gelöst werden? Wird sie im theoretisch nie ganz auflösbaren 
Kompromiß des konkreten Lebens gelöst? Auf jeden Fall sollen wir die praktisch 
auftretende Problematik und Kasuistik in der Praxis der heutigen Ordensarmut ein- 
mal genauer und ehrlicher unter diese Gesichtspunkte stellen. 

5. Auch auf die Gefahr hin, manches schon Gesagte in anderer Form zu wieder- 
holen, sei die Frage ausdrücklich gestellt: kann die Armut, so wie sie sich heute unter 
den jetzigen Wirtschaftsverhältnissen unvermeidlich gestaltet, noch jenen Sinn und 
jene religiösen Wirkungen haben, die sie ursprünglich gehabt hat und die den Grund 
ihrer Existenzberechtigung bilden? Anders formuliert: Hat die heutige Armut noch 
jene religiös formende Kraft, die sie einst hatte? Auf einige Gesichtspunkte, die diese 
Frage nicht leicht bejahend beantworten lassen, ist schon hingewiesen worden. Die 
heutige Armut bedeutet in einem wesentlich verminderten Umfang und in geringe- 
rer Tiefe ein Ausgesetztsein in die Daseinsunsicherheit, welches wiederum das reli- 
giöse Klima des Glaubens an die ewigen Güter der Gnade und der hoffenden und 
vertrauenden Anheimgabe des Daseins an Gott bindet. Der heute faktisch (wenn 
auch nicht juristisch) bedeutend größere Raum der eigenen Dispositionsmöglichkeit 
und -notwendigkeit gegenüber früheren Zeiten der Orden macht den Religiösen von 
heute dem Privateigentum besitzenden Weltmann doch wieder viel ähnlicher, zumal 
durch die größere soziale Verflochtenheit des Privateigentums in die staatlich mani- 
pulierte Gesamtwirtschaft der Dispositionsraum des Weltmannes erheblich gegen- 
über früheren Zeiten eingeengt erscheint. Auch von da aus wird die religiös for- 
mende Kraft der Armut gemindert erscheinen: der Religiose wird weniger als früher 
sich als einer der Anavim des NT im Sinne der Kleinen, Demütigen, sozial Macht- 
losen vorkommen können mit all den religiösen Auswirkungen, die eine solche Er- 
fahrung früher haben konnte. Wir haben schon gesehen, daß vom heute prävalenten 
Aspekt des materiellen Gutes als eines Mittels zur Erreichung von vorgeplanten 



284 Karl Rahner 

Zielen legitimer Art der Mensch von heute sich schwer tut, in der Armut einen Sinn 
zu erkennen, wenn sie mehr sein soll als Konsumaskese, weil er in solcher Armut 
nur einen Verzicht sehen kann, mit allen Mitteln diese legitimen und auch unter 
Umständen religiös positiv zu bewertenden Ziele zu erreichen. 

Es gibt aber auch noch andere Überlegungen, die die religiöse Wirkkraft und damit 
auch den evangelischen Sinn der Ordensarmut, so wie sie in den heutigen Wirtschafts- 
verhältnissen geübt werden kann, gemindert und darum fraglich erscheinen lassen. 
Armut bedeutet heute praktisch in den Klöstern doch eigentlich keine •Entbehrung" 
mehr. Sie kann auch heute zwar noch eine nicht unbeträchtliche Menge von Verzich- 
ten fordern auf Genüsse und ähnliche Dinge, die man sich sonst ohne weiteres zu- 
billigen und aneignen könnte. Aber all diese Verzichte betreffen doch fast nur Dinge, 
auf die man so verzichten kann, daß ihr Nichtbesitz keine Entbehrung bedeutet. 
Wenn ich z. B. nicht eine Flugreise um die Welt machen will, bedeutet doch für mich 
die Unmöglichkeit, sie mit der Armut zu vereinen, keine •Entbehrung", keinen 
Schmerz, nichts, was ans Lebendige geht. Jene Entbehrungen aber, die diesen Na- 
men verdienen und die früher doch nicht selten mit der Armut verbunden waren, 
und die immer und überall, gleichgültig welche Haltung frei eingenommen wird, als 
solche empfunden werden, gibt es praktisch bei der heutigen Ordensarmut nicht 
mehr: Hunger, Kälte, Krankheit, die aus Mangel an Mitteln nicht bekämpft werden 
kann, sozial deutlich empfindbare Deklassierung unter Verachtung, schlechte Be- 
handlung, Zwang zum eigentlichen Betteln. Man kann sagen: unsere heutige 
Ordensarmut ist unter dem Zwang der heutigen Wirtschaftsverfassung so iubli- 
miert, daß sie in Gefahr ist, in ihrem ursprünglichen Sinn nicht mehr zu bestehen. 
Es geschieht hier auf seine Weise, was sich im sozialen Leben der Menschen immer 
wieder ereignet: unter der alten Nomenklatur und der alten rechtlichen Form bildet 
sich etwas sachlich ganz anderes. Es entsteht die Frage, ob die heutige Armut im 
Orden noch mehr ist als Konsum- und Genußaskese und jene Gütergemeinsdiaft, 
die in einer intimen und dauernden Lebensgemeinschaft vieler, die einen Familien- 
charakter hat, unvermeidlich gegeben ist, soll diese Lebensgemeinschaft funktionie- 
ren. Müßte man zugeben, daß der wirkliche Sinn der Armut sich wirklich praktisch 
doch in diesen beiden Momenten erschöpft, dann müßte man die theologische und 
asketische Begründung theoretischer Art und den konkreten Armutsstil auch deut- 
lich und entschlossen und unter Verzicht auf manche überholte Ideologie von diesen 
beiden Momenten her gestalten. Vielleicht brauchte man vor so etwas gar nicht zu- 
rückzuschrecken. Denn man könnte sagen: auch in der Konsum- und Genußaskese 
ist das letzte theologische Wesen der evangelischen Armut noch gewahrt, ein Satz, 
der freilich noch vieler Prüfung und Überlegung bedürfte. Man könnte sagen, daß 
von beiden, auch heute noch leicht greifbaren Momenten der gegenwärtigen Ordens- 
armut (selbst wenn weitere nicht vorhanden wären und nicht nur nicht mehr so 
deutlich wie früher hervortreten sollten) noch durchaus wichtige und entscheidende 
religiöse Formkräfte ausgehen können, die auch eine solche Ordensarmut noch als 
Grund und Mauer des Ordenslebens erscheinen lassen. 

6. Die Beantwortung dieser Frage, die hier zu keiner letzten und befriedigenden 
Beantwortung kommt, hängt zum Teil von der Antwort auf eine andere Frage ab. 
Nämlich von der radikalen Frage: ist der Lebensstil, so wie ihn heute praktisch alle 



Die Armut des Ordenslebens in einer veränderten Welt 285 

Orden mit nur verhältnismäßig geringfügigen Variationen pflegen, wirklich von 
der konkreten Wirtschaftsverfassung unausweichlich erzwungen oder könnte er, 
ohne darum einem romantischen Anachronismus zu verfallen, doch so gestaltet wer- 
den, daß er dem alten Armutsstil greifbarer nahesteht? Kein Zweifel kann ja dar- 
über bestehen, daß wir in sehr vielen Dingen und Hinsichten zu einem anderen 
Armutsstil als früher eindeutig und einfach gezwungen sind und alle Versuche, aus 
diesem Zwang auszubrechen, so ideal sie auch motiviert sein mögen oder reaktionär 
sie auch motiviert sind, einfach sachlich Ungehorsam gegen Gott und seine Verfü- 
gungen wären, die er durch die dem Menschen aufgegebene Situation im Zwang des 
geschichtlichen Wandels auferlegt. Wenn ein Kapuziner heute in der Großstadt 
nicht barfüßig einhergeht, dann wird er seinem Armutsideal in keiner Weise untreu. 
Denn seine Ahnen sind nicht in einer Großstadt barfuß gegangen (er täte also, wenn 
er es heute täte, gar nicht das, was seine Ahnen getan haben), und er kann auch von 
seinem Ordensideal heraus sich nicht verpflichtet fühlen, bloß arm durch die Fluren 
Umbriens auf den Spuren des Armen von Assisi zu wandeln. Aber es kann doch die 
Frage erhoben werden, ob wir Ordensleute nicht im Zug dieser eindeutigen Not- 
wendigkeiten ohne Grund und ohne richtige Unterscheidung manches in unseren 
Lebens- und Armutsstil aufgenommen haben, das nicht hineingehört und das unse- 
ren heutigen Armutsstil wraberechtigt vom alten Stil entfernt. Haben wir vielleicht 
aus einem reaktionären Traditionalismus einerseits, anderseits aus einem indiskre- 
ten Einverständnis mit dem Geist und Lebensstil unserer Zeit (deren Geist immer 
auch ein Ungeist ist) heraus es versäumt, in einer wirklich schöpferischen Weise 
unseren Armutsstil fortzubilden, so daß die Praxis der Armut oft nach einem stil- 
losen und kläglichen Kompromiß zwischen dem neuzeitlichen Lebensstil des Herrn 
Jedermann von heute und den alten überlieferten klösterlichen Lebensformen aus- 
sieht? Daß so etwas in irgendeinem Maß bei uns Klosterleuten gegeben ist, wird 
nur bestreiten können, wer meint, in der Mentalität des durchschnittlichen Religiö- 
sen und der durchschnittlichen Klöster wirke sich die allgemeine Blindheit, Sündig- 
keit und Weltverfallenheit der Menschen überhaupt nicht aus. Aber die Frage 
bleibt, wie groß das Maß dieses falschen und unschöpferischen Kompromisses bei 
uns ist. Und die weitere Frage ist die, ob eine Überwindung dieser Verbiegungen 
im heutigen Armutsstil nicht doch eben auf die deutliche Ausbildung einer Konsum- 
und Genußaskese und deren moderner gemeinschaftlicher Institutionalisierung hin- 
auslaufen würde, Fragen, die hier nicht mehr beantwortet werden können. Schon 
darum nicht, weil sie eine einläßlichere Analyse der konkreten Formen der Armuts- 
stile in den einzelnen Orden je für sich erfordern würden. 

7. Unser Problem muß schließlich noch von einer anderen Seite betrachtet werden, 
nämlich von der kirchlich-sozialen Funktion der Armut in der Kirche und der Kirche 
für die Welt, die als zum Wesen der Ordensarmut gehörig erklärt wurde. Auch sie 
kommt durch die heutige Wirtschaftsstruktur in eine eigenartige Krise. Die freiwil- 
lige Armut, deutlich und paradigmatisch in der Kirche gelebt, sagte und bezeugte 
dem Menschen früherer Zeiten, der zwangshaft arm war, daß es höhere Güter als 
die Konsumgüter gibt, daß das Streben nach ihrem Besitz nicht das Eigentliche des 
menschlichen Daseins ausmachen dürfe, daß auch der wirtschaftlich Arme gerade 
diese seine auferlegte Situation in ihrer Bedrohtheit, Ungesichertheit, Demut usw. 



286 Karl Rahner 

zur konkreten Gestalt seines Glaubens an den Gott der Gnade von oben und des 
ewigen Lebens machen könne, daß das ewige Leben also nicht nur das Opium für 
die Armen sei, wenn Reiche freiwillig arm werden, die dieses Analgetikums der 
Daseinsmisere eigentlich nicht bedürfen. Es versteht sich von selbst, daß diese Funk- 
tion eines Leitbildes in einer konsumgüterarmen, sacharmen Wirtschaftswelt eine 
größere und allgemeinere Reichweite hatte als in einer güterreichen, sachintensiven 
Wirtschaftswelt. Die Aufgabe, der «oZwendigen Armut eine religiöse Sinndeutung 
durch freiwillige Armut vorzuleben, ist in einer Gemeinschaft von Güterarmen um- 
fassender als in einer Gesellschaft von Güterreichen. Wenn, abgesehen von einer 
ganz dünnen Oberschicht, der Großteil der Menschen eigentlich arm und notleidend 
ist, hat die freiwillige Armut in einer solchen Gesellschaft die Funktion eines all- 
gemeinen religiösen Leitbildes. Wenn heute die Gesellschaft unvermeidlich plura- 
listisch ist, wenn darum die wirklich notleidenden Armen höchstens noch eine kleine 
Gruppe in dieser Gesellschaft bilden, dann ist es unvermeidlich, daß die Armut in 
ihrer Zeugnisfunktion nicht mehr dieselbe umfassende Rolle spielt wie früher. Die 
Kirche muß anderen Gruppen der Gesellschaft auch ganz andere Leitbilder verkün- 
den und vorleben. Das zum Menschen immer gehörende Kontingenzerlebnis, das er 
früher in der Daseinsbedrohung gerade durch die hungererzeugende Armut erfuhr, 
wird heute an existentiell anderen Orten aufbrechen als gerade in der materiellen 
Not und von der Kirche an diesen anderen Orten vom Glauben her religiös zu inter- 
pretieren sein. Es wäre also sehr eindringlich zu fragen: Was macht eigentlich die 
eigene Kontingenz des Menschen und seine Verwiesenheit auf Gott hin ihm selbst 
in der heutigen Industriemassengesellschaft, in der konsumgüterreichen Welt, in der 
planenden Wirtschaft präsent? Der Mensch von heute kann nicht mehr in dem gleich 
unmittelbaren und eindringlichen Erlebnis wie früher erfahren, daß er ein Stück 
Brot von Gott erbitten muß. Natürlich ist der Mensch an sich immer in der •Not", 
die beten lehrt. Aber die Konkretheit dieser existentiellen Not hat eben doch ihre 
Geschichte und ihren Wandel. Und darum kann nun einmal mindestens der alte 
Armutsstil nicht mehr so eindeutig das umfassende Leitbild religiöser Sinndeutung 
des Daseins für alle sein wie früher. Und darum ist die Ordensarmut als Greifbar- 
keit dieser Sinndeutung unvermeidlich nicht mehr das universale religiöse Leitbild 
für die ganze Gesellschaft wie früher. Sie kann es auch darum nicht mehr in glei- 
chem Maße wie früher sein, weil diejenigen Armen, die es auch jetzt noch gibt, ver- 
mutlich meist viel ärmer sind als die Ordensleute, also für sie die Orden im all- 
gemeinen das Leitbild ihrer Sinndeutung der Armut gar nicht abgeben können 
(wenn man vielleicht von den Kleinen Brüdern Jesu von P. Charles de Foucauld 
und ähnlichen neueren Gemeinschaften absieht). 

Ist damit gesagt, daß die Ordensarmut heute, wenn auch unvermeidlich, ihre 
Funktion als religiöses Leitbild in der Kirche und für die Kirche und so auch als 
Bezeugung des Glaubens der Welt gegenüber einfach verloren hat? Das kann nicht 
sein, wenn anders die Armut ein Wesensmerkmal des Ordenslebens und dieses wie- 
der Träger einer wesentlichen Funktion der bleibenden Kirche ist. Aber worin 
könnte diese auch heute existierende leitbildhafte Funktion der Ordensarmut be- 
stehen? Wieder bietet sich zur Beantwortung dieser Frage das Stichwort der Kon- 
sum-   und Genußaskese an.   Man könnte sagen:   der heutige Massengroßkonsum 



Die Armut des Ordenslebens in einer veränderten Welt 287 

bedrohe die Kirche, weil es ihr noch nicht genügend gelungen sei, die Leitbilder der 
Ethisierung und Humanisierung dieses Konsums deutlich werbend zu schaffen. 
(Wir können uns dabei höchstens damit trösten, daß der Trend zu einem mehr 
wachsenden Massenkonsum auch gleichzeitig und auf die Dauer noch viel entschei- 
dender eine Bedrohung des Kommunismus ist.) Hier könnte die Ordensarmut eine 
neue und zugleich (was das Wesen angeht) alte Aufgabe finden: die greifbare und 
überzeugende Darlebung einer Konsumaskese. Nicht in erster Linie in dem Sinn, 
daß wir Ordensleute gewissermaßen den drohend erhobenen Zeigefinger der Kirche 
darstellen: Ihr sollt nicht im dauernd steigenden Lebensstandard aufgehen; es gibt 
noch etwas Höheres. Sondern indem die Orden durch das, was wir Armut nennen, 
dem Menschen von heute jene Konsumaskese schlicht vorleben, die sich als die ein- 
zig mögliche, echte und wirksame •Hygiene der Bedürfnisse" erweist, die es gibt, 
die weder durch eine bloß innerweltliche Soziotechnik (der Lenkung der Bedürfnisse 
durch die Gesellschaft und ihren Machtapparat) noch durch eine bloß funktionale, 
aber sinnleere Psychotechnik ersetzt werden kann: die Konsumaskese einfach da- 
durch, daß der Mensch schlicht und selbstverständlich auf tausend Konsummöglich- 
keiten (wenn auch geplant und institutionalisiert eben in der Ordensarmut) verzich- 
tet, weil er ein echtes und lebendiges Verhältnis zu Gott, Geist, Person und Liebe 
hat und sich jene Kontingenzerfahrungen, die immer bleiben, nicht durch die Nar- 
kotika des immer größeren und raffinierteren Genusses und Sichzerstreuens ver- 
decken und verdrängen muß. 

Natürlich müßte dieser Armutsstil so entwickelt werden, daß er merkbar wird 
und überzeugend zugleich. Wenn wir unsere Werke vor den Menschen leuchten 
lassen sollen (obwohl wir unser Herz in der Intimität Gottes verborgen halten), 
dann steht auch dem nichts im Wege, daß wir darauf sinnen, daß unsere Konsum- 
askese wirklich ins Leben eingreifend, hart und im guten Sinn radikal ist (ohne 
darum den Lebensstil früherer Zeiten zu repristinieren) und auch als solche den 
Menschen vorgelebt wird und auch als glücklichmachende Bewältigung der Auf- 
gaben des innerweltlichen Lebens erscheint. Wir Ordensleute müßten uns auszeich- 
nen durch einen Nonkonformismus gegenüber den typischen Formen des heutigen 
Konsums mit seiner künstlichen Bedürfniserweckung, dem Konsumdiktat und dem 
demonstrativen Konsum, der die soziale Stellung in Erscheinung treten lassen will 
und nicht der Befriedigung eines echten Bedürfnisses dient. (Auch ein Provinzial 
könnte meinen, er sei seinem Amt einen Mercedes 300 schuldig.) Aber wir müssen 
uns bei diesen Überlegungen klar sein, daß wir Ordensleute noch lange nicht das 
konkrete Leitbild für eine solche Konsumaskese als einer (Teil-)Form unserer 
Ordensarmut ausgebildet haben. Dadurch daß man ein paar so abstrakte Gedanken 
entwickelt, wie sie eben vorgetragen wurden, ist das plastische, konkrete Leitbild 
für diesen modernen Lebensstil als Konsumaskese noch längst nicht erreicht. Ab- 
strakte Ideen, allgemeine Prinzipien können sehr richtig und wichtig sein. Sie er- 
setzen das konkrete Leitbild, das aus einer schöpferischen Tat geboren wird, so 
wenig, wie pädagogische Prinzipien eine erzieherische Persönlichkeit ersetzen kön- 
nen oder diese nur die Summe dieser abstrakten Prinzipien ist. Und in dieser 
schöpferischen Herausarbeitung des konkreten Leitbildes des konsumasketischen 
Menschen von heute, der gelassen vieles zu unterlassen vermag, was er physisch 



288 Karl Rahner 

und technisch tun könnte, haben wir es noch nicht sehr weit gebracht. Wir sind 
immer noch im Stadium, so will es scheinen, des unschöpferischen Kompromisses 
zwischen dem alten Armutsstil und dem heutigen Lebensstil, dem Eindringen der 
ungehemmten Konsumlust auch in die Orden und der negativ erschreckten Ab- 
bremsung einer solchen Entwicklung durch die Ordensleitungen. 

8. Zur Förderung des Mutes, nach solchem neuen und konkreten Armutsstil zu 
suchen, sei noch folgende Überlegung bescheiden zur Erwägung vorgetragen; Wir 
leben im Zeitalter der Massen. Und darum im Zeitalter der Organisationen und 
der großen Massenverbände. Auch die Kirche und die Orden werden für das Emp- 
finden der Menschen von heute als solche erscheinen und werden, weil auch sie zah- 
lenmäßig sehr groß geworden sind, den soziologischen Gesetzen solcher Großver- 
bände unterliegen. Das wird in unserem Zusammenhang ein doppeltes bedeuten: 
auch Kirche und Orden werden als Ganze für den Menschen von heute einen 
menschlich und moralisch sehr profanen, entmythologisierten Eindruck machen; er 
wird sie fast so einschätzen wie die Krankenkassen, Gewerkschaften, die staatlichen 
Institutionen: sie sind unvermeidlich, sie sind herzlos, sie sind harte egoistische 
Zweckverbände, sie haben eine sehr problematische Moral, sie sind ihm für seinen 
persönlichen Lebensstil sehr wenig überzeugend, gerade weil sie sich so viel Mühe 
geben, normierend auch noch in die letzten Winkel seines Lebens einzudringen, 
man muß ihnen mit Mißtrauen und Vorsicht begegnen. 

Und tatsächlich: je größer solche Massenorganisationen werden, um so schwerer 
wird es ihnen gelingen, in, mit und unter der unsäglichen Kompliziertheit des Insti- 
tutionellen, der Unfixierbarkeit der Verantwortungen, des Bürokratischen (das un- 
vermeidlich ist, soll eine große Masse regiert werden) etwas Neues, Schöpferisches 
zum Durchbruch zu bringen. Ich vermute, alle etwas älteren Ordensgenossenschaften 
sind stolz darauf, daß sie in den letzten hundert Jahren keiner solcher Reform- 
bewegungen und reformatorischen Neubildungen bedurft haben, wie sie im Mittel- 
alter und zu Beginn der Neuzeit gang und gäbe waren, auch gerade hinsichtlich des 
Armutsstiles. Man kann sich fragen, ob dieser Stolz eigentlich berechtigt ist oder 
ob die Tatsache, auf die man mit solcher Genugtuung verweist, nicht vielmehr ein 
Indiz des Schwergewichtes der unschöpferisch Traditionellen in allen größeren Ge- 
sellschaften im Zeitalter der Massenorganisation ist, das dazu geführt hat, daß 
jeder Versuch eines gewissen Stilwandels im Ordensleben überhaupt und im Ar- 
mutsstil sehen mußte, durch Gründung neuer Gemeinschaften zum Ziel zu kom- 
men. Wenn an beiden Beobachtungen etwas Richtiges sein sollte, dann ergäbe sich 
für unsere Frage nach der Armut in der heutigen Zeit bei den Orden: in der Bil- 
dung eines auch nach außen überzeugenden Armutsstiles ist der einzelne und die 
Kleinzelle wichtiger und hat mehr Chancen als die großen Ordens verbände als 
solche. Damit ist nicht gemeint, daß diese einzelnen und die Kleinzellen nur außer- 
halb der großen Ordensverbände existieren und ihren Armutsstil entwickeln könn- 
ten. Wohl aber ist gemeint, daß der Armutsstil in den großen Ordens verbänden 
eine verkalkt wirkende Sache wird oder durch schlechte Kompromisse mit der neuen 
Zeit aufgeweicht wird, so daß es unvermeidlich wird, daß die immer schöpferische 
Kraft einer echten evangelischen Armutsidee sich außerhalb der überlieferten 
Ordensgesellschaften neue Gestalten schafft, wenn die Ordensverbände nicht dem 



Die Armut des Ordenslebens in einer veränderten Welt 289 

einzelnen und der Kleinzelle einen Raum und die Chance geben in Hinsicht auf 
einen neuen Armutsstil schöpferisch zu werden, ohne gleich alles in eigener Regie 
ordensrechtlich an dieser Entwicklung regeln zu wollen. Die Frage ist also die: 
könnten nicht die Orden unbeschadet der Disziplin des gemeinsamen Lebens, mehr 
Raum zu solch schöpferischen Versuchen der Entwicklung eines modernen Armuts- 
stiles geben? Müßten, wenn die werbende Kraft der religiösen Armut wirklich wer- 
den soll, nicht sogar verschiedene Armutsstile innerhalb derselben Ordensgemein- 
schaft entwickelt werden? Wenn man bedenkt, daß Ignatius von Loyola eine solche 
Verschiedenheit sogar institutionell in seinem Orden verankert hat (wenn auch 
praktisch davon nicht mehr viel übriggeblieben ist), dann wird man eine solche 
Frage nicht von vornherein als sinnlos ablehnen dürfen. Müßte z. B. die Armut in 
einem modernen Ordenspfarrhaus mit seiner religiösen Kleinfamilie nicht eine 
andere Gestalt haben und werbend auf andere Leute ausstrahlen als die Armut 
eines großen Ordensstudienhauses, das so ein wenig wie eine Kaserne des lieben 
Gottes ist und sein darf und darum auch in seinem Armutsstil anders sein und 
andere Leute anrufen soll? Müßten wir nicht eine deutlichere Vorstellung davon 
haben, wie ein Volksmissionar, ein Studentenseelsorger, ein Heidenmissionar je in 
verschiedener Weise ihre Ordensarmut darleben müssen? Wenn wir z. B. daran 
denken, daß der Lebensstil der heutigen Orden, mehr oder weniger in der gleichen 
Weise in Europa wie in Asien betrieben, auf den Inder auch heute noch einen aske- 
tisch gar nicht überzeugenden Eindruck macht, auch wenn er nach europäischen 
Maßstäben durchaus •arm" ist, dann wird vielleicht deutlich, daß diese Fragen 
nicht schon mit der Forderung abgelehnt werden dürfen, jeder Orden brauche die 
Uniformität der Lebensweise aller seiner Mitglieder. Es wird aber auch deutlich, 
daß solche Fragen nicht gleich am Anfang durch ordensrechtliche Maßnahmen ge- 
löst werden können. Aber ermutigt werden sollten die einzelnen und Kleinzcllen 
zu solchen Versuchen auch innerhalb einer schon bestehenden Ordensgemeinschaft. 

9. Wenn wir schließen, so soll damit nicht der Eindruck erweckt werden, als sei 
dieses Ende der Überzeugung entsprungen, alle wesentlichen Fragen der Ordens- 
armut seien damit auch nur genannt. Man müßte z. B. genauer darauf reflektieren 
(um wenigstens noch einen Punkt zu nennen), daß sich auch die Arbeitsteiligkeit 
der modernen Wirtschaft auf die Ordensarmut auswirkt. Auch das Ordensleben 
gerät unvermeidlich unter den Einfluß dieses Wirtschaftssystems, das auf einer weit 
vorangetriebenen Arbeitsteilung basiert, die sich ja auch auf den Bereich der eigent- 
lich geistigen Arbeit ausdehnt. Während noch im 18. Jahrhundert ein intelligentes 
Mitglied eines apostolischen Ordens so ungefähr alles verstand, was in einem sol- 
chen Orden an Tun und Leistung vorgesehen war (und so z. B. der Obere eo ipso 
auch die Leistungen seiner Untergebenen als •Fachmann" beurteilen konnte), ist es 
heute nicht mehr so. In keinem aktiven Orden versteht jeder wirklich alle •Berufe", 
die in einem solchen Orden vorkommen: der Prediger, der Professor, der Finanz- 
mann, der Jugendseelsorger usw. usw. sind verschiedene Berufe geworden, von 
denen ein jeder nur einen versteht. Das hat nicht nur Folgen für die Technik der 
Leitung und des Gehorsams in einer Ordensgemeinschaft, sondern auch für die 
Armut. In diesen Berufen und mit ihnen differenziert sich nicht nur die Ausbil- 
dung, der Lebensstil, die Eingeordnetheit in das Gesamt der weltlichen Gesellschaft, 



290 Johannes Beyer 

sondern audi Art, Menge, Wert der Arbeitsmittel, die die Voraussetzung der ein- 
zelnen Berufe in einem Orden sind. Diese Verschiedenheit der Arbeitsmittel (im 
weitesten Sinn; es können zu ihnen auch bestimmte Reisen des Forschers, das Ver- 
kehren in bestimmten Gesellschaftskreisen, teure Instrumente, Spezialbibliotheken 
gehören) wirkt sich wieder aus im Lebens- und Armutsstil der einzelnen. Auch von 
da läßt es sich faktisch gar nicht ganz vermeiden, daß sich auch innerhalb desselben 
Ordens verschiedene Lebens- und Arbeitsstile entwickeln. Sie bestehen auch, wenn 
man nüchtern und mit soziologisch etwas geschärftem Blick das Leben in den 
Ordensgemeinschaften betrachtet. Man reflektiert aber noch wenig darauf; man 
versucht die Unterschiede noch formalrechtlich zu überbrücken, man geht an die 
Sache und ihre Schwierigkeiten noch nicht unbefangen heran. Auch unter diesem 
Gesichtspunkt wäre noch vieles in der Frage der Ordensarmut zu überlegen. • Es 
sind auch noch andere Fragen, mehr moraltheologischer Art vor allem, nicht behan- 
delt worden: Fragen über das Wesen des Gelübdes im allgemeinen, des Armuts- 
gelübdes im besonderen. Doch sind diese im engeren Sinn moraltheologischen Fra- 
gen anderseits wieder so bekannt, daß ihre Beantwortung hier vorausgesetzt werden 

kann. 

Die kirchenrechtlich anerkannten Formen 
des Vollkommenheitslebens 

Von Johannes Beyer SJ, Löwen 

Wir haben vor kurzem schon einmal in dieser Zeitschrift auf die Bedeutung der 
lehramtlichen und kirchenrechtlichen Entwicklung in der Frage der Vollkommen- 
heitsstände hingewiesen, wie wir sie in den letzten Jahrzehnten, besonders unter 
Pius XII., erlebt haben1. Wir wollen das Thema hier noch einmal aufgreifen2 und 
anhand der päpstlichen Dokumente der jüngsten Zeit3 in seiner ganzen Breite dar- 
zustellen versuchen. 

Seit der Herausgabe des Kirchenrechtes vor vierzig Jahren hat sich auf dem Ge- 
biet der Vollkommenheits- oder Rätestände viel verändert. Allein in den letzten 
Jahrzehnten war der Fortschritt größer als in dem langen Zeitraum vom Konzil von 

1 33 (1960) 133•135: •Kongregation oder Säkularinstitut?" 
1 Die folgenden Ausführungen erschienen zuerst in der niederländischen Zeitschrift •Bij- 

dragen" 2. Heft, Mai 1960 und werden hier mit freundlicher Erlaubnis der Schriftleitung 
und des Verfassers in deutscher Übersetzung wiedergegeben. 

"Diese Dokumente sind die Apostolische Konstitution •Provida Mater Ecclesia" vom 
2. Febr. 1947 (AAS 39 [1947] 114•124), das Motu Proprio •Primo Feliciter" vom 12. März 
1948 (AAS 40 [1948] 293•297). Von großer Bedeutung für die weitere Entwicklung des 
gottgeweihten Lebens in der Kirche waren folgende zwei Ansprachen Pius' XII.: die An- 
sprache anläßlich des Zweiten Internationalen Ordenskongresses vom 9. Dez. 1957 (AAS 50 
[1958] 34•43) und die Radioansprache an die klausurierten Ordensfrauen vom 19. Juli 
J958 (AAS 50 [1958] 562•570). Andere päpstliche Verlautbarungen haben in einigen 
Punkten diese allgemeine Lehre Pius' XII. noch vertieft: Die Apostolische Konstitution 
•Sponsa Christi" vom 21. Nov. 1950 (AAS 43 [1951] 5•24) und die Enzyklika .Sacra 
Virginitas" vom 25. März 1954 (AAS 46 [1954] 161•191). 




