
290 Johannes Beyer 

sondern audi Art, Menge, Wert der Arbeitsmittel, die die Voraussetzung der ein- 
zelnen Berufe in einem Orden sind. Diese Verschiedenheit der Arbeitsmittel (im 
weitesten Sinn; es können zu ihnen auch bestimmte Reisen des Forschers, das Ver- 
kehren in bestimmten Gesellschaftskreisen, teure Instrumente, Spezialbibliotheken 
gehören) wirkt sich wieder aus im Lebens- und Armutsstil der einzelnen. Auch von 
da läßt es sich faktisch gar nicht ganz vermeiden, daß sich auch innerhalb desselben 
Ordens verschiedene Lebens- und Arbeitsstile entwickeln. Sie bestehen auch, wenn 
man nüchtern und mit soziologisch etwas geschärftem Blick das Leben in den 
Ordensgemeinschaften betrachtet. Man reflektiert aber noch wenig darauf; man 
versucht die Unterschiede noch formalrechtlich zu überbrücken, man geht an die 
Sache und ihre Schwierigkeiten noch nicht unbefangen heran. Auch unter diesem 
Gesichtspunkt wäre noch vieles in der Frage der Ordensarmut zu überlegen. • Es 
sind auch noch andere Fragen, mehr moraltheologischer Art vor allem, nicht behan- 
delt worden: Fragen über das Wesen des Gelübdes im allgemeinen, des Armuts- 
gelübdes im besonderen. Doch sind diese im engeren Sinn moraltheologischen Fra- 
gen anderseits wieder so bekannt, daß ihre Beantwortung hier vorausgesetzt werden 

kann. 

Die kirchenrechtlich anerkannten Formen 
des Vollkommenheitslebens 

Von Johannes Beyer SJ, Löwen 

Wir haben vor kurzem schon einmal in dieser Zeitschrift auf die Bedeutung der 
lehramtlichen und kirchenrechtlichen Entwicklung in der Frage der Vollkommen- 
heitsstände hingewiesen, wie wir sie in den letzten Jahrzehnten, besonders unter 
Pius XII., erlebt haben1. Wir wollen das Thema hier noch einmal aufgreifen2 und 
anhand der päpstlichen Dokumente der jüngsten Zeit3 in seiner ganzen Breite dar- 
zustellen versuchen. 

Seit der Herausgabe des Kirchenrechtes vor vierzig Jahren hat sich auf dem Ge- 
biet der Vollkommenheits- oder Rätestände viel verändert. Allein in den letzten 
Jahrzehnten war der Fortschritt größer als in dem langen Zeitraum vom Konzil von 

1 33 (1960) 133•135: •Kongregation oder Säkularinstitut?" 
1 Die folgenden Ausführungen erschienen zuerst in der niederländischen Zeitschrift •Bij- 

dragen" 2. Heft, Mai 1960 und werden hier mit freundlicher Erlaubnis der Schriftleitung 
und des Verfassers in deutscher Übersetzung wiedergegeben. 

"Diese Dokumente sind die Apostolische Konstitution •Provida Mater Ecclesia" vom 
2. Febr. 1947 (AAS 39 [1947] 114•124), das Motu Proprio •Primo Feliciter" vom 12. März 
1948 (AAS 40 [1948] 293•297). Von großer Bedeutung für die weitere Entwicklung des 
gottgeweihten Lebens in der Kirche waren folgende zwei Ansprachen Pius' XII.: die An- 
sprache anläßlich des Zweiten Internationalen Ordenskongresses vom 9. Dez. 1957 (AAS 50 
[1958] 34•43) und die Radioansprache an die klausurierten Ordensfrauen vom 19. Juli 
J958 (AAS 50 [1958] 562•570). Andere päpstliche Verlautbarungen haben in einigen 
Punkten diese allgemeine Lehre Pius' XII. noch vertieft: Die Apostolische Konstitution 
•Sponsa Christi" vom 21. Nov. 1950 (AAS 43 [1951] 5•24) und die Enzyklika .Sacra 
Virginitas" vom 25. März 1954 (AAS 46 [1954] 161•191). 



Die kirchenrechtlich anerkannten Formen des Vollkommenheitslebens 291 

Trient (1565) bis zur Veröffentlichung des GIG (1917). Heute anerkennt die Kirche 
nicht nur das Ordensleben als Stand der Vollkommenheit, sie hat auch die Gemein- 
schaften ohne öffentliche Gelübde als solchen gebilligt4 und endlich in der Konstitu- 
tion •Provida Mater Ecclesia" noch einen dritten Stand der Vollkommenheit kano- 
nisch gutgeheißen5, die Säkularinstitute für Priester und Laien. Weil diese Institute 
sowohl Priester als Laien umfassen, sprechen wir hier nicht, wie es allzu häufig ge- 
schieht, von •Laieninstituten", sondern besser von •Säkularinstituten"6. 

Es gibt also in der Kirche • z. B. dem Motu Proprio •Primo feliciter" vom Jahre 
1948 zufolge • drei kirchenrechtlich anerkannte Stände der Vollkommenheit. Wir 
sagen •kirchenrechtlich" anerkannt, um die offizielle Gutheißung eines •Standes'" 
genau zu unterscheiden von dem Wert, den jede persönliche Berufung zum evan- 
gelischen Leben in einem der Stände der Vollkommenheit besitzen kann. Man darf 
sich nicht auf die kirchenrechtliche Gutheißung eines kanonischen Standes der Voll- 
kommenheit berufen, um eine persönliche Berufung abzuwägen. Jeder Getaufte 
muß in seinem Lebensstand heilig werden. Die Kirche gibt jedoch den kanonisch 
begründeten Lebensständen, die den Sinn haben, die Heiligkeit leichter und besser 
zu erlangen, den Vorzug. Darum sind diese Stände aber noch nicht rein juridischer 
Natur! An sich sind sie ihrem Wesen nach juridisch, insofern sie durch die kirchliche 
Gesetzgebung offiziell anerkannt und gutgeheißen werden. Diese Gutheißung trägt 
jedoch einer speziellen Berufung und geistlichen Werten besonderer Art, wie der 
Gnade des Stifters, den evangelischen Räten, der kirchlichen Sendung und dem 
eigenen Lebensideal in der Hingabe an Gott Rechnung. Die Ganzhingabe an Gott 
ist nicht ausschließlich in den drei Ständen der Vollkommenheit möglich, wenn man 
auch sagen muß, daß es diese Lebensformen sind, in denen sie zumeist ihre Ver- 
wirklichung findet, und zwar aus der Kraft des Geistes, der die Kirche in ihren 
Gliedern beseelt und heiligt. 

Wir wollen darum festhalten: den gesamten Wert der Stände der Vollkommen- 
heit auf eine rein juridische Struktur zurückzuführen, die keinen moralischen Wert 
hätte, hieße die Wahrheit entstellen und den Wert dieses juridischen Lebens, das 
einen wesentlichen Teil des Lebens der Kirche ausmacht und mit ihrem Geist zu- 
tiefst verbunden ist, vermindern. Sie kann das große Sakrament, das Ur-Sakrament 

4 Nämlich in der Konstitution •Provida Mater Ecclesia". 
sWir sagen •kanonisch" gutgeheißen, d. h. durch kirchliche Verordnung offiziell gut- 

geheißen. Bestimmte Autoren machen hier einen Unterschied zwischen kanonisch-gut ge- 
heißenen Ständen der Vollkommenheit und den Säkularinstituten als drittem, aber nur 
juridisch-anerkanntem bzw. gutgeheißenem Stand der Vollkommenheit. Dieser Unterschied 
läuft vor allem darauf hinaus, daß die Gelübde der Säkularinstitute als vota privata, Privat- 
gelübde, angesehen werden • die Konstitution •Provida Mater" nennt sie noch ausdrück- 
lich so •, und daß die Mitglieder dieser Institute ihre eigene kanonische Stellung be- 
wahren, sie bleiben nämlich Weltpriester bzw. Laien und gehören daher kanonisch zum 
ersten bzw. dritten Personenstand in der Kirche. (Auf der Dreiteilung von Klerikern, Re- 
ligiösen, Laien [Kanon 107] ist das gesamte Personenrecht des kirchlichen Gesetzbuches 
aufgebaut.) Weitere Untersuchungen haben gezeigt, daß die Bindungen in den Säkularinsti- 
tuten durchaus öffentlich-rechtlich waren und daß ihr gottgeweihtes Leben sich auch auf die 
Gestaltung ihrer eigenen Verfassung in der Kirche auswirkte, ohne indessen ihre soziale 
Stellung in der Gesellschaft zu verändern. 

« Noch immer schreibt und spricht man irreführend von den Säkularinstituten, als seien 
sie Laieninstitute. Diese ungenaue Terminologie bekundet häufig ein viel tieferes Mißver- 
ständnis in Bezug auf die eigentliche Natur dieser neuen Form gottgeweihten Lebens. 



292 Johannes Beyer 

Christi, nur in und durch die äußeren Zeichen sein, die ihr Leben zum Ausdruck 
bringen, sichern und erhalten. Hierzu gehören ihre Gesetzgebung und ihre organi- 
satorische Struktur. 

Papst Pius XII. sollte diese kanonische Struktur noch weiter ausdehnen. Um der 
Forderung des Geistes, der in der Kirche stets neue Lebensformen entstehen läßt, 
besser entsprechen zu können, billigte der Papst 1957 anläßlich des zweiten Religio- 
senkongresses ein neues Lebensstatut, wonach sich Getaufte Gott im Apostolat 
völlig weihen • und zwar in der Welt •, ohne durch die Kirche verpflichtet zu 
werden, in einen der drei genannten Vollkommenheitsstände als Gruppe auf- 
genommen zu werden oder als solche anerkannt zu sein. Wir geben hier den ent- 
scheidenden Text wieder: •Jeder Christ ist eingeladen, nach diesem Ideal (der 
christlichen Vollkommenheit) aus allen seinen Kräften zu streben. Aber es wird auf 
eine vollständige und sicherere Art in den drei Ständen der Vollkommenheit ver- 
wirklicht nach den Weisungen des Kanonischen Rechts und der oben genannten 
Apostolischen Konstitutionen. Besonders die Konstitution •Provida mater" vom 
2. Februar 1947 über die •Weltlichen Institute" macht die Stände der Vollkommen- 
heit einer größtmöglichen Zahl von Menschen, die sich heute brennend nach einem 
vollkommeneren Leben sehnen, zugänglich. Gewiß stellt diese Konstitution fest, 
daß Vereinigungen, die den vorgeschriebenen Normen nicht genügen, nicht zu den 
•Vollkommenheitsständen" gehören, aber sie behauptet keineswegs, daß es außer- 
halb dieser kein wahrhaftes Streben nach Vollkommenheit gäbe. 

Wir denken in diesem Augenblick an soviele Männer und Frauen aller Stände, 
die die verschiedenartigsten Berufe und Aufgaben übernehmen und die aus Liebe 
zu Gott und zum Nächsten ihm ihre Person und ihre ganze Tätigkeit weihen. Sie 
verpflichten sich zur Befolgung der evangelischen Räte durch private Gelübde, die 
Gott allein bekannt sind. Sie lassen sich in der Verwirklichung von Gehorsam und 
Armut durch solche führen, die die Kirche hierfür als befähigt befunden und denen 
sie das Amt anvertraut hat, andere in der Übung der Vollkommenheit zu leiten. 
Kein einziges der wesentlichen Elemente, die zur christlichen Vollkommenheit ge- 
hören und zu ihrer Erreichung tatsächlich beitragen, geht diesen Männern und 
Frauen ab; sie haben folglich in Wahrheit an ihr Anteil, obwohl sie juridisch oder 
kanonisch keinem Stand der Vollkommenheit angehören7. 

Kein Jahr später kam er auf diese allgemeine Anerkennung zurück und ging 
noch einen Schritt weiter. Hier folgt der Text: •Wir möchten aber, weil die Kon- 
stitution nicht davon spricht, auf die Existenz einer Form des kontemplativen 
Lebens hinweisen, die von einem kleinen Kreis von in der Welt lebenden Menschen 
ganz im geheimen gepflegt wird. In Unserer Ansprache vom 9. Dezember 1957 an 
den 2. Internationalen Kongreß der Stände der Vollkommenheit sagten Wir, man 
begegne heute Christen, die ,sich durch private und geheime Gelübde, die Gott 
allein kennt, zu einem Leben nach den Evangelischen Räten verpflichten und sich, 

7 AAS 50 [1958] 36. In dieser letzten Ansprache wollte Pius XII. nachdrücklich fest- 
stellen, daß die Termini juridisch und kanonisch gleichwertig seien. Sie setzt u. E. der 
Kontroverse ein Ende, die mit der Konstitution •Provida Mater" unter verschiedenen Ka- 
nonisten entstand. Hätte der Papst einen Unterschied zwischen diesen Termini machen 
wollen, so hätte er von •kanonischen und juridischen Ständen der Vollkommenheit" ge- 
sprochen. 



Die kirchenrechtlich, anerkannten Formen des Vollkommenheitslebens 295 

was die Unterwerfung unter den Gehorsam und die Armut betrifft, von Menschen 
leiten lassen, die die Kirche als für diese Aufgabe geeignet anerkannt und denen 
sie die Aufgabe, andere auf dem Weg der Vollkommenheit zu leiten anvertraut 
hat'. Diese Gläubigen führen ein Leben echter christlicher Vollkommenheit, aber 
außerhalb jeder kanonischen Form eines .Standes der Vollkommenheit'. Wir haben 
damals abschließend so gesagt: ,Kein einziges der wesentlichen Elemente, die zur 
christlichen Vollkommenheit gehören und zu ihrer Erreichung tatsächlich beitragen, 
geht diesen Männern und Frauen ab; sie haben folglich in Wahrheit an ihr Anteil, 
obwohl sie juridisch oder kanonisch keinem Stand der Vollkommenheit angehören'8. 

Diese Feststellung können Wir jetzt im Hinblick auf eine Lebensform wieder- 
holen, in der man privat und unabhängig von den in der Apostolischen Konstitution 
•Sponsa Christi" vorgesehenen kirchenrechtlichen Formen in Form der drei Gelübde 
ein kontemplatives Leben führt. Gewiß sind die äußeren, für ein solches Leben un- 
umgänglichen Bedingungen schwerer zu verwirklichen als für das tätige Leben; 
dennoch ist es möglich. Derartige Kontemplative sind durch keine kanonische Klau- 
sur geschützt; sie führen geradezu heroisch ein Leben der Zurückgezogenheit und 
der Sammlung. Wir finden dafür im Lukasevangelium ein schönes Beispiel: näm- 
lich das der Prophetin Anna, die nach siebenjähriger Ehe als Witwe im Tempel 
lebte, wohin sie sich zurückgezogen hatte. Dort diente sie dem Herrn Tag und Nacht 
mit Gebet und Fasten (Lk 2,37). Eine solche Form des kontemplativen Lebens ist 
der Kirche durchaus bekannt und findet ihre grundsätzliche Anerkennung"9. 

Was Pius XII. 1957 für das apostolische Leben in der Welt gutgeheißen hatte, 
wird nun im Juli 1958 auch für das Mönchsleben, d. h. für ein Leben, das für Gott 
allein in Gebet und innerer Einsamkeit geführt wird, als Möglichkeit bejaht und 
gutgeheißen. So wird eine Art des Einsiedlerdaseins und ein anpassungsfähiges 
Zönobitentum in der modernen Welt anerkannt. Christen, die sich auf diese Weise 
Gott weihen, können allein oder mit anderen nach den drei evangelischen Räten 
leben, sich für eine bestimmte Zeit, aber auch für immer auf sie verpflichten und 
Führung suchen bei Priestern, die hierfür ausgewählt sind, bei ihrem Beichtvater 
oder ihrem Seelenführer oder bei einem Priester, der solche Gruppen mit Zu- 
lassung des Bischofs leitet. 

Nach dieser Darlegung der autoritativen Äußerungen Pius' XII. wollen wir nun 
zuerst (1) die fünf Formen des kanonisch anerkannten gottgeweihten Lebens in der 
Kirche noch einmal kurz beschreiben, uns sodann (2) auf die Grundelemente dieser 
verschiedenen Berufungen besinnen und zum Abschluß (3) den Sinn und Wert 
dieser Lebensformen in der Kirche so gut wie möglich kennzeichnen. 

1. Die oben angeführten Gutheißungen bestätigen, daß es fortan fünf kanonisch 
anerkannte •Möglichkeiten" gibt, um ein gottgeweihtes Leben in der Kirche zu 
führen: das eigentliche Ordensleben (CIC can. 492•672), die Gemeinschaften ohne 
öffentliche Gelübde, die ein Ordensleben führen (CIC can. 637•681), die Säkular- 
institute (AAS 39 [1947] 114•124), die apostolisch (AAS 50 [1958] 36) und die 
monastisch (AAS 50 [1958] 566•567) ausgerichteten Gruppen gottgeweihten Le- 
bens in der Welt. 

8 AAS 50 [1958] 36. 
» AAS 50 [1958] 566•567. 



294 Johannes Beyer 

Das Ordensleben setzt nach dem Kirchenrecht öffentliche feierliche oder einfache 
Gelübde voraus, die •vita communis" (Leben in Gemeinschaft) und eine gewisse 
•fuga a mundo" (Weltflucht), die deutlich in der apostolischen Konstitution •Fro- 
vida Mater Ecclesia" als Kennzeichen dieses Lebens angegeben wird. Es ist auch 
der erste und •vollständige" (Pius XII.) Stand der Vollkommenheit, weil das 
gesamte Leben sub regula (unter der Regel) steht, in bleibender Abhängigkeit vom 
Oberen, in einem ständigen Zusammenleben mit anderen in brüderlicher Liebe. 
Das Ordensleben ist ein öffentliches, d. h. nicht nur ein rein persönliches, sondern 
ein gemeinschaftliches Zeugnis evangelischen Lebens. Es bringt das Liebesideal des 
Evangeliums und der Kirche vollkommen und in all seinen Dimensionen zur Dar- 
stellung, und zwar auf die am meisten öffentliche und amtliche Weise, nämlich mit 
feierlicher Gutheißung der Hierarchie. Dieses Leben ist schon für sich eine Sendung, 
ein fortwährendes Zeugnis des Evangeliums, von der Kirche institutionell verfaßt 
und bestätigt. Wir dürfen jedoch nicht übertreiben. Der eschatologische Aspekt 
dieses Lebens bringt es nicht mit sich, daß das Ordensleben das vollkommene Ab- 
bild der Stadt Gottes auf Erden ist. Es umfaßt ein Streben nach diesem Ideal der 
Einheit in Liebe, gewährleistet aber noch keine völlige Realisierung dieses himm- 
lischen Wertes; diese ist erst dem Jenseits vorbehalten. 

Die Gemeinschaßen ohne öffentliche Gelübde haben bestimmte Bindungen, die 
wohl amtlich • in Form von Gelübden, Versprechen oder Eid • eingegangen, aber 
nicht durch die Obrigkeit, im Namen der Kirche, entgegengenommen werden. 

' Kennzeichnend für sie ist die •vita communis", das Leben in Gemeinschaft, das 
dennoch in iure, von Rechts wegen, nicht so streng ist wie das Gemeinschaftsleben 
der Ordensleute, wohl schon wegen der eigenen Bestimmungen solcher Gemein- 
schaften, was die Armut betrifft. Ihre Mitglieder behalten zuweilen die Verfügung 
über ihre eigenen Güter und sorgen, teilweise wenigstens, für ihren eigenen Unter- 
halt. 

Die Säkularinstitute haben in der Regel weder öffentliche Gelübde noch eine 
•vita communis". Ihrer Grundidee nach sind sie Gemeinschaften, die das christliche 
Zeugnis in Form •reiner Gegenwärtigkeit in der Welt", in einem eigenen Beruf 
und in der gewöhnlichen gesellschaftlichen Umwelt, zur Darstellung bringen. Das 
Leben nach dem Evangelium, das sie führen, setzt voraus, daß sie die evangelischen 
Räte nicht nur lieben, sondern wirksam leben. Dazu verpflichten sie sich auf Grund 
eines Versprechens, Gelübdes, Eides oder einer Weihe. Die Verpflichtung zu evan- 
gelischer Keuschheit kann man nur durch ein Gelübde, einen Eid oder eine Weihe 
auf sich nehmen. Das Versprechen ist eine Verpflichtung dem Institut gegenüber. Es 
kann daher nicht als eine unmittelbare Verpflichtung gegenüber Gott angesehen 
werden. Dagegen binden der Eid, das Gelübde oder die Weihe die Seele unmittelbar 
an Gott10. 

Die freieren Formen gottgeweihten Lebens in der Kirche können sowohl aposto- 

10 Die Meinung, als ob die Säkularinstitute keine Gelübde ablegen und sich nur auf Eid 
oder Versprechen stützen, ist irrig. Es gibt Säkularinstitute, die öffentliche Gelübde ab- 
legen. Diese Vergünstigung, von bestimmten Kanonisten mißbilligt, wurde nun zuweilen 
bei der Revision der Satzungen wieder rückgängig gemacht. Einige Institute haben als Form 
der Bindung die •consecratio", die •Weihe" gewählt. Wir hoffen, in einer eigenen Studie den 
Sinn dieser neuen Bindungen aufzuweisen. 



Die kirchenrechtlich anerkannten Formen des Vollkommenheitslebens 295 

lisch wie auch monastisch ausgerichtet sein. Diejenigen, die ein solches Leben zu füh- 
ren vermögen, betätigen sich entweder im unmittelbaren Apostolat oder aber leben 
die reine •Gegenwärtigkeit in der Welt". Desgleichen körinen sie auch ein aus- 
schließlich mönchisches Leben führen, sei es ein Eremitendasein oder ein sehr elasti- 
sches Zönobitentum. Auch hier sind, wie in den Säkularinstituten, Gelübde oder 
andere Bindungen vorhanden. Diese werden aber einzig und allein im Gewissens- 
bereich (•in solo foro interno") eingegangen, obwohl gesagt werden muß, daß die 
allgemeine Gutheißung, die ihnen die Kirche gibt, sie aus dem engen Bereich des 
•forum internum", des bloßen Gewissensbereiches, herausholt, da jetzt ihre Exi- 
stenz und ihre Gutheißung in der Kirche zu einem offensichtlichen und öffentlichen 
Tatbestand geworden sind. 

Die vierte Form gottgeweihten Lebens können wir eine •apostolische Gegen- 
wärtigkeit in der Welt" nennen und die fünfte eine •gottgeweihte Zurückgezogen- 
heit in der Welt". 

2. Aus allen diesen Tatsachen treten deutlich drei Hauptelemente des gott- 
geweihten Lebens hervor: die evangelischen Räte, die Weihe an Gott und der 
kirchliche Aspekt des gottgeweihten oder Vollkommenheits-Lebens. 

Was uns zuerst auffällt, ist der Nachdruck, mit dem die Kirche den Akzent auf 
die evangelische Wirklichkeit der drei Räte legt. Diese Entwicklung in der Lehre 
war notwendig. Sprach man noch vor einigen Jahren immer von den •drei Ge- 
lübden", wird man jetzt mehr auf den Kern der Sache gehen müssen, nämlich auf 
die eigentlichen evangelischen Räte, die auf verschiedene Weise gelebt werden 
können und zu denen man sich auch durch andere Bindungen als durch Gelübde 
verpflichten kann, nämlich nach •Provida Mater Ecclesia" durch Gelübde, Ver- 
sprechen, Eid oder Weihe. In den päpstlichen Verlautbarungen kann man hier 
eine deutliche Entwicklung wahrnehmen. Sprach Pius XII. bezüglich der Säkular- 
institute zuerst noch von vota privata, von Privatgelübden, so spricht der Heilige 
Stuhl seit 1949 von offiziell anerkannten Bindungen, von halböffentlichen Bin- 
dungen und von Bindungen gegenüber einer Gemeinschaft; seither spricht man von 
vota (privata) recognita, vota semipublica und vota socialia, von anerkannten 
(Privat-), halböffentlichen und in der Gemeinschaft abgelegten Bindungen11. 

Das Zweite, was in den letzten Jahren immer mehr in den Vordergrund trat, ist 
die Weihe an Gott. Sie hat den positiven Aspekt des gottgeweihten Lebens besser 
ins Licht gerückt. Die evangelischen Räte sind Mittel, das christliche Leben auf voll- 

11 Die Bindungen und ganz besonders die in den Säkularinstituten abgelegten Gelübde 
werden anläßlich der Revision der Satzungen durch den Hl. Stuhl vota recognita (geprüfte, 
anerkannte Gelübde) genannt, auch vota socialia, d. h. in der Gemeinschaft abgelegte 
Gelübde, zuweilen auch vota semipublica, halböffentliche Gelübde. Die beste Bezeichnung 
scheint uns zu sein: vota recognita. So kann man die vota sollemnia und simplicia, die feier- 
lichen und einfachen Gelübde, als Ordensgelübde betrachten: sie werden durch die Kirche 
gutgeheißen, anerkannt und entgegengenommen. Die Bindungen im zweiten Vollkommen- 
heisstand, in den Gemeinschaften ohne öffentliche Gelübde und mit gemeinschaftlichem 
Leben haben kanonisch gesehen einen größeren Grad der •Öffentlichkeit" als die der Säku- 
larinstitute. Sie sind nicht öffentlich, da sie nicht durch den Oberen im Namen der Kirche 
entgegengenommen werden. Sie sind aber doch öffentlich-rechtlich anerkannt als Bindung 
in einem kanonisch anerkannten Lebensstand. Ein kanonisch anerkannter Stand hat immer 
einen öffentlich rechtlichen Wert. Die Bindungen lockererer Art würden wir vota approbata, 
gutgeheißene Gelübde, nennen, da sie durch Pius XII., wenn auch nicht als Bindungen in 
einem Stand der Vollkommenheit anerkannt, so  doch offiziell gutgeheißen werden. 



296 Johannes Beyer 

kommenere Art zu führen. Unmittelbar haben sie einen negativen Charakter, sind 
es aber nicht ausschließlich. Sie haben eine positive Seite, denn sie drücken auf die 
wirksamste Weise die Liebe zu Gott aus, die diesem gottgeweihten Leben eigen ist 
und ihm seinen letzten Sinn gibt12. Aber die Verpflichtung zum Leben nach den 
drei evangelischen Räten ist an sich noch keine Weihe an Gott, wohl aber deren 
Symbol, das Zeichen dieser Übergabe und die beste Weise, um unserer Treue zur 
Hingabe an Gott Schutz und Beständigkeit zu verleihen13. 

Das dritte Kennzeichen des evangelischen gottgeweihten Lebens ist sein kirch- 
licher Charakter. Die aus dem Evangelium hervorgehende Ganzhingabe an Gott ist 
allein in der Kirche möglich, unter ihrer Leitung, mit ihrer Gutheißung, unter ihrer 
Obhut. Eigentlich sind die Hingabe an Gott und die evangelischen Räte stets der 
Gegenstand einer beständigen Sorge der Hierarchie gewesen. Institutionell ge- 
schieht diese Weihe an Gott in einem Stand der Vollkommenheit, in einer Gemein- 
schaft, die von der Kirche anerkannt ist14. Ein gottgeweihtes Leben ist daher immer 
kirchlicher Natur15. Das tritt heute in stärkerem Maße als früher hervor, da es 

12 Wesentlich ist demnach die Weihe an Gott (consecratio Deo), die immer eine Weihe 
an Gott und die Seelen (consecratio Deo et animabus) ist. Weihe in Liebe bleibt als per- 
sönliche Hingabe stets abhängig von der Intensität der Liebe (caritas); die christliche Liebe 
ist immer Liebe zu Gott und za den Menschen. Die Säkularinstitute lassen daher die voll- 
ständige Weihe an Gott zu: plena et totalis consecratio (1947). Die •plena et totalis conse- 
cratio" ist demnach auch persönlich abhängig von einer eigenen Berufung. Satzungsgemäß 
ist sie durch feierliche Gelübde stärker kirchlich gebunden: plenior et arctior consecratio, 
wie Pius XII. in •Sponsa Christi" (1951) sagt. Diese stärkeren Bindungen sind sowohl 
Gemeinschaftsverpflichtungen als auch persönliche Verpflichtungen. Sie dürfen nicht als 
•rein juridisch" angesehen werden, sondern mehr als Integration der eigenen Berufung in 
das Leben der Kirche. Wir hoffen, auf diesen Punkt später zurückzukommen. 

13 Wir unterscheiden daher die consecratio Deo von den drei evangelischen Räten, den 
consilia evangelica. Wie bedeutend der Rat und das Gelübde des Gehorsams auch sei, wir 
sollten doch nicht behaupten, daß sich der Christ durch diesen bestimmten Rat und dieses 
Gelübde Gott vollständiger weiht. Evangelisch wird diese grundlegende Weihe verwirk- 
licht in der Liebe, die dann ihren Ausdruck findet im Symbol der dreifachen Bindung vor 
der Kirche. Diese Bindung kann verschiedene Formen annehmen: ein Gelübde, ein Ver- 
sprechen, einen Eid oder einen Akt der Weihe. Übrigens ist rein formal gesehen diese grund- 
legende Weihe, als consecratio, zu unterscheiden von der Verpflichtung zum Leben nach den 
drei evangelischen Räten. Und moralisch gesprochen bleibt diese Weihe stets bestimmt 
durch die theologische Tugend der Liebe. 

14 Ein Lebensstand ist immer kommunitär, gemeinschaftsbetont. Alle Säkularinstitute sind 
u. E. •Leben in Gemeinschaft", nicht allein auf Grund ihrer allgemeinen Gutheißung als 
•Stand der Vollkommenheit", noch nur ihrer besonderen Gutheißung durch die Hierarchie 
als Säkularinstitut auf Diözesan- bzw. Weltebene, sondern gerade durch das Zusammen- 
leben ihrer Glieder, auch in den Instituten, die weder gemeinschaftliche Häuser, noch ein 
irgendwie geartetes Zusammenleben kennen. Jede gutgeheißene Gruppe in der Kirche formt 
sich zu einer ecclesiola in Ecclesia. 

15 Der kanonische Aspekt der Vollkommenheitsstände und jeder anderen Form gott- 
geweihten Lebens in der Kirche besteht wesentlich in ihrer Gemeinschaftsstruktur und ver- 
leiht ihrem Gemeinschaftsleben Ausdruck. Wer nun dieses •juridische" Element vom •Ge- 
meinschafts"-Aspekt ihres Lebens unterscheidet, fällt einem Mißverständnis zum Opfer, 
das die Natur der Kirche selbst betrifft, indem hier in schärfster Form •Liebeskirche" und 
•Rechtskirche" voneinander unterschieden würde. Die Enzyklika •Mystici Corporis" befaßte 
sich mit dieser Unterscheidung und verwarf sie. Halten wir hier allerdings fest, daß eine 
Gemeinschaft in der Kirche ein mehr oder weniger autonomes Gemeinschaftsleben führen 
kann, und in dem Maße, wie sie ihre Selbständigkeit nach außen hin betont, wird sie sich 
auch stärker von der Gemeinschaft der Gläubigen absondern. Eine andere Gruppe wieder, 
die sich mehr in das kirchliche Leben eingliedern will, wird ein weniger autonomes und 
abgesondertes Leben führen. Wenn die ecclesiola in Ecclesia, die Einzelgemeinschaft in der 
Gesamtkirche, mehr Zeugnis gibt vom Himmlischen Jerusalem, wird sie sich darum auch 



Die kirchenrechtlich anerkannten Formen des Vollkommenheitslebens 297 

nämlich auch außerhalb der drei bisher gutgeheißenen Stände der Vollkommenheit 
die Billigung der kirchlichen Obrigkeit einschließt. Deshalb kann man sagen, daß 
die Verpflichtung auf das Leben nach den drei evangelischen Räten stets von der 
Kirche anerkannt und gutgeheißen wurde, sobald sie, wenn auch in einem losen 
Verband, durch eine moralische Bindung endgültig für das persönliche Leben ein- 
gegangen wurde. Auch wenn dies so verschwiegen wie möglich geschieht, etwa 
•durch Privatgelübde, die allein dem Beichtvater bekannt sind". Eine solche Bin- 
dung hat sowieso keinen reinen JVivaicharakter wie bei einem gewöhnlichen Ge- 
lübde, das man im Gewissen ablegt und wodurch sich ein Christ etwa verpflichtet, 
eine Wallfahrt zu machen. Werden auch die •Bindungen" nur •in foro interno'' 
eingegangen, so sind sie doch nicht rein privater Natur, und die Gutheißung, die 
ihnen Pius XII. gab, ist hinreichend, um sie über das eigentliche Privatleben der 
Gläubigen hinaus in das öffentliche Leben der Kirche einzuordnen. 

3. Eine tiefere Besinnung auf diese kirchlichen Dokumente und auf die Institu- 
tionen, die dadurch gutgeheißen werden, hat ein größeres Interesse für das gott- 
geweihte Leben geweckt und schon einen tiefen erneuernden Einfluß ausgeübt. Es 
will uns scheinen, als zeichneten sich in der Kirche diese Berufungen allmählich 
klarer ab und als würden sie besser nach ihren eigenen Werten beurteilt16. 

Zwei Lebensweisen stehen nun scharf einander gegenüber: die fuga a mundo, 
die völlige Zurückgezogenheit und Flucht aus der Welt, und die praesentia in 
mundo, der völlige Einsatz in der Welt, die Gegenwärtigkeit in der Welt. Zwischen 
diesen äußersten Formen gottgeweihten Lebens steht das öffentlidi-apostolische 
Leben als dritte Lebensform gottgeweihten Lebens. Sie ist ein Leben in der Welt, 
bewahrt aber die innere Einsamkeit des Mönches (geschützt durch gewisse Klausur- 
bestimmungen) und paßt sich der jeweiligen Lage der Kirche an, wobei allerdings 
zu bedenken ist, daß das unmittelbare und öffentliche Apostolat immer auch ein 
öffentliches Zeugnis für das Evangelium sein muß, das notwendig in Gegensatz zur 
sündigen Welt steht. 

Die drei Grundformen gottgeweihten Lebens stehen einander nicht sich aus- 
schließend gegenüber. Tatsächlich werden sie selten ihrer ideellen Struktur nach in 
den bestehenden Kongregationen, den Genossenschaften ohne öffentliche Gelübde 

von der Welt und der Gemeinschaft der Gläubigen absondern. Deshalb lebt eine monasti- 
sdie Gemeinschaft in einer stärkeren Absonderung und ein apostolisches Institut, auch mit 
feierlichen Gelübden und ohne Chorgebet, noch als ecclesiola in Ecclesia, nur mit freieren 
und elastischeren Formen; was ihr vielleicht an Zeugniskraft abgeht, gleicht sie an aposto- 
lischer Wirkkraft in und außerhalb der Kirche wieder aus. Die Säkularinstitute bilden auf 
ihre eigene Weise eine •kleine Kirche in der großen Kirche"; was sie an Eigenleben ein- 
büßen, gewinnen sie durch Anpassung an das Gemeinschaftsleben der lokalen oder uni- 
versalen Kirche und durch Eingliederung in deren Gemeinschaftsleben. Sie schreiten darin 
mitunter in dem Maße voran, als das Gemeinschaftsleben der Kirche zu dem ihren wird. 

16 Wir haben diese drei Berufungen bereits in unserer Studie La theologie de la vocation 
beschrieben, in: Cahiers de la Roseraie V., Lumen Vitae, Brüssel, 1956, S. 72•73. Wir 
haben sie dort wie folgt eingeteilt: die monastische Berufung, die (öffentlich) -apostolische 
Berufung und die säkulare Berufung. Wir sprechen lieber von einer monastischen Berufung 
als von •kontemplativem" Leben. In jeder dieser Berufungen kann und muß man, ein kon- 
templatives Leben führen. Darum sind wir auch der Meinung, daß die frühere Einteilung in 
kontemplatives, aktives und gemischtes Leben zu Mißverständnissen führen kann. Diese Ein- 
teilung wird u. E. zurecht verworfen von A. van Biervliet CSSR, Konsultor der 
Religiosenkongregation, in seinem Aufsatz: Vie religieuse contemplative, mixte, active, in: 
Revue des communautees religieuses 31 [1959] 18•24. 



298 Johannes Beyer 

und den Säkularinstituten rein verwirklicht. Man begegnet immer nur diesen Grund- 
elementen in den verschiedenen Dosierungen. Zeitlich entstand das ordensmäßig- 
monastische Leben zuerst. Später haben sich dann allmählich die Säkularinst.itute 
und freieren Formen gottgeweihten Lebens entfaltet, indem sie sich von monasti- 
schen Anschauungen und zönobitischen Lebensformen frei machten. Auch im Leben 
der Abteien muß man feststellen, daß der Priestermangel in der Kirche sehr häufig 
Lebensformen auferlegt hat, die an sich mehr den apostolischen Instituten zugeord- 
net und darum nur mit apostolischen Zielsetzungen zu vereinbaren sind. Das Leben 
des Priestermönchs außerhalb seines Klosters, sein freierer Umgang mit der Außen- 
welt haben sicher auf die Stille und Zurückgezogenheit vieler Klöster und Abteien 
einen schädlichen Einfluß ausgeübt17. Man kann aber auch die gegenteilige Fest- 
stellung machen: monastische Einflüsse waren einem echt apostolischen Leben schäd- 
lich, sowohl bei Instituten, die sich dem öffentlichen Apostolat widmen, als auch bei 
denjenigen, die sich das Apostolat der reinen Gegenwärtigkeit in der Welt zur 
Aufgabe gesetzt haben. 

Besonders im Leben der Frauenklöster hat man sich schwer frei machen können 
von monastischen Gewohnheiten. Viele Kongregationen haben ein Doppelleben 
geführt: einerseits ein zönobitisches mit Chorgebet und monastischer Regelbeobach- 
tung, anderseits eine ständig erweiterte apostolische Wirksamkeit, die große An- 
strengung und Aufmerksamkeit erfordert. So haben Berufsleben und inneres Leben 
diese Ordensfrauen in eine Konfliktsituation gebracht, die sie nur schwer tragen 
können. Dies wird dann leicht zur Ursache einer tiefen Zerrüttung und einer völli- 
gen Erschöpfung. Liegt hierin nicht einer der Gründe für die Gesuche um Austritt 
oder jedenfalls Exklaustrierung bei Ordensfrauen? 

Daraus folgt, daß es wünschenswert wäre, das monastische Leben in seiner Eigen- 
art und Würde völlig wiederherzustellen, die monastische Zurückgezogenheit 
strenger durchzuführen, für Mönche ein eigenes Lebensstatut auszubauen und im 
ius monasticum nicht nur die Zönobiten, sondern auch die Einsiedler kirchenrecht- 
lich als Ordensleute anzusehen18. Gleichzeitig sollte ein erneuertes Ordensrecht die 

17 •31 österreichische Abteien tragen die Seelsorge für 409 Pfarreien (15 Prozent sämt- 
licher Pfarreien). Zwangsläufig muß das Klosterleben in den großenteils leerstehenden Rie- 
senabteien ernstlich unter dem Umstand leiden, daß so viele Mönche außerhalb des Klosters 
leben • einem Erbe übrigens des Josephinismus; vgl. J. Kerkhofs SJ: Europa en zijn 
priesters, in Streven 13 [1960] 360•365. Aus anderen Gründen noch ist das wahre mona- 
stische Leben bedroht: Th. M e r t o n OCD hat in seinem Buch •Lebendige Stille" (Ein- 
siedeln 1959) darauf hingewiesen, daß man wieder erneut ein streng monastisches Leben 
führen will, als Mönch und nicht als Priestermönch, mit mehr Handarbeit, mehr innerem 
Gebet, weniger langem und kompliziertem Chorgebet. Darum kommt er auch auf neue 
Gründungen zu sprechen, wie Cuernagaca, Mount Saviour, Weston. In der gleichen Richtung 
arbeitet Bouricos in Landes, vgl. A. M. Henry OP: Un monastere simple, in: La Vie 
Spirituelle, Supplement 10 [1957] 178•192 und Peregrinus: Eine neue monastische 
Lebensform: die Bruderschaft der Jungfrau der Armen, in: Erbe und Auftrag (Benedikti- 
nische Monatsschrift) 35 [1959] 492•495. 

18Siehe J. W i n a n d y OSB: Pour un Statut canonique des ermites, in: La Vie Spiri- 
tuelle, Supplement 10 [1959] 343•351. Einsiedler sind und bleiben im Kirchenrecht der 
Ostkirche Glieder einer zönobitischen Gemeinschaft. Die Kirche kann einem einzigen Ere- 
miten keine eigene Regel zugestehen. Stets gab es Eremiten im Benediktinerorden, und der 
hl. Benedikt sieht das Eremitentum als vollkommenere Form des monastischen Lebens an, 
worauf das zönobitisches Leben vorbereiten muß. Siehe Regula Monachorum, Kap. I., Edit. 
Schmitz, Maredsous, 14•15. 



Die kirchenrechtlich anerkannten Formen des Vollkommenheitslebens 299 

Ausbildung und die Studien der Mönche und die der apostolisch eingestellten Or- 
densleute stärker den verschiedenen Erfordernissen anpassen. 

Endlich stehen wir noch vor einem anderen Problem: Es entstehen heute viele 
Säkularinstitute. Sind sie nicht gar zu zahlreich? Papst Pius XII. war ernst darum 
besorgt und warnte ausdrücklich vor der Gefahr, allzu rasch und nicht gründlich 
genug geformte Säkularinstitute gutzuheißen19. Vielen Ordensleuten drängt sich 
aber noch eine andere Besorgnis auf: Gehen nicht durch diese leichtere Form des 
gottgeweihten Lebens viele Berufe dem Ordensleben verloren? Halten wir erst ein- 
mal ruhig fest, daß dank den Säkularinstituten viele Berufe, die früher nicht zu 
ihrem Recht kamen, nun zum Zug kommen. Vielleicht gibt es auf diese Weise mehr 
Berufungen zu den Ständen der Vollkommenheit als früher. Früher waren viele 
junge Menschen, die sich gänzlich Gott hinschenken wollten, genötigt, in ein Kloster 
einzutreten, um ihrem Verlangen nach einem Leben nach dem Evangelium Folge 
zu leisten, obwohl sie nicht immer imstande waren, die klösterliche Lebensweise 
recht zu befolgen. Nun finden sie ihren eigenen Weg in einem angepaßteren und 
stärker apostolisch ausgerichteten gottgeweihten Leben. Die Berufung, in der Welt 
zu verbleiben, ist tatsächlich eine Berufung eigener Art; man muß sie gut unter- 
scheiden von der monastischen und öffentlich-apostolischen Berufung20. Sie besitzt 
ihre eigenen Erfordernisse und ihre besonderen Lebensgesetze. Die Priester werden 
mit der Zeit diese Berufung zu entdecken lernen, sie werden sie besser erfassen 
und den Seelen, die dieser Berufung folgen wollen, leichter Hilfe und Führung 
bieten können. Diese Unterscheidung wäre auch für andere Formen der Berufung 
zum gottgeweihten Leben von Nutzen, um so mehr, als diese dann immer besser 
ihre eigentlichen Werte zu erkennen und treuer nach ihnen zu leben vermögen. 

So stehen wir nach der Konstitution •Provida Mater Ecclesia* und den weiteren 
Ansprachen Pius' XII. vor einem neuen Beginn: Gottes Geist wirkt deutlich in 
seiner Kirche. Ohne den früheren Formen gottgeweihten Lebens Gewalt anzutun 
oder sie gar überflüssig zu machen, hat er stets die Macht, diese zu erneuern und zu 
verjüngen, indem er andere Lebensformen nach dem Evangelium in der Kirche 
ermöglicht. 

19 Es will uns scheinen, daß viele Säkularinstitute weniger gut vorankommen, weil sie 
nämlich zu •klösterlich" sind, die Mentalität von Ordensleüten behalten, die Weltverant- 
wortung als Kennzeichen ihrer besonderen Berufung nicht klar erkennen und daher auch 
nicht zur vollen Lebensentfaltung kommen können. 

20 Siehe G. L a z z a t i : Istituti secolari et •secolaritd", in: Rivista di ascetica e mislica 
3 [1958] 22•41. Dieser Artikel ist auch broschiert erschienen. Siehe ferner J. M. Perrin 
OP: Essence de l'etat de perfection et mission des Instituts seculiers, in: La Vie Spirituelle, 
Supplement 10 [1959] 371•393. 




