290 Johannes Beyer

sondern auch Art, Menge, Wert der Arbeitsmittel, die die Voraussetzung der ein-
zelnen Berufe in einem Orden sind. Diese Verschiedenheit der Arbeitsmittel (im
weitesten Sinn; es konnen zu ihnen anch bestimmte Reisen des Forschers, das Ver-
kehren in bestimmten Gesellschaftskreisen, teure Instrumente, Spezialbibliotheken
gehoren) wirkt sich wieder aus im Lebens- und Armutsstil der einzelnen. Auch von
da 148t es sich faktisch gar nicht ganz vermeiden, dafl sich auch innerhalb desselben
Ordens verschiedene Lebens- und Arbeitsstile entwickeln, Sie bestehen anch, wenn
man niichtern und mit soziologisch etwas gescharftem Blick das Leben in den
Ordensgemeinschaften betrachtet. Man reflektiert aber noch wenig darauf; man
versucht die Unterschiede noch formalrechtlich zu iiberbriicken, man geht an die
Sache und ihre Schwierigkeiten noch nicht unbefangen heran. Auch unter diesem
Gesichtspunkt wire noch vieles in der Frage der Ordensarmut zu iiberlegen. — Es
sind auch noch andere Fragen, mehr moraltheologischer Art vor allem, nicht behan-
delt worden: Fragen iiber das Wesen des Geliibdes im allgemeinen, des Armuts-
geliibdes im besonderen. Doch sind diese im engeren Sinn moraltheologischen Fra-
gen anderseits wieder so bekannt, dafl ihre Beantwortung hier vorausgesetzt werden
kann.

Die kirchenrechtlich anerkannten Formen
des Vollkommenheitslebens

Von Johannes Beyer S], Lowen

Wir haben vor kurzem schon einmal in dieser Zeitschrift auf die Bedeutung der
lehramtlichen und kirchenrechtlichen Entwicklung in der Frage der Vollkommen-
heitsstinde hingewiesen, wie wir sie in den letzten Jahrzehnten, besonders unter
Pius XIL., erlebt haben!. Wir wollen das Thema hier noch einmal aufgreifen? und
anhand der papstlichen Dokumente der jiingsten Zeit? in seiner ganzen Breite dar-
zustellen versuchen.

Seit der Herausgabe des Kirchenrechtes vor vierzig Jahren hat sich auf dem Ge-
biet der Vollkommenheits- oder Ritestinde viel verandert. Allein in den letzten
Jahrzehnten war der Fortschritt grofer als in dem langen Zeitraum vom Konzil von

1 33 (1960) 188—185: ,Kongregation oder Sikularinstitut?“

2 Die folgenden Ausfithrungen erschienen zuerst in der niederldndischen Zeitschrift ,Bij-
dragen“ 2. Heft, Mai 1960 und werden hier mit freundlicher Erlaubnis der Schriftleitung
nnd des Verfassers in deutscher Ubersetzung wiedergegeben.

3 Diese Dokumente sind die Apostolische Konstitution ,Provide Mater Ecclesia® vom
2. Febr. 1947 (AAS 39 [1947] 114—124), das Motu Proprio ,,Primo Feliciter” vom 12, Marz
1948 (AAS 40 [1948] 293—297). Von grofler Bedeutung fiir die weitere Entwicklung des
gottgeweihten Lebens in der Kirche waren folgende zwei Ansprachen Pius’ XII.: die An-
sprache anliRlich des Zweiten Internationalen Ordenskongresses vom 9. Dez. 1957 (AAS 50
[1958] 84—43) und die Radioansprache an die klausurierten Ordensfrauen vom 19. Juli
1958 (AAS 50 [1958] 562—570). Andere pépstliche Verlautbarungen haben in einigen
Punkten diese allgemeine Lehre Pins’ XII. noch vertieft: Die Apostolische Konstitution
+Sponsa Christi“ vom 21. Nov. 1950 (AAS 43 [1951] 5—24) und die Enzyklika Sacra
Uirginitas vom 25. Mirz 1954 (AAS 46 [1954] 161—191).



Die hirchenrechtlich anerkannten Formen des Uollkommenheitslebens 291

Trient (1565) bis zur Veréffentlichung des CIC (1917). Heute anerkennt die Kirche
nicht nur das Ordensleben als Stand der Vollkommenheit, sie hat auch die Gemein-
schaften ohne 6ffentliche Geliibde als solchen gebilligtt und endlich in der Konstitu-
tion ,Provide Mater Ecclesia® noch einen dritten Stand der Vollkommenheit kano- -
nisch gutgeheiflen’, die Sdkularinstitute fiir Priester und Laien. Weil diese Institute
sowohl Priester als Laien umfassen, sprechen wir hier nicht, wie es allzu hiufig ge-
schieht, von ,Laieninstituten®, sondern besser von ,Sakularinstituten®s.

Es gibt also in der Kirche — z. B. dem Motu Proprio ,, Primo feliciter” vom Jahre
1948 zufolge — drei kirchenrechtlich anerkannte Stinde der Vollkommenheit. Wir
sagen ,kirchenrechtlich“ anerkannt, um die offizielle Gutheiflung eines ,Standes”
genau zu unterscheiden von dem Wert, den jede personliche Berufung zum evan-
gelischen Leben in einem der Stinde der Vollkommenheit besitzen kann. Man darf
sich nicht auf die kirchenrechtliche Gutheifflung eines kanonischen Standes der Voll-
kommenheit berufen, um eine personliche Berufung abzuwigen. Jeder Getaufte
mufl in seinem Lebensstand heilig werden. Die Kirche gibt jedoch den kanonisch
begriindeten Lebensstinden, die den Sinn haben, die Heiligkeit leichter und besser
zu erlangen, den Vorzug. Darum sind diese Stinde aber noch nicht rein juridischer
Natur! An sich sind sie ihrem Wesen nach juridisch, insofern sie durch die kirchliche
Gesetzgebung offiziell anerkannt und gutgeheifien werden. Diese Gutheifiung trigt
jedoch einer speziellen Berufung und geistlichen Werten besonderer Art, wie der
Gnade des Stifters, den evangelischen Riten, der kirchlichen Sendung und dem
eigenen Lebensideal in der Hingabe an Gott Rechnung. Die Ganzhingabe an Gott
ist nicht ausschlieflich in den drei Stinden der Vollkommenheit méglich, wenn man
auch sagen mufl, daf es diese Lebensformen sind, in denen sie zumeist ihre Ver-
wirklichung findet, und zwar aus der Kraft des Geistes, der die Kirche in ihren
Gliedern beseelt und heiligt.

Wir wollen darum festhalten: den gesamten Wert der Stinde der Vollkommen-
heit auf eine rein juridische Struktur zuriickzofiithren, die keinen moralischen Wert
hétte, hiefe die Wahrheit entstellen und den Wert dieses juridischen Lebens, das
einen wesentlichen Teil des Lebens der Kirche ausmacht und mit ihrem Geist zu-
tiefst verbunden ist, vermindern. Sie kann das grofle Sakrament, das Ur-Sakrament

4 Namlich in der Konstitntion ,Provida Mater Ecclesia®.

® Wir sagen ,kanonisch® guntgeheiflen, d. h. durch kirchliche Verordnung offiziell gut-
geheiflen. Bestimmte Autoren machen hier einen Unterschied zwischen kanonisch-gutge-
heiffenen Stinden der Vollkommenheit und den Sdkularinstitnten als drittem, aber nur
juridisch-anerkanntem bzw. gutgeheifienem Stand der Vollkommenheit. Dieser Unterschied
lauf vor allem daranf hinaus, dafl die Geliibde der Siknlarinstitute als vota privata, Privat-
geliibde, angesehen werden — die Konstitution ., Provida Mater® nennt sie noch ansdriick-
lich so —, und daf die Mitglieder dieser Institute ihre eigene kanonische Stellung be-
wahren, sie bleiben ndmlich Weltpriester bzw. Laien und gehéren daher kanonisch zum
ersten bzw. dritten Personenstand in der Kirche. (Auf der Dreiteilung von Klerikern, Re-
ligiosen, Laien [Kanon 107] ist das gesamte Personenrecht des kirchlichen Gesetzbuches
anfgebaut.) Weitere Untersuchungen haben gezeigt, da8 die Bindungen in den Sikularinsti-
tuten durchauvs éffentlich-rechtlich waren und dafl ihr gottgeweihtes Leben sich auch auf die
Gestaltung ibrer eigenen Verfassung in der Kirche auswirkte, ohne indessen ibre soziale
Stellung in der Gesellschaft za verandern.

¢ Noch immer schreibt und spricht man irrefilhrend von den Sikularinstituten, als seien
sie Laieninstitate. Diese ungenaue Terminologie bekundet hinfig ein viel tieferes Mifiver-
stindnis in Bezug anf dic eigentliche Natur dieser neuen Form gottgeweihten Lebens.



292 Johannes Beyer

Christi, nur in und durch die duleren Zeichen sein, die ihr Leben zum Ausdruck
bringen, sichern und erhalten. Hierzu gehoren ihre Gesetzgebung und jhre organi-
satorische Struktur.

Papst Pius XII. sollte diese kanonische Struktur noch weiter ausdehnen. Um der
Forderung des Geistes, der in der Kirche stets neue Lebensformen entstehen 1afit,
besser entsprechen zu konnen, billigte der Papst 1957 anldfilich des zweiten Religio-
senkongresses ein neues Lebensstatut, wonach sich Getaufte Gott im Apostolat
vollig weihen — und zwar in der Welt —, ohne durch die Kirche verpflichtet zu
werden, in cinen der drei genannten Vollkommenheitsstinde als Gruppe auf-
genommen zu werden oder als solche anerkannt zu sein. Wir geben hier den ent-
scheidenden Text wieder: ,Jeder Christ ist eingeladen, nach diesem Ideal (der
christlichen Vollkommenheit) aus allen seinen Kréften zu streben. Aber es wird auf
eine vollstindige und sicherere Art in den drei Stinden der Vollkommenheit ver-
wirklicht nach den Weisungen des Kanonischen Rechts und der oben genannten
Apostolischen Konstitutionen. Besonders die Konstitution ,Provida mater” vom
9. Februar 1947 iiber die ,Weltlichen Institute“ macht die Stinde der Vollkommen-
heit einer groftmoglichen Zahl von Menschen, die sich heute brennend nach einem
vollkommeneren Leben sehnen, zuginglich. Gewif8 stellt diese Konstitution fest,
da Vereinigungen, die den vorgeschriebenen Normen nicht geniigen, nicht zu den
,Vollkommenheitsstinden® gehoren, aber sie behauptet keineswegs, dafl es aufler-
halb dieser kein wahrhaftes Streben nach Vollkommenheit gibe.

Wir denken in diesem Augenblick an soviele Minner und Frauen aller Stinde,
die die verschiedenartigsten Berufe und Aufgaben iibernehmen und die aus Licbe
zu Gott und zom Nichsten ihm ihre Person und ihre ganze Tatigkeit weihen. Sie
verpflichten sich zur Befolgung der evangelischen Rate durch private Geliibde, die
Gott allein bekannt sind. Sie lassen sich in der Verwirklichung von Gehorsam und
Armut durch solche fihren, die die Kirche hierfiir als befihigt befunden und denen
sie das Amt anvertraut hat, andere in der Ubung der Vollkommenheit zu leiten.
Kein einziges der wesentlichen Elemente, die zur christlichen Vollkommenbheit ge-
horen und zu ihrer Erreichung tatsichlich beitragen, geht diesen Méinnern und
Frauen ab; sie haben folglich in Wahrheit an ihr Anteil, obwohl sie juridisch oder
kanonisch keinem Stand der Vollkommenheit angehoren?.

Kein Jahr spiter kam er auf diese allgemeine Anerkennung zuriick und ging
noch einen Schritt weiter. Hier folgt der Text: , Wir mochten aber, weil die Kon-
stitution nicht davon spricht, auf die Existenz einer Form des kontemplativen
Lebens hinweisen, die von einem kleinen Kreis von in der Welt lebenden Menschen
ganz im geheimen gepflegt wird. In Unserer Ansprache vom 9. Dezember 1957 an
den 2. Internationalen Kongref§ der Stinde der Vollkommenheit sagten Wir, man
begegne heute Christen, die ,sich durch private und geheime Geliibde, die Gott
allein kennt, zu einem Leben nach den Evangelischen Riten verpflichten und sich,

7 AAS 50 [1958] 36. In dieser letzten Ansprache wollte Pins XII. nachdriicklich fest-
stellen, dafl die Termini juridisch und kanonisch gleichwertig seien. Sie setzt n. E. der
Kontroverse ein Ende, die mit der Konstitution ,Provida Mater“ unter verschiedenen Ka-
nonisten entstand. Hitte der Papst einen Unterschied zwischen diesen Termini machen
wo]]:,:, so hitte er von ,kanonischen und juridischen Stinden der Vollkommenheit“ ge-
sprochen.



Die Eirchenrechtlich anerkannten Formen des Uollkommenheitslebens 29%

was die Unterwerfung unter den Gehorsam und die Armut betrifft, von Menschen
leiten lassen, die die Kirche als fiir diese Aufgabe geeignet anerkannt und denen
sie die Aufgabe, andere auf dem Weg der Vollkommenheit zu leiten anvertraut
hat’. Diese Gliubigen fiihren ein Leben echter christlicher Vollkommenheit, aber
auflerhalb jeder kanonischen Form eines ,Standes der Vollkommenheit’. Wir haben
damals abschliefend so gesagt: ,Kein einziges der wesentlichen Elemente, die zur
christlichen Vollkommenheit gehoren und zu ihrer Erreichung tatsdchlich beitragen,
geht diesen Minnern und Frauen ab; sie haben folglich in Wahrheit an ihr Anteil,
obwohl sie juridisch oder kanonisch keinem Stand der Vollkommenheit angehdren's.

Diese Feststellung kénnen Wir jetzt im Hinblick auf eine Lebensform wieder-
holen, in der man privat und unabhingig von den in der Apostolischen Konstitution
»Sponsa Christi“ vorgesehenen kirchenrechtlichen Formen in Form der drei Geliibde
ein kontemplatives Leben fithrt. Gewif} sind die dufleren, fir ein solches Leben un-
umginglichen Bedingungen schwerer zu verwirklichen als fir das tatige Leben;
dennoch ist es moglich. Derartige Kontemplative sind durch keine kanonische Klau-
sur geschidtzt; sie fihren geradezu heroisch ein Leben der Zuriickgezogenleit und
der Sammlung. Wir finden dafir im Lukasevangelium ein schones Beispiel: nim-
lich das der Prophetin Anna, die nach sicbenjihriger Ehe als Witwe im Tempel
lebte, wohin sie sich zurickgezogen hatte. Dort diente sie dem Herrn Tag und Nacht
mit Gebet und Fasten (Lk 2,37). Fine solche Form des kontemplativen Lebens ist
der Kirche durchaus bekannt und findet ihre grundsitzliche Anerkennung*e.

Was Pius XI1. 1957 fiir das apostolische Leben in der Welt gutgeheiflen hatte,
wird nun im Juli 1958 auch fir das Ménchsleben, d. h. {ir ein Leben, das fir Gott
allein in Gebet und innerer Einsamkeit gefilhrt wird, als Moglichkeit bejaht und
gutgeheiflen. So wird eine Art des Einsiedlerdaseins und ein anpassungsfdhiges
Zonobitentum in der modernen Welt anerkannt. Christen, die sich auf diese Weise
Gott weihen, konnen allein oder mit anderen nach den drei evangelischen Riten
leben, sich fir eine bestimmte Zeit, aber auch fiir immer auf sie verpflichten und
Fithrung suchen bei Priestern, die hierfur ausgewahlt sind, bei ihrem Beichtvater
oder ihrem Seelenfihrer oder bei einem Priester, der solche Gruppen mit Zu-
lassung des Bischofs leitet.

Nach dieser Darlegung der autoritativen Auflerungen Pius’ XII. wollen wir nun
zuerst (1) die fiéinf Formen des kanonisch anerkannten gottgeweihten Lebens in der
Kirche noch einmal kurz beschreiben, uns sodann (2) auf die Grundelemente dieser
verschiedenen Berufungen besinnen und zum Abschlufl (3) den Sinn und Wert
dieser Lebensformen in der Kirche so gut wie moglich kennzeichnen.

1. Die oben angefihrten Gutheiflungen bestitigen, dafl es fortan finf kanonisch
anerkannte ,Moglichkeiten“ gibt, um ein gottgeweihtes Leben in der Kirche zu
fihren: das eigentliche Ordensleben (CIC can. 492—672), die Gemeinschaften ohne
offentliche Gelitbde, die ein Ordensleben fithren (CIC can. 637—681), die Sikular-
institute (AAS 39 [1947] 114—124), die apostolisch (AAS 50 [1958] 36) und die
monastisch (AAS 50 [1958] 566—567) ausgerichteten Gruppen gottgeweihten Le-
bens in der Welt.

8 AAS 50 [1958] 36.
9 AAS 50 [1958] 566—567.



294 ' Johannes Beyer

Das Ordensleben setzt nach dem Kirchenrecht 6ffentliche feierliche oder einfache
Geliibde voraus, die ,vita communis“ (Leben in Gemeinschaft) und eine gewisse
»fuga a mundo“ (Weltflucht), die deutlich in der apostolischen Konstitution ,,Pro-
vida Mater Ecclesia“ als Kennzeichen dieses Lebens angegeben wird. Es ist auch
der erste und ,vollstindige® (Pius XII.) Stand der Vollkommenheit, weil das
gesamte Leben sub regula (unter der Regel) steht, in bleibender Abhingigkeit vom
Oberen, in einem stindigen Zusammenleben mit anderen in briiderlicher Liebe.
Das Ordensleben ist ein offentliches, d. h. nicht nur ein rein personliches, sondern
ein gemeinschaftliches Zeugnis evangelischen Lebens. Es bringt das Liebesideal des
Evangeliums und der Kirche vollkommen und in all seinen Dimensionen zur Dar-
stellung, und zwar auf die am meisten 6ffentliche und amtliche Weise, namlich mit
feierlicher Gutheiflung der Hierarchie. Dieses Leben ist schon fiir sich eine Sendung,
ein fortwahrendes Zeugnis des Evangeliums, von der Kirche institutionell verfafit
und bestatigt. Wir diirfen jedoch nicht iibertreiben. Der eschatologische Aspekt
dieses Lebens bringt es nicht mit sich, dafl das Ordensleben das vollkommene Ab-
bild der Stadt Gottes auf Erden ist. Es umfafit ein Streben nach diesem Ideal der
Einheit in Liebe, gewahrleistet aber noch keine véllige Realisierung dieses himm-
lischen Wertes; diese ist erst dem Jenseits vorbehalten.

Die Gemeinschaflen ohne éffentliche Geliibde baben bestimmte Bindungen, die
wohl amtlich — in Form von Gelilbden, Versprechen oder Fid — eingegangen, aber
nicht durch die Obrigkeit, im Namen der Kirche, entgegengenommen werden.

* Kennzeichnend fir sie ist die ,vita communis®, das Leben in Gemeinschaft, das
dennoch iz iure, von Rechts wegen, nicht so streng ist wie das Gemeinschaftsleben
der Ordensleute, wohl schon wegen der eigenen Bestimmungen solcher Gemein-
schaften, was die Armut betrifft. Thre Mitglieder behalten zuweilen die Verfiigung
iber ihre eigenen Giiter und sorgen, teilweise wenigstens, fiir ihren eigenen Unter-
halt.

Die Sdkularinstitute haben in der Regel weder offentliche Geliibde noch eine
»vita communis®. Threr Grundidee nach sind sie Gemeinschaften, die das ciristliche
Zeugnis in Form ,reiner Gegenwirtigkeit in der Welt“, in einem eigenen Beruf
und in der gewdhnlichen gesellschaftlichen Umwelt, zur Darstellung bringen. Das
Leben nach dem Evangelium, das sie fuhren, setzt voraus, daf sie die evangelischen
Rate nicht nur lieben, sondern wirksam leben. Dazu verpflichten sie sich auf Grund
eines Versprechens, Geliibdes, Eides oder einer Weihe. Die Verpflichtung zu evan-
gelischer Keuschheit kann man nur durch ein Gelibde, einen Eid oder eine Weihe
auf sich nehmen. Das Versprechen ist eine Verpflichtung dem Institut gegeniiber. Es
kann daher nicht als eine unmittelbare Verpflichtung gegeniiber Gott angesehen
werden. Dagegen binden der Eid, das Geliibde oder die Weihe die Seele unmittelbar
an Gott1o,

Die freieren Formen gottgeweihten Lebens in der Kirche konnen sowohl aposto-

10 Die Meinung, als ob die Sdkularinstitute keine Geliibde ablegen und sich nur auf Eid
oder Versprechen stiitzen, ist irrig. Es gibt Sikularinstitute, die éffentliche Geliibde ab-
legen. Diese Vergiinstigung, von bestimmten Kanonisten mifibilligt, wurde nun zuweilen
bei der Revision der Satzungen wieder riickgdngig gemacht. Einige Institute haben als Form
der Bindung die ,consecratio®, die , Weihe“ gewahlt. Wir hoffen, in einer eigenen Studie den
Sinn dieser neuen Bindungen aufzuweisen.



Die kirchenrechtlich anerkannten Formen des Uollkommenheitslebens 295

lisch wie auch monastisch ausgerichtet sein. Diejenigen, die ein solches Leben zu fih-
ren vermogen, betitigen sich entweder im unmittelbaren Apostolat oder aber leben
die reine ,Gegenwirtigkeit in der Welt“. Desgleichen konnen sie auch ein aus-
schlieflich monchisches Leben fithren, sei es ein Eremitendasein oder ein sehr elasti-
sches Zoénobitentum. Auch hier sind, wie in den Sakularinstituten, Geliibde oder
andere Bindungen vorhanden. Diese werden aber einzig und allein im Gewissens-
bereich (,in solo foro interno“) eingegangen, obwohl gesagt werden muf}, dafl die
allgemeine Gutheiflung, die ihnen die Kirche gibt, sie aus dem engen Bereich des
Jforum internum®, des bloflen Gewissensbereiches, herausholt, da jetzt ihre Exi-
stenz und ihre Gutheiflung in der Kirche zu einem offensichtlichen und 6ffentlichen
Tatbestand geworden sind.

Die vierte Form gottgeweihten Lebens kénuen wir eine ,apostolische Gegen-
wdrtigkeit in der Welt“ nennen und die fiinfte eine ,gottgeweihte Zuriickgezogen-
heit in der Welt®.

2. Aus allen diesen Tatsachen treten deutlich drei Hauptelemente des gott-
geweihten Lebens hervor: die evangelischen Rite, die Weihe an Gott und der
kirchliche Aspekt des gottgeweihten oder Vollkommenheits-Lebens.

‘Was uns zuerst auffillt, ist der Nachdruck, mit dem die Kirche den Akzent auf
die evangelische Wirklichkeit der drei Rdte legt. Diese Entwicklung in der Lehre
war notwendig. Sprach man noch vor einigen Jahren immer von den ,drei Ge-
libden“, wird man jetzt mehr auf den Kern der Sache gehen missen, namlich auf
die eigentlichen evangelischen Rite, die auf verschiedene Weise gelebt werden
konnen und zu denen man sich auch durch andere Bindungen als durch Geliibde
verpflichten kann, ndmlich nach ,Provida Mater Ecclesia® durch Gelibde, Ver- -
sprechen, Eid oder Weihe. In den pépstlichen Verlautbarungen kann man hier
eine deutliche Entwicklung wahrmehmen. Sprach Pius XII. beziiglich der Sikular-
institute zuerst noch von vota privata, von Privatgeliibden, so spricht der Heilige
Stuhl seit 1949 von offiziell anerkannten Bindungen, von halbéffentlichen Bin-
dungen und von Bindungen gegeniiber einer Gemeinschaft; seither spricht man von
vota (privata) recognita, vota semipublica und vota socialia, von anerkannten
(Privat-), halboffentlichen und in der Gemeinschaft abgelegten Bindungen!!.

Das Zweite, was in den letzten Jahren immer mehr in den Vordergrund trat, ist
die Weike an Gott. Sie hat den positiven Aspekt des gottgeweihten Lebens besser
ins Licht geriickt. Die evangelischen Rite sind Mittel, das christliche Leben auf voll-

11 Dje Bindungen und ganz besonders die in den Sdkularinstituten abgelegten Gelibde
werden anlifllich der Revision der Satzungen durch den HI. Stuhl vota recognita (gepriifte,
anerkannte Geliibde) genannt, auch vota socialia, d. h. in der Gemeinschaft abgelegte
Geliibde, zuweilen auch vota semipublica, halbdffentliche Gelibde. Die beste Bezeichnung
scheint uns zu sein: vota recognita. So kann man die vota sollemnia und simplicia, die feier-
lichen und einfachen Geliibde, als Ordensgelilbde betrachten: sie werden durch die Kirche
gutgeheiffien, anerkannt und entgegengenommen. Die Bindungen im zweiten Vollkommen-
heisstand, in den Gemeinschaften ohne offentliche Geliibde und mit gemeinschafilichem
Leben haben kanonisch gesehen einen grofieren Grad der ,Uffentlichkeit” als die der Sdku-
larinstitute, Sie sind nicht Gffentlich, da sie nicht durch den Oberen im Namen der Kirche
entgegengenommen werden. Sie sind aber doch éffentlich-rechtlich anerkannt als Bindung
in einem kanonisch anerkannten Lebensstand. Ein kanonisch anerkannter Stand hat immer
einen 6ffentlick rechtlicken Wert. Die Bindungen lockererer Art wiirden wir vota approbata,
gutgeheifiene Geliibde, nennen, da sie durch Pius XII., wenn auch nicht als Bindungen in
c¢inem Stand der Vollkommenheit anerkannt, so doch offiziell gutgeheifien werden.



296 Johannes Beyer

kommenere Art zu fithren. Unmittelbar haben sie einen negativen Charakter, sind
es aber nicht ausschlieflich. Sie haben eine positive Seite, denn sie driicken auf die
wirksamste Weise die Liebe zu Gott aus, die diesem gottgeweihten Leben eigen ist
und ihm seinen letzten Sinn gibt'?. Aber die Verpflichtung zum Leben nach den
drei evangelischen Riten ist an sich noch keine Weihe an Gott, wohl aber deren
Symbol, das Zeichen dieser Ubergabe und die beste Weise, um unserer Treuc zur
Hingabe an Gott Schutz und Bestandigkeit zu verleihen?s.

Das dritte Kennzeichen des evangelischen gottgeweihten Lebens ist sein kirch-
licher Charakter. Die aus dem Evangelium hervorgehende Ganzhingabe an Gott ist
allein in der Kirche moglich, unter ihrer Leitung, mit ihrer Gutheifiung, unter ihrer
Obhut. Eigentlich sind die Hingabe an Gott und die evangelischen Rite stets der
Gegenstand einer bestindigen Sorge der Hierarchie gewesen. Institutionell ge-
schieht diese Weihe an Gott in einem Stand der Vollkommenheit, in einer Gemein-
schaft, die von der Kirche anerkannt ist'4. Ein gottgeweihtes Leben ist daher immer
kirchlicher Natur!s. Das tritt heute in stirkerem Mafle als frither hervor, da es

12 Wesentlich ist demnach die Weihe an Gott (consecratio Deo), die immer eine Weihe
an Gott und die Seelen (consecratio Deo et animabus) ist. Weihe in Liebe bleibt als per-
s6nliche Hingabe stets abhéngig von der Intensitit der Liebe (caritas); die christliche Liebe
ist immer Liebe zu Gott und zu den Menschen. Die Sikularinstitute lassen daher die voll-
stindige Weihe an Gott zu: plena et totalis consecratio (1947). Die ,plena et totalis conse-
cratio® ist demnach auch personlich abhingig von einer eigenen Berufung. Satzungsgemify
ist sie durch feierliche Geliibde stirker kirchlich gebunden: plenior et arctior consecratio,
wie Pius XII. in ,Sponsa Christi“ (1951) sagt. Diese stirkeren Bindungen sind sowohl
Gemeinschaftsverpflichtungen als auch persénliche Verpflichtungen. Sie diirfen nicht als
»rein juridisch® angesehen werden, sondern mehr als Integration der eigenen Berufung in
das Leben der Kirche. Wir hoffen, auf diesen Punkt spiter zuriickzukommen.

13 Wir unterscheiden daher die comsecratio Deo von den drei evangelischen Riten, den
consilia evangelica. Wie bedeutend der Rat und das Gelitbde des Gehorsams auch sei, wir
sollten doch nicht behaupten, da sich der Christ durch diesen bestimmten Rat und dieses
Geliibde Gott vollstindiger weiht. Evangelisch wird diese grundlegende Weihe verwirk-
licht in der Liebe, die dann ihren Ausdruck findet im Symbol der dreifachen Bindung vor
der Kirche. Diese Bindung kann verschiedene Formen annehmen: ein Geliibde, ein Ver-
sprechen, einen Eid oder einen Akt der Weihe. Ubrigens ist rein formal gesehen diese grund-
legende Weihe, als consecratio, zu unterscheiden von der Verpflichtung zum Leben nach den
drei evangelischen Riten. Und moralisch gesprochen bleibt diese Weihe stets bestimmt
durch die theologische Tngend der Liebe.

1 Ein Lebensstand ist immer kommunitir, gemeinschafisbetont. Alle Sikularinstitute sind
u. E. ,Leben in Gemeinschaft“, nicht allein auf Grund ihrer allgemeinen Gutheiung als
»otand der Vollkommenheit®, noch nur ihrer besonderen Gutheiflung durch die Hierarchie
als Sdkularinstitut auf Dibzesan- bzw. Weltebene, sondern gerade durch das Zusammen-
leben ihrer Glieder, auch in den Instituten, die weder gemeinschaftliche Hiuscr, noch ein
irgendwie geartetes Zusammenleben kennen. Jede gutgeheifiene Gruppe in der Kirche formt
sich zu einer ecclesiola in Ecclesia.

5 Der kanonische Aspekt der Vollkommenheitsstinde und jeder anderen Form gott-
geweihten Lebens in der Kirche besteht wesentlich in ihrer Gemeinschaftsstruktor und ver-
leiht ihrem Gemeinschaftsleben Ausdruck. Wer nun dieses ,juridische* Element vom ,Ge-
meinschafts“-Aspekt ihres Lebens unterscheidet, fillt einem Mifiverstindnis zum Opfer,
das die Natur der Kirche selbst betrifft, indem hier in schirfster Form ,Liebeskirche® und
»Rechtskirche” voneinander unterschieden wiirde. Die Enzyklika ,Mystici Corporis” befafite
sich mit dieser Unterscheidung und verwarf sie, Halten wir hier allerdings fest, daff eine
Gemeinschaft in der Kirche ein mehr oder weniger autonomes Gemeinschaftsleben fiithren
kann, und in dem Mafle, wie sie ihre Selbstindigkeit nach aunflen hin betont, wird sie sich
auch stiarker von der Gemeinschaft der Gliubigen absondern. Eine andere Gruppe wieder,
die sich mehr in das kirchliche Leben eingliedern will, wird ein weniger auntonomes und
abgesondertes Leben filhren. Wenn die ecclesiola in Ecclesia, die Einzelgemeinschaft in der
Gesamtkirche, mebr Zeugnis gibt vom Himmlischen Jerusalem, wird sie sich darum auch



Die kirchenredhtlich anerkannten Formen des Uollkommenheitslebens 297

niamlich auch auBerhalb der drei bisher gutgeheiflenen Stinde der Vollkommenheit
die Billigung der kirchlichen Obrigkeit einschlieft. Deshalb kann man sagen, dafl
die Verpflichtung auf das Leben nach den drei evangelischen Riten stets von der
Kirche anerkannt und gutgeheiflen wurde, sobald sie, wenn auch in einem losen
Verband, durch eine moralische Bindung endgiiltig fiir das persénliche Leben ein-
gegangen wurde. Auch wenn dies so verschwiegen wie moglich geschicht, etwa
,durch Privatgelﬁbdc, die allein dem Beichtvater bekannt sind“. Eine solche Bin-
dung hat sowieso keinen reinen Privaicharakter wie bei einem gewohnlichen Ge-
liibde, das man im Gewissen ablegt und wodurch sich ein Christ etwa verpflichtet,
eine Wallfahrt zu machen. Werden auch die ,Bindungen“ nur ,in foro interno®
eingegangen, so sind sie doch nicht rein privater Natur, und die Gutheiflung, die
ihnen Pius XII. gab, ist hinreichend, um sie iiber das eigentliche Privatleben der
Glaubigen hinaus in das 6ffentliche Leben der Kirche einzuordaen.

3. Eine tiefere Besinnung auf diese kirchlichen Dokumente und auf die lnstitu-
tionen, die dadurch gutgeheilen werden, hat ein groferes Interesse fur das gott-
geweihte Leben geweckt und schon einen tiefen erneuernden Einflufl ausgeiibt. Es
will uns scheinen, als zeichneten sich in der Kirche diese Berufungen allméihlich
klarer ab und als wiirden ste besser nach ihren eigenen Werten beurteilt?e,

Zwei Lebensweisen stehen nun scharf einander gegeniiber: die fuga a mundo,
die vollige Zuriickgezogenheit und Flucht aus der Welt, und die praesentia in
mundo, der vollige Einsatz in der Welt, die Gegenwirtigkeit in der Welt. Zwischen
diesen dufersten Formen gottgeweihten Lebens steht das dffentlidi-apostolische
Leben als dritte Lebensform gottgeweihten Lebens. Sie ist ein Leben in der Welt,
bewahrt aber die innere Einsamkeit des Monches (geschiitzt durch gewisse Klausur-
bestimmungen) und pafit sich der jeweiligen Lage der Kirche an, wobei allerdings
zu bedenken ist, dafl das unmittelbare und 6ffentliche Apostolat immer auch ein
offentliches Zeugnis fiir das Evangelium sein mufi, das notwendig in Gegensaiz zur
stindigen Welt steht.

Die drei Grundformen gottgeweihten Lebens stehen einander nicht sich aus-
schlieBend gegeniiber. Tatsachlich werden sie selten ihrer ideellen Struktur nach in
den bestehenden Kongregationen, den Genossenschaften ohne 6ffentliche Geliibde

von der Welt und der Gemeinschaft der Glaubigen absondern. Deshalb lebt eine monasti-
sche Gemeinschaft in einer stirkeren Absonderung und ein apostolisches Institut, auch mit
feierlichen Geliibden und chne Chorgebet, noch als ecclesiola in Ecclesia, nur mit freieren
und elastischeren Formen; was ihr vielleicht an Zeugniskraft abgeht, gleicht sie an aposto-
lischer Wirkkraft in und auflerhalb der Kirche wieder aus. Die Sidkularinstitute bilden auf
ihre eigene Weise eine ,kleine Kirche in der groflen Kirche“; was sie an Eigenleben ein-
biiflen, gewinnen sie durch Anpassung an das Gemeinschaftsleben der lokalen oder uni-
versalen Kirche und durch Eingliederung in deren Gemeinschaftsleben. Sie schreiten darin
mitunter in dem Mafle voran, als das Gemeinschaftsleben der Kirche zu dem ihren wird.

16 Wir haben diese drei Berufungen bereits in unserer Studie La théologie de la vocation
beschrieben, in: Cahiers de la Roseraie V., Lumen Vitae, Briissel, 1956, S. 72—73. Wir
haben sie dort wie folgt eingeteilt: die monastische Berufung, die (6ffentlich)-apostolische
Berufung und die sékulare Berufung. Wir sprechen lieber von einer monastischen Berufung
als von ,kontemplativem® Leben. In jeder dieser Berufungen kann und mufl man, ein kon-
templatives Leben fithren. Darum sind wir auch der Meinung, daf} die frihere Einteilung in
kontemplatives, aktives und gemischtes Leben zu Mifiverstindnissen fithren kann. Diese Ein-
teilung wird u. E. zurecht verworfen von A. van Biervliet CSSR, Konsultor der
Religiosenkongregation, in seinem Aufsatz: Uie religieuse contemplative, mixte, active, in:
Revue des communautées religicuses 31 [1959] 18—24.



298 Johannes Beyer

und den Sidkularinstituten rein verwirklicht. Man begegnet immer nur diesen Grund-
elementen in den verschiedenen Dosierungen. Zeitlich entstand das ordensmiflig-
monastische Leben zuerst. Spiter haben sich dann allméhlich die Sdkularinstitute
und freieren Formen gottgeweihten Lebens entfaltet, indem sie sich von monasti-
schen Anschauungen und zonobitischen Lebensformen frei machten. Auch im Leben
der Abteien muff man feststellen, dafl der Priestermangel in der Kirche sehr hiufig
Lebensformen anferlegt hat, die an sich mehr den apostolischen Instituten zugeord-
net und darum nur mit apostolischen Zielsetzungen zu vereinbaren sind. Das Leben
des Priestermonchs aufferhalb seines Klosters, sein freierer Umgang mit der Aufien-
welt haben sicher auf die Stille und Zuriickgezogenheit vieler Kloster und Abteien
einen schidlichen Einfluf ausgeibt!?”. Man kann aber auch die gegenteilige Fest-
stellung machen: monastische Einflisse waren einem echt apostolischen Leben schad-
lich, sowohl bei Instituten, die sich dem 6ffentlichen Apostolat widmen, als auch bei
denjenigen, die sich das Apostolat der reinen Gegenwirtigkeit in der Welt zur
Aufgabe gesetzt haben.

Besonders im Leben der Fravenkloster hat man sich schwer frei machen knnen
von monastischen Gewohnheiten. Viele Kongregationen haben ein Doppelleben
gefithrt: einerseits ein z6nobitisches mit Chorgebet und monastischer Regelbeobach-
tung, anderseits eine stindig erweiterte apostolische Wirksamkeit, die grofie An-
strengung und Aufmerksamkeit erfordert. So haben Berufsleben und inneres Leben
diese Ordensfrauen in eine Konfliktsituation gebracht, die sie nur schwer tragen
konnen. Dies wird dann leicht zur Ursache einer tiefen Zerrittung und einer volli-
gen Erschépfung. Liegt hierin nicht einer der Griinde fiir die Gesuche um Austritt
oder jedenfalls Exklaustrierung bei Ordensfrauen?

Daraus folgt, dafl es wiinschenswert wire, das monastische Leben in seiner Eigen-
art und Wiirde vollig wiederherzustellen, die monastische Zuriickgezogenheit
strenger durchzufithren, fiir Mdnche ein eigenes Lebensstatut auszubauen und im
ius monasticum nicht nur die Zonobiten, sondern auch die Einsiedler kirchenrecht-
lich als Ordensleute anzusehen?8, Gleichzeitig sollte ein erneuertes Ordensrecht die

17 81 Gsterreichische Abteien tragen die Seelsorge fiir 409 Pfarreien (15 Prozent simt-
licher Pfarreien). Zwangsliaufig muf das Klosterleben in den groflenteils leerstehenden Rie-
senabteien ernstlich unter dem Umstand leiden, dafl so viele Monche auflerhalb des Klosters
leben — cinem Erbe iibrigens des Josephinismus; vgl. J. Kerkhofs SJ: Europa en zijn
priesters, in Streven 13 [1960] 360—365. Ans anderen Griinden noch ist das wahre mona-
stische Leben bedroht: Th. Merton OCD hat in seinem Buch , Lebendige Stille* (Ein-
siedeln 1959) darauf hingewiesen, daf man wieder erneut ein streng monastisches Leben
fihren will, als Monch und nicht als Priestermonch, mit mehr Handarbeit, mehr innerem
Gebet, weniger langem und kompliziertem Chorgebet. Darum kommt er auch auf neue
Griindungen zu sprechen, wie Cuernagaca, Mount Saviour, Weston. In der gleichen Richtung
arbeitet Bouricos in Landes, vgl. A. M. Henry OP: Un monastére simple, in: La Uie
Spirituelle, Supplément 10 [1957] 178—192 und Peregrinus: Eine neue monastische
Lebensform: die Bruderschaft der Jungfrau der Armen, in: Erbe und Auftrag (Benedikti-
nische Monatsschrift) 85 [1959] 402—495.

18Siehe J. Winandy OSB: Pour un statut canonigque des ermites, in: La Uie Spiri-
tuelle, Supplément 10 [1959] 343—351. Einsiedler sind und bleiben im Kirchenrecht der
Ostkirche Glieder einer zénobitischen Gemeinschafl. Die Kirche kann einem einzigen Ere-
miten keine eigene Regel zugestehen, Stets gab es Eremiten im Benediktinerorden, und der
hl. Benedikt sieht das Eremitentum als vollkommenere Form des monastischen Lebens an,
worauf das zénobitisches Leben vorbereiten mufl. Siehe Regula Monachorum, Kap. 1., Edit.
Schmitz, Maredsous, 14—15.



Die kirchenrechtlich anerkannten Formen des Uollkommenheitslebens 299

Ausbildung und die Studien der Monche und die der apostolisch eingestellten Or-
densleute stdrker den verschiedenen Erfordernissen anpassen. .

Endlich stehen wir noch vor einem anderen Problem: Es entstehen heute viele
Sikularinstitute. Sind sie nicht gar zu zahlreich? Papst Pius XII. war ernst darum
besorgt und warnte ausdriicklich vor der Gefahr, allzu rasch und nicht griindlich
genug geformte Sikularinstitute gutzuheifien!®. Vielen Ordensleuten dringt sich
aber noch eine andere Besorgnis auf: Gehen nicht durch diese leichtere Form des
gottgeweihten Lebens viele Berufe dem Ordensleben verloren? Halten wir erst ein-
mal ruhig fest, dafl dank den Sakularinstituten viele Berufe, die frither nicht zu
ihrem Recht kamen, nun zum Zug kommen. Vielleicht gibt es auf diese Weise mehr
Berufungen zu den Stinden der Vollkommenheit als frither. Frither waren viele
junge Menschen, die sich génzlich Gott hinschenken wollten, genétigt, in ein Kloster
einzutreten, um ihrem Verlangen nach einem Leben nach dem Evangelium Folge
zu leisten, obwohl sie nicht immer imstande waren, die klosterliche Lebensweise
recht zu befolgen. Nun finden sie ihren eigenen Weg in einem angepafiteren und
stirker apostolisch ausgerichteten gottgeweihten Leben. Die Berufung, in der Welt
zu verbleiben, ist tatsdchlich eine Berufung eigener Art; man muf} sie gut unter-
scheiden von der monastischen und Sffentlich-apostolischen Berufung??. Sie besitzt
ihre eigenen Erfordernisse und ihre besonderen Lebensgesetze. Die Priester werden
mit der Zeit diese Berufung zu entdecken lernen, sie werden sie besser erfassen
und den Seelen, die dieser Berufung folgen wollen, leichter Hilfe und Fithrung
bieten kénnen. Diese Unterscheidung wire auch fir andere Formen der Berufung
zum gottgeweihten Leben von Nutzen, um so mehr, als diese dann immer besser
ihre eigentlichen Werte zu erkennen und treuer nach ihnen zu leben vermogen.

So stehen wir nach der Konstitution ,Provida Mater Ecclesia® und den weiteren
Ansprachen Pius’ XII vor einem neuen Beginn: Gottes Geist wirkt deutlich in
seiner Kirche. Ohne den fritheren Formen gottgeweihten Lebens Gewalt anzutun
oder sie gar tberflissig zu machen, hat er stets die Macht, diese zu erneuern und zu
verjiingen, indem er andere Lebensformen nach dem Evangelium in der Kirche
ermdoglicht.

YEs will uns scheinen, dafl viele Sdknlarinstitute weniger gut vorankommen, weil sie
namlich zu ,kl6sterlich“ sind, die Mentalitit von Ordensleaten behalten, die Weltverant-
wortung als Kennzeichen jhrer besonderen Berufung nicht klar erkennen und daher anch
nicht zur vollen Lebensentfaltung kommen kénnen,

20 Siehe G. Lazzati: Istituti secolari et ,secolaritd”, in: Rivista di ascetica ¢ mistica
3 [1958] 22—41. Dieser Artikel ist auch broschiert erschienen. Siche ferner J-M. Perrin
‘OP: Essence de Uetat de perfection et mission des Instituts séculiers, in: La Uie Spirituelle,
Supplément 10 [1959] 871—393,






