
IM       SPIEGEL       DER       ZEIT 

Maria - Miterlöserin ? 
Zu einer Arbeit von M. D. Koster 0. P. 

Von Otto Semmelroth SJ, Frankfurt am Main 

Auch im innerkatholischen Bereich gibt es eine mariologische Kontroverse. Sie drückt sich 
nicht nur im Gegeneinander einzelner Thesen aus, sondern im Unterschied der Haltung: die 
Nüchtern-Sachlichen stehen gegen die mariologischen Perfektionisten (Koster). In dieser 
Auseinandersetzung spielt seit einigen Jahrzehnten die Frage nach dem Mitwirken Mariens 
im Erlösungswerk, nach Maria als Corredemptrix die Rolle eines Feldzeichens, unter dem 
man gegeneinander zu Felde zieht. Die eine Seite rechnet schon sehr stark mit der Feststel- 
lung, daß über die tatsächliche Berechtigung des Corredemptrix-Titels sich eine Diskussion 
längst erübrige. Man ist schon zu der weiteren Frage übergegangen, ob es sich um eine Mit- 
wirkung in, der objektiven Erlösung (dem geschichtlichen Erlösungswerk Christi) oder nur 
der subjektiven Erlösung (der Austeilung der Früchte des Werkes Christi) handle. Die an- 
dere Seite aber hat den Zweifel an der Berechtigung dieses marianischen Titels nie verloren 
und meldet ihn wieder neu an. Meist wird dabei mit dem Titel auch die darin gemeinte 
Sache abgelehnt. Aber auch wo ein gewisses heilsbedeutsames Mitwirken Mariens am Werke 
Christi angenommen wird, bleibt man gegenüber der Anwendung des Titels Corredemptrix 
skeptisch. Diese Zurückhaltung hatte ja schon M. J. Scheeben in seiner Dogmatik1 gezeigt, 
obwohl er die Sache durchaus bejahte. •In neuerer Zeit (seit dem 16. Jahrhundert) hat man 
Maria als Cooperatrix in redemptione auch Corredemptrix (Miterlöserin) genannt. Aber 
dieser Ausdruck, obgleich er einen guten, ja einen sehr schönen Sinn zuläßt, der durch einen 
anderen Ausdruck in gleicher Kürze und Prägnanz nicht wiedergegeben werden kann, ent- 
hält doch, für sich allein genommen, statt die ministeriale Unterordnung und Abhängigkeit 
Mariens zu betonen, so sehr den Schein einer Koordination mit Christus resp. einer Ergän- 
zung der Kraft Christi, daß man ihn nur mit der ausdrücklichen Restriktion ,in gewissem 
Sinne' gebrauchen dürfte... Der Ausdruck ist, ohne Zusatz gebraucht, an sich schielend und 
darum Ärgernis gebend." Daß der Gebrauch dieses Titels in der protestantischen Christen- 
heit auf Protest stößt, braucht nicht eigens erwähnt zu werden. Als Beispiel seien die ge- 
mäßigt denkenden Heidelberger protestantischen Theologen in ihrem •Evangelischen Gut- 
achten zur Dogmatisierung der leiblichen Himmelfahrt Mariens" zitiert: •Durch eine Dogma- 
tisierung der Assumptio Mariae würde ein erheblicher weiterer Schritt in der Richtung ge- 
tan, daß neben den Weg, das Werk und die Würdetitel Jesu Christi ein entsprechender 
Weg, ein entsprechendes Werk und die entsprechenden Würdetitel Mariens gestellt und 
miteinander gelehrt werden: Ist Jesus Christus frei von der Erbsünde, so auch Maria. Ist 
Jesus Christus leiblich auferstanden und gen Himmel gefahren, so auch Maria. Ist Jesus 
Christus Herr und König, so ist Maria Herrin und Königin. Ist Jesus Christus Mediator 
und Redemptor, so ist Maria Mediatrix und Corredemptrix. Selbst die Titel einer Filia Dei 
und Dea sind Maria von mittelalterlichen Mariologen bereits zugesprochen worden und 
könnten aufs neue am Ende der Tendenzen aufbrechen, die heute auf die Dogmatisierung 
der Assumptio und gleichzeitig bereits darüber hinaus auf die Dogmatisierung der Corred- 
emptrix und Mediatrix zielen"2. 

1 Dogmatik, 5. Buch, § 282 b, Nr. 1775 f. 
2 Evang. Gutachten zur Dogmatisierung der leibl. Himmelfahrt Mariens. München 1950, 

S. 14. 



Im Spiegel der Zeit 301 

Nun finden wir das Thema von einer dritten Seite her neu aufgegriffen. Es wird nicht 
gefragt, ob Maria Corredemptrix genannt werden, und nicht, in welcher Weise sie als sol- 
che verstanden werden könne. Das Problem lautet nun vielmehr so: •Ist die Frage nach der 
Corredemptio Mariens richtig gestellt?"5. Die wertvollen Ansätze dieser Arbeit sollen hier 
ein wenig beleuchtet, aber auch in einigen Punkten ergänzend weitergeführt werden, in 
denen Koster u. E. auf halbem Wege stehen bleibt. 

/. Sachliches 

1. Koster macht sich zum kraftvollen Anwalt eines sehr zentralen Anliegens, dem durch 
die Übertreibungen mancher Mariologen tatsächlich nicht immer Genüge geschieht. •Unter 
keinen Umständen darf Christi Stellung und Dienst im geringsten verkürzt werden, um 
Platz zu schaffen für den Dienst Mariens. Christus ist und bleibt der alleinige Mittler zwi- 
schen Gott und Menschen, der allein die aktive Erlösung vollbracht hat" (420). Wer möchte 
dies nicht dankbar vermerken, daß die Christozentrik ab das auch im Raum der katholischen 
Theologie und Mariologie geltende Prinzip so stark herausgestellt wird. Auch der von 
Koster so genannte mariologische Perfektionismus will diese Mitte ja nicht eigentlich durch 
eine andere ersetzen. Viele seiner Vertreter bedienen sich allerdings einer Sprache und wohl 
auch Denkweise, die zu wenig an den Dienst denkt, in dem das eigene theologische Be- 
mühen gegenüber der kirchlichen Gemeinschaft und darüber hinaus gegenüber der getrenn- 
ten Christenheit stehen und für sie verständlich bleiben muß. Die in 1 Tim 2, 5 sehr kate- 
gorisch versicherte Einzigkeit des Mittlertums Christi wird ja mit dem bloßen Hinweis, daß 
Mariens Mittlertum dem seinen untergeordnet sei, nicht hinreichend gesichert. Glaubwürdig 
wird dieses Bekenntnis erst, wenn einsichtig gemacht wird, wieso eine noch wirkliche Mittler- 
schaft Mariens doch das einzige Mittlertum und Erlösertum Christi nicht in Frage stellt. 

Koster legt mit Recht den Finger auf die Wunde einer unzulänglichen Deutung des Er- 
lösungswerkes Christi, an der die ganze innerkatholische Auseinandersetzung um die Stel- 
lung Mariens in, diesem Werk krankt. Wenn allerdings behauptet wird, •alle Vertreter der 
Corredemptrix, aber auch alle Gegner gehen davon aus, daß die Erlösung einzig und allein 
in den freien meritorischen (verdienstlichen) Akten des Heilsmittlers Jesus Christus besteht" 
(404), so heißt das, eine Reihe von Publikationen zum Thema übersehen4. Daß Koster die 
Notwendigkeit betont, die erlösungswirksamen Elemente im Heilswerk Christi weiter aus- 
greifen zu lassen als nur auf seine verdienstlichen Akte im Leiden und Sterben, kann ihm 
nicht hoch genug angerechnet werden. Das Leiden und Sterben Christi ist tatsächlich nur 
•Erlösung im partiellen Sinn". Unser Heil besteht nicht nur aus ihr, sondern •aus den ge- 
samten Heilsmysterien Christi, mit eingeschlossen die Akte Christi, die verdienstlich sind" 
(405). Koster richtet den Blick auf das ganze mit der Menschwerdung beginnende Leben des 
Herrn vor dem Erlöserleiden wie auch auf die Auferstehung und Himmelfahrt. Bei den 
beiden letzteren Mysterien kann es ein aktives Miterlösen Mariens überhaupt nicht, im 
vorhergehenden Leben Jesu aber einzig in dem Sinne geben, daß Maria durch ihr mütter- 
liches Wirken dafür gesorgt hat, daß Christus in verdienstlicher Weise wirken und leiden 
konnte. 

3 Mannes Dominikus Koster 0. P.: Ist die Frage nach der Corredemptio Mariens richtig 
gestellt? In: Theol. Quartalschrift 139 (1959), 402•42ö. 

4 Vgl. den Überblick von H. M. Köster SAC: Quid iuxta investigationes hucusque perac- 
tas tanquam minimum tribuendum sit B. M. Virgini in cooperatione eius ad opus redemp- 
tionis. In: Maria et Ecclesia. Acta congressus mariologici-mariani in civitate Lourdes anno 
1958 celebrati. Rom. 1959, Vol. II, pag. 21•49. • Vgl. auch O. Semmelroth SJ: Die Stel- 
lung Mariens in der Heilsökonomie als Grundlage der kath. Marienfrömmigkeit. In: Maria 
in Liturgie und Lehrwort. Hrsg. v. Th. Bogler OSB. Maria-Laach 1954, S. 7•22. • Ders.: 
Maria oder Christus? Ffm. 1954. 



302 Im Spiegel der Zeit 

2. Hier aber ist nun unsere Kritik herausgefordert. Nicht das allerdings ist zu kritisieren, 
was Koster positiv ergänzend herausstellt. Aber seine Hinweise gehen nicht weit genug. Die 
von ihm richtig als unzulänglich herausgestellten Momente des Erlösungswerkes Christi 
werden nicht wirklich ins Ganze hinein integriert. Sowohl nach rückwärts wie nach vorwärts 
müßte seine Betrachtung weiter ausgreifen, um den Blick für die Stellung Mariens im Heils- 
werk zu gewinnen, den die Tradition doch wohl zu zeigen scheint. 

Mit der Verlängerung der Blickrichtung nach rückwärts meinen wir folgendes: Koster be- 
gründet die Notwendigkeit, das erlösende Werk Christi nicht erst in seinem Leiden und 
Sterben, sondern schon früher anzusetzen, unter anderem aus dem Nizäno-Konstantinopoli- 
tanischen Glaubensbekenntnis. Dieses beginnt die Aufzählung der •um unseretwillen und 
um unseres Heiles willen" geschehenen Ereignisse mit der Menschwerdung. Sonderbarer- 
weise nun verlegt Koster (wobei er allerdings nicht allein steht) die Heilsbedeutung der 
Menschwerdung nicht in ihr Ereignis, sondern in ihr Ergebnis. Es wird betont, daß schon 
der erste menschliche Akt Christi Heilsakt sei. Das mariologische Ergebnis ist dann, daß 
Maria an diesem ersten Heilsakt Christi keinen formal-aktiven Anteil haben könne. Sie hat 
höchstens dafür gesorgt, daß der menschgewordene Sohn Gottes heilstätig werden konnte. 
In Wahrheit aber deutet doch das Nizäno-Konstantinopolitanische Symbolum die Heils- 
bedeutung der Menschwerdung dahin, daß Christus •um unseretwillen und um unseres 
Heiles willen vom Himmel herabgestiegen ist". Es geht also nicht nur um den ersten mensdi- 

lidien Akt Christi, sondern um sein vormenschliches Kommen kraft der Sendung des Vaters. 

Man kann gewissermaßen drei Weisen feststellen, das Erlösungswerk Christi zu deuten. 
Nur in ihrer Ergänzung erfassen sie das Erlösungswerk (und damit auch die Möglichkeit 
einer Mitwirkung Mariens) ganz. Außer der juridisch-meritorischen und satisfaktorischen 
Betrachtung der nachanselmianischen Scholastik gibt es die mystisch-physische Betrachtung 
der (griechischen) Patristik. Beide Betrachtungsweisen ergänzen einander. Sie müssen ihrer- 
seits aber auch ergänzt werden durch die schon im Neuen Testament grundgelegte und heute 
wieder mehr beachtete dialogische Betrachtungsweise des Heilsereignisses. Der Mittler ver- 
bindet Gott und die von ihm durch die Sünde getrennte Menschheit, indem er zunächst als 
versöhnende Anrede des Vaters zu den Menschen kommt • descendit de caelis. Das Opfer 
ist dann nicht deshalb Höhe- und Endpunkt des Erlösungswerkes, weil es allein erlösend 
wäre, sondern weil in ihm die Antwort der Menschheit auf das von Gott gekommene Wort 
gegeben wird. Der Gottmensch trägt sie als Haupt des Menschengeschlechtes zu Gott empor. 

Dieses dialogische Verständnis des Erlösungswerkes, das nicht nur die menschlichen Akte 
Christi, sondern auch seinen Abstieg als Wort von Gott einbezieht, eröffnet Möglichkeiten 
für ein Mitwirken Mariens, ohne die Einzigkeit des Wirkens Christi anzutasten. Der von 
Gott kommende und opfernd zu ihm aufsteigende Christus bleibt der einzige •Mittler zwi- 
schen Gott und den Menschen" (1 Tim 2, 5) und schließt dennoch ein Mittlertum innerhalb 
der erlösungsbedürftigen Menschengemeinschaft nicht aus. Maria ist nicht nur die historisch 
erste, sondern die repräsentativ zusammenfassende Person, die dem zu uns gesandten Wort 
Gottes sein Ankommen in unserer Geschichte sichert. Ihr glaubendes Jawort zum Ankom- 
men des göttlichen Wortes, das virtuell zugleich aneignendes Jawort zu dem von Christus 
allein vollzogenen Opfer ist, bedeutet zwar kein konstituierendes Wesenselement der Er- 
lösung, gehört aber zu ihrer geschichtlichen Verwirklichung so sehr hinzu, daß der Ausdruck 
Corredemptrix einen sachlich richtigen Sinn hat, wenn wir auch zustimmen möchten, daß 
man diesen Begriff wegen seiner Mißverständlichkeit besser nicht gebraucht. 

Aber auch nach vorwärts müssen die Linien des Heilswerkes Christi weiter ausgezogen 
werden, als Koster es tut. Koster betont sehr richtig, daß man das Kreuzesopfer des Herrn 
nicht ohne Auferstehung und Himmelfahrt als Heilsereignis deuten darf. Es genügt aber 
nicht die Feststellung dieser Tatsache. Man muß fragen, was Auferstehung und Himmelfahrt 



Im Spiegel der Zeit 303 

im Ganzen des Heilsereignisses bedeuten und aussagen. Es würde sich dann ergeben, daß 
sie sehr viel weniger, als es Koster scheint, eine Eingrenzung der Zugehörigkeit Mariens 
zum Heilswerk mit sich bringen. Von einem verdienstlichen Mitwirken Mariens kann hier 
allerdings schon deshalb nicht die Rede sein, weil Christus selbst in Auferstehung und Him- 
melfahrt nicht mehr verdienstlich tätig sein kann. Auferstehung und Himmelfahrt bedeuten 
die Annahme des Opfers Christi durch den Vater, und das heißt, die Aufnahme der gan- 
zen Geschichte Christi, die mit der Menschwerdung beginnt und mit dem Opfertod endet, in 
die ewige Existenz Gottes. Kraft dieser in Auferstehung und Himmelfahrt manifestierten 
Aufnahme durch den Vater gewinnt Christi Heilswerk und Erlösungsopfer eine stetige 
Aktualität vor dem ewigen Gott, bei dem es für das Heil der Menschen aller Zeiten und 
Zonen eingesetzt werden kann. Das geschichtliche Heilswerk Christi ist jenes •himmlische 
Opfer* geworden, das man nicht im Sinne vieler neuer Opferhandlungen mißdeuten darf, 
sondern als die in Auferstehung und Himmelfahrt übergeschichtlich gewordene Existenz 
des geschichtlichen Opfers Christi. Die Kapitel 8 bis 10 des Hebräerbriefes legen es deutlich 
in dieser Weise aus. Bei jedem Menschen übrigens wird im Tode seine ganze Geschichte in 
die übergeschichtliche Existenzweise aufgehoben. •Im wahren ewigen Leben muß positiv 
die ganze Fülle der Geschichtlichkeit des Menschen (die je konkret dieses sein endliches 
Leben ist) geborgen, geheilt und erlöst sein: Das ewige Leben ist kein zweites, anderes 
Leben als das zeitliche und endliche, sondern dessen • in Gott • ewige Weite und Tiefe"5. 

Darin ist dann aber auch Maria einbezogen. Denn sie gehört in jene Geschichte Christi 
hinein, die in Tod, Auferstehung und Himmelfahrt des Herrn übergeschichtliche Existenz 
gewonnen hat. Sie gehört dorthinein nicht nur im historischen Sinn, sondern im Sinn der 
heilsbedeutsamen Verwirklichung jenes Dialogs, der in der Menschwerdung des Wortes be- 
gann und im antwortenden Opfer vollendet wurde. So wie das Heilswerk Christi im Jen- 
seits dadurch interzessorisch, fürbittend für uns Menschen wirkt (Hebr 7, 25), daß Gott im 
Hinblick auf das Opfer seines Sohnes jenen Menschen, die in gläubig-existentieller Entschei- 
dung an ihm teilnehmen, auch die gnadenhafte Teilnahme an der Verklärung Christi 
schenkt, so nimmt Mariens Anteil am geschichtlichen Heilsereignis Christi auch an seiner 
jenseitigen Wirkweise teil. Bei Maria ist damit nur in universaler Weise verwirklicht, was 
in, begrenzterer Weise von den Werken aller Heiligen gilt, die ihnen ins Jenseits nachfolgen 
(Offb 14, 13). Was die Heiligen heilig macht, ist ihre Teilnahme am Opfer Christi, 
das sie sich glaubend, liebend und ihr Leben gestaltend aneignen, so daß sie in seiner 
Kraft schließlich in jene Teilnahme an Auferstehung und Himmelfahrt Christi auf- 
genommen werden, die ihre eigene Glorie und zugleich ihr Eintreten für die Gemeinschaft 
der Heiligen auf Erden ist. Weil Mariens •resonanzielles" Wirken, wie Koster es nicht 
schlecht nennt, •anstelle des gesamten Menschengeschlechtes"6 geschehen sein dürfte, ist es 
nicht verwunderlich, daß es im Jenseits die Bedeutung einer universalen Gnadenvermitt- 
lung hat • in der übergeschichtlichen Stetigkeit jenes rezeptiv-resonanziellen Wirkens, das 
Maria gegenüber dem geschichtlichen Werk Christi ausgeübt hat. 

//. Methodisches 

1. Koster führt die sachlichen Unzulänglichkeiten der von ihm kritisierten Auffassungen 
auf eine korrekturbedürftige theologische Methode zurück, die in der Mariologie weithin das 
Feld beherrsche. So gefährlich das Prinzip der Erfolgshaftung auch ist, so hat es in gewissen 
Grenzen doch auch Gültigkeit. Sachliche Ergebnisse, die sich am allgemeinen Glaubens- 
bewußtsein der Kirche als echte Entfaltung der Offenbarungserkenntnis bewähren, sind im- 
mer auch Bestätigung der Methode, durch die sie gewonnen wurden. Koster plädiert nun • 

5 H. U. v. Balthasar: Der Tod im heutigen Denken. In: Anima 11 (1956), 298 f. * 
• Thomas v. Aquin, S. th. III q. 30 a. 1. 



304 Im Spiegel der Zeit 

sehr zu Recht, wie uns scheint • für eine •solide, nüchterne und kritische Methode der 
dogmatischen Mariologie". Er stellt sie einer anderen Weise des Theologisierens gegen- 
über, der er die Schuld am mariologischen Perfektionismus auflädt, gegen den er seine Ar- 
gumente ins Feld geführt hat. Viel Hoffnung, daß beide Weisen, Theologie zu betreiben, 
wieder zueinander finden oder einander zu ergänzen bereit sein werden, hat er offensicht- 
lich nicht. Resigniert stellt er am Ende seiner Arbeit fest: •Daher kann fürder kein Zweifel 
darüber bestehen, daß wir zwei Arten der Mariologie zu unterscheiden haben" (426). 

So sehr wir nun grundsätzlich dem Plädoyer Kosters für eine solide, nüchterne und kriti- 
sche Mariologie und gegen einen mariologischen Perfektionismus zuzustimmen geneigt sind, 
so glauben wir doch auch hier eine doppelte Ergänzung oder auch Korrektur anbringen zu 
sollen. Ergänzt werden muß u. E. seine Darstellung des Verhältnisses beider Weisen dogma- 
tischer Mariologie zueinander. Und kritisiert werden muß die Charakterisierung, die er 
jener, der soliden, nüchternen und kritischen Methode gegenüberstehenden anderen Me- 
thode gibt. 

2. Es scheint uns nicht richtig zu sein, daß nur die spontane, von Koster • unkorrekter- 
weise • so genannte affektiv-spirituelle Weise der Mariologie sich der Krisis der nüchter- 
nen, wissenschaftlichen Theologie zu stellen hat. Die Krisis dürfte vielmehr gegenseitig sein 
müssen. Ganz gewiß ist richtig, daß •die affektiv-spirituelle Grundtendenz ... dringend 
einer eingehenden und kritischen Behandlung bedarf" (422). Gerade weil das so ist, kann 
es doch eigentlich gar nicht so falsch sein, wenn gewisse Auffassungen in der Mariologie 
•nicht anders als nach affektiv-spirituellen Neigungen und Bedürfnissen postulatorisch ge- 
setzt und nachträglich als theologisch berechtigt hingestellt worden sein können" (416). Ist 
nicht immer das Glaubensbewußtsein der Kirche eine aus ihrem christlichen, vom Heiligen 
Geist lebendigen •Unterbewußtsein" hervorbrechende Kraft, die wegen ihres spontan-leben- 
digen Charakters der wachsamen Kontrolle durch das Lehramt der Kirche und auch der 
nachfolgenden Aufarbeitung durch die wissenschaftlich nüchterne und kritische Theologie 
bedarf? 

Umgekehrt aber findet die wissenschaftlich nüchterne Theologie eine Bewährungsprobe 
am affektiv-spirituellen Leben der Kirche. Was wäre das für eine Theologie, die darauf ver- 
zichtete, dem spirituellen Leben der Kirche zu dienen, und zwar nicht nur durch ihre Kritik, 
sondern auch durch positiven Beitrag. 

Aber was Koster der nüchtern kritischen Theologie so entgegenstellt, daß er keine Hoff- 
nung mehr für eine Rettung hat, dürfte er überhaupt nicht als affektiv-spirituelle Theologie 
bezeichnen. Die Denk- und Arbeitsweise, der wir die ungesunden mariologischen Über- 
schwenglichkeiten verdanken, affektiv-spirituelle Tendenz zu nennen, tut dem, was die 
kirchliche Tradition mit spiritueller und auch affektiver Theologie meint, großes Unrecht. 
Die von Koster mit Recht angeprangerte Tendenz des mariologischen Perfektionismus um- 
gibt sich ja doch mit einem sehr wissenschaftlichen Apparat und gibt sich gar nicht in echter 
Weise spirituell. Nein, die Wucherungen und Einseitigkeiten, die wir in der Mariologie so 
bedauern, gehen zu Lasten einer Theologie, die ihre eigene Wissenschaftlichkeit mit der 
anderer Wissenschaften verwechselt hat und dem spirituellen Leben der Kirche keine Nah- 
rung aus vertieftem Glaubensverständnis mehr gibt. Diese Theologie ist nicht mehr spiri- 
tuell, wie sie es sein müßte. Deshalb trägt sie weithin die Schuld daran, daß die allgemeine 
und besonders auch die marianische Spiritualität nicht mehr theologisch ist. Die wahre 
affektiv-spirituelle Theologie kann nicht endgültig außer Kontakt mit der nüchtern kriti- 
schen Theologie gelassen werden, wenn nicht im Leben der Kirche eine Art Schizophrenie 
eintreten soll, die geistige Krankheit ist. 




