I M S PIEGTEL D E R Z EI1IT

Maria - Miterloserin ?
Zu einer Arbeit von M. D. Koster O. P.

Von Otto Semmelroth SJ, Frankfurt am Main

Auch im innerkatholischen Bereich gibt es eine mariologische Kontroverse, Sie driickt sich
nicht nur im Gegeneinander einzelner Thesen aus, sondern im Unterschied der Haltung: die
Niichtern-Sachlichen stehen gegen die mariologischen Perfektionisten (Koster). In dieser
Auseinandersetzung spielt seit einigen Jahrzehnten die Frage nach dem Mitwirken Mariens
im Erlosungswerk, nach Maria als Corredemptrix die Rolle eines Feldzeichens, unter dem
man gegeneinander zu Felde zieht. Die eine Seite rechnet schon sehr stark mit der Feststel-
lung, dafl iiber die tatsdchliche Berechtigung des Corredemptrix-Titels sich eine Diskussion
langst erfibrige. Man ist schon zu der weiteren Frage iibergegangen, ob es sich um eine Mit-
wirkung in. der objektiven Erlosung (dem geschichtlichen Erlésungswerk Christi) oder nur
der subjektiven Erlésung (der Austeilung der Friichte des Werkes Christi) handle. Die an-
dere Seite aber hat den Zweifel an der Berechtigung dieses marianischen Titels nie verloren
und meldet ihn wieder neu an. Meist wird dabei mit dem Titel auch die darin gemeinte
Sache abgelehnt. Aber auch wo ein gewisses heilshedeutsames Mitwirken Mariens am Werke
Christi angenommen wird, bleibt man gegeniiber der Anwendung des Titels Corredemptrix
skeptisch. Diese Zuriickhaltung hatte ja schon M. J. Scheeben in seiner Dogmatik! gezeigt,
obwohl er die Sache durchaus bejahte. ,In neuerer Zeit (seit dem 16. Jahrhundert) hat man
Maria als Cooperatrix in redemptione auch Corredemptrix (Miterldserin) genannt. Aber
dieser Ausdruck, obgleich er einen guten, ja einen sehr schonen Sinn zuldfit, der durch einen
anderen Ausdruck in gleicher Kiirze und Prignanz nicht wiedergegeben werden kann, ent-
hilt dodch, fiir sich allein genommen, statt die ministeriale Unterordnung und Abhédngigkeit
Mariens zu betonen, so sehr den Schein einer Koordination mit Christus resp. einer Ergin-
zung der Kraft Christi, daf man ihn pur mit der ausdriicklichen Restriktion ,in gewissem
Sinne‘ gebrauchen diirfte. .. Der Ausdruck ist, ohne Zusatz gebrancht, an sich schielend und
darum Argernis gebend.“ Dafl der Gebrauch dieses Titels in der protestantischen Christen-
heit auf Protest st6fit, braucht nicht eigens erwdhnt zu werden. Als Beispiel seien die ge-
mifligt denkenden Heidelberger protestantischen Theologen in ihrem ,Evangelischen Gut-
achten zur Dogmatisierung der leiblichen Himmelfahrt Mariens zitiert: ,Durch eine Dogma-
tisierung der Assumptio Mariae wiirde ein erheblicher weiterer Schritt in der Richtung ge-
tan, dafl neben den Weg, das Werk und die Wiirdetitel Jesu Christi ein entsprechender
Weg, ein entsprechendes Werk und die entsprechenden Wiirdetitel Mariens gestellt und
miteinander gelehrt werden: Ist Jesus Christus frei von der Erbsiinde, so auch Maria. Ist
Jesus Christus leiblich auferstanden und gen Himmel gefahren, so auch Maria, Ist Jesus
Christus Herr und Konig, so ist Maria Herrin und Kénigin, Ist Jesus Christus Mediator
und Redemptor, so ist Maria Mediatrix und Corredemptrix. Selbst die Titel einer Filia Dei
und Dea sind Maria von mittelalterlichen Mariologen bereits zugesprochen worden und
konnten aufs neue am Ende der Tendenzen aufbrechen, die heute auf die Dogmatisierung
der Assumptio und gleichzeitig bereits dariiber hinaus auf die Dogmatisierung der Corred-
emptrix und Mediatrix zielen“2.

1 Dogmatik, 5. Buch, § 282 b, Nr. 1775 1.
2 Evang. Gutachten zur Dogmatisierung der leibl. Himmelfahrt Mariens. Miinchen 1950,
S. 14,



Im Spiegel der Zeit 301

Nun finden wir das Thema von einer dritten Seite her neu aufgegriffen. Es wird nicht
gefragt, ob Maria Corredemptrix genannt werden, und nicht, in welcher Weise sie als sol-
che verstanden werden kénne. Das Problem lautet nun vielmehr so: ,Ist die Frage nach der
Corredemptio Mariens richtig gestellt?“3. Die wertvollen Ansitze dieser Arbeit sollen hier
ein wenig beleuchtet, aber auch in einigen Punkten erginzend weitergefithrt werden, in
denen Koster u. E. auf halbem Wege stehen bleibt.

1. Sachliches

1. Koster macht sich zum kraftvollen Anwalt eines sehr zentralen Anliegens, dem durch
die Ubertreibungen mancher Mariologen tatsachlich nicht immer Geniige geschieht. ,Unter
keinen Umstinden darf Christi Stellung und Dienst im geringsten verkiirzt werden, um
Platz zu schaffen fiir den Dienst Mariens. Christus ist und bleibt der alleinige Mittler zwi-
schen Gott und Menschen, der allein die aktive Erlésung vollbracht hat“ (420). Wer méchte
dies nicht dankbar vermerken, dafl die Christozentrik als das auch im Raum der katholischen
Theologie und Mariologie geltende Prinzip so stark herausgestellt wird. Auch der von
Koster so genannte mariologische Perfektionismus will diese Mitte ja nicht eigentlich durch
eine andere ersetzen. Viele seiner Vertreter bedienen sich allerdings einer Sprache und wobl
auch Denkweise, die zu wenig an den Dienst denkt, in dem das eigene theologische Be-
mithen gegeniiber der kirchlichen Gemeinschaft und dariiber hinaus gegeniber der getrenn-
ten Christenheit stehen und fir sie verstindlich bleiben muff. Die in 1 Tim 2, 5 sehr kate-
gorisch versicherte Einzigkeit des Mittlertums Christi wird ja mit dem blofen Hinweis, daf
Mariens Mittlertum dem seinen untergeordnet sei, nicht hinreichend gesichert. Glaubwiirdig
wird dieses Bekenntnis erst, wenn einsichtig gemacht wird, wieso eine noch wirkliche Mittler-
schaft Mariens doch das einzige Mittlertum und Erlésertum Christi nicht in Frage stellt.

Koster legt mit Recht den Finger auf die Wunde einer unzulinglichen Deutung des Er-
16sungswerkes Christi, an der die ganze innerkatholische Auseinandersetzung um die Stel-
Tung Mariens in, diesem Werk krankt. Wenn allerdings behauptet wird, ,alle Vertreter der
Corredemptrix, aber auch alle Gegner gehen davon aus, dafl die Erlésung einzig und allein
in den freien meritorischen (verdienstlichen) Akten des Heilsmittlers Jesus Christus besteht®
(404), so heifit das, eine Reihe von Publikationen zum Thema &ibersehen®. Daf} Koster die
Notwendigkeit betont, die erlésungswirksamen Elemente im Heilswerk Christi weiter aus-
greifen zu lassen als nur auf seine verdienstlichen Akte im Leiden und Sterben, kann ibm
nicht hoch genug angerechnet werden. Das Leiden und Sterben Christi ist tatsichlich nur
»Erlosung im partiellen Sinn“. Unser Heil besteht nicht nur aus ihr, sondern ,aus den ge-
samten Heilsmysterien Christi, mit eingeschlossen die Akte Christi, die verdienstlich sind®
{405). Koster richtet den Blick auf das ganze mit der Menschwerdung beginnende Leben des
Herrn vor dem Erléserleiden wie auch auf die Auferstehung und Himmelfahrt. Bei den
beiden letzteren Mysterien kann es ein aktives Miterlésen Mariens iiberhaupt nicht, im
vorhergehenden Leben Jesu aber einzig in dem Sinne geben, dafl Maria durch ihr miitter-
liches Wirken dafiir gesorgt hat, dafl Christus in verdienstlicher Weise wirken und leiden
konnte.

3 Mannes Dominikus Koster O. P.: Ist die Frage nach der Corredemptio Mariens richtig
_gestellt? In: Theol. Quartalschrift 139 (1959), 402—426.

4 Vgl. den Uberblick von H. M. Késter SAC.: Quid iuxta investigationes hucusque perac-
tas tanquam minimum tribuendum sit B. M. Virgini in cooperatione eius ad opus redemp-
tionis. In: Maria et Ecclesia. Acta congressus mariologici-mariani in civitate Lourdes anno
1958 celebrati. Rom. 1959, Vol. II, pag. 21—49. — Vgl. auch O. Semmelroth SJ: Die Stel-
‘lung Mariens in der Heilskonomie als Grundlage der kath. Marienfrémmigkeit. In: Maria
in Liturgie und Lehrwort. Hrsg. v. Th. Bogler OSB. Maria-Laach 1954, S. 7—22. — Ders.:
‘Maria oder Christus? Ffm. 1954.



302 Im Spiegel der Zeit

2. Hier aber ist nun unsere Kritik herausgefordert. Nicht das allerdings ist zu kritisieren,
was Koster positiv ergdnzend herausstellt. Aber seine Hinweise gehen nicht weit genug. Die
von ihm richtig als unzulinglich herausgestellten Momente des Erlosungswerkes Christi
werden nicht wirklich ins Ganze hinein integriert. Sowohl nach riickwirts wie nach vorwirts
miifite seine Betrachtung weiter ausgreifen, um den Blick fiir die Stellung Mariens im Heils-
werk zu gewinnen, den die Tradition doch wohl zu zeigen scheint.

Mit der Verlangerung der Blickrichtung nach riickwirts meinen wir folgendes: Koster be-
grindet die Notwendigkeit, das erlosende Werk Christi nicht erst in seinem Leiden und
Sterben, sondern schon frither anzusetzen, unter anderem aus dem Nizino-Konstantinopoli-
tanischen Glaubensbekenntnis. Dieses beginnt die Aufzihlung der ,um unseretwillen und
um unseres Heiles willen“ geschehenen Ereignisse mit der Menschwerdung. Sonderbarer-
weise nun verlegt Koster (wobei er allerdings nicht allein steht) die Heilsbedeutung der
Menschwerdung nicht in ihr Ereignis, sondern in ihr Ergebnis. Es wird betont, dafl schon
der erste menschliche Akt Christi Heilsakt sei. Das mariologische Ergebnis ist dann, daf
Maria an diesem ersten Heilsakt Christi keinen formal-aktiven Anteil haben kénne. Sie hat
hochstens dafiir gesorgt, dafl der menschgewordene Sohn Gottes heilstitig werden konnte.
In Wahrheit aber deutet doch das Nizdno-Konstantinopolitanische Symbolum die Heils-
bedeutung der Menschwerdung dahin, dafl Christus ,um unseretwillen und um unseres
Heiles willen vom Himmel herabgestiegen ist“. Es geht also nicht nur um den ersten mensch-
lichen Akt Christi, sondern um sein vormenschliches Kommen kraft der Sendung des Vaters.

Man kann gewissermafien drei Weisen feststellen, das Erldsungswerk Christi zu deuten.
Nur in ibrer Erginzung erfassen sie das Erlésungswerk (und damit auch die Méglichkeit
einer Mitwirkung Mariens) ganz. Aufler der juridisch-meritorischen und satisfaktorischen
Betrachtung der nachanselmianischen Scholastik gibt es die mystisch-physische Betrachtung
der (griechischen) Patristik. Beide Betrachtungsweisen erginzen einander. Sie miissen ibrer-
seits aber auch erginzt werden durch die schon im Neuen Testament grundgelegte und heute
wieder mehr beachtete dialogische Betrachtungsweise des Heilsereignisses. Der Mittler ver-
bindet Gott und die von ibm durch die Siinde getrennte Menschheit, indem er zunichst als
versShnende Anrede des Vaters zu den Menschen kommt — descendit de caelis. Das Opfer
ist dann nicht deshalb Héhe- und Endpunkt des Erlosungswerkes, weil es allein erlésend
wire, sondern weil in ihm die Antwort der Menschheit auf das ven Gott gekommene Wort
gegeben wird. Der Gottmensch trigt sie als Haupt des Menschengeschlechtes zn Gott empor.

Dieses dialogische Verstindnis des Erldsungswerkes, das nicht nur die menschlichen Akte
Christi, sondern auch seinen Abstieg als Wort von Gott cinbezieht, eréffnet Moglichkeiten
firr ein Mitwirken Mariens, ohne die Einzigkeit des Wirkens Christi anzutasten. Der von
Gott kommende und opfernd zu ihm aufsteigende Christus bleibt der einzige ,Mittler zwi-
schen Gott und den Menschen“ (1 Tim 2, 5) und schlieft dennoch ein Mittlertum innerhalb
der erlésungsbediirftigen Menschengemeinschaft nicht aus. Maria ist nicht nur die historisch
erste, sondern die reprisentativ zusammenfassende Person, die dem zu uns gesandten Wort
Gottes sein Ankommen in unserer Gesdhichte sichert. Ihr glaubendes Jawort zum Ankom-
men des gottlichen Wortes, das virtuell zugleich aneignendes Jawort zu dem von Christus
allein vollzogenen Opfer ist, bedeutet zwar kein konstitnierendes Wesenselement der Er-
16sung, gehort aber zu ihrer geschichtlichen Verwirklichung so sehr hinzu, dafl der Ausdruck
Corredemptrix einen sachlich richtigen Sinn hat, wenn wir auch zustimmen mdchten, dafl
man diesen Begriff wegen seiner Mifiverstindlichkeit besser nicht gebraucht.

Aber auch nach vorwirts miissen die Linien des Heilswerkes Christi weiter ausgezogen
werden, als Koster es tut. Koster betont sehr richtig, dafi man das Kreuzesopfer des Hermn
nicht ohne Auferstchung und Himmelfabrt als Heilsereignis deuten darf. Es geniigt aber
nicht die Feststellung dieser Tatsache. Man mufl fragen, was Auferstehung und Himmelfahrt



Im Spiegel der Zeit 303

im Ganzen des Heilsereignisses bedeuten und aussagen. Es wiirde sich dann ergeben, dafl
sie sehr viel weniger, als es Koster scheint, eine Eingrenzung der Zugehdrigkeit Mariens
zum Heilswerk mit sich bringen. Von einem verdienstlichen Mitwirken Mariens kann hier
allerdings schon deshalb nicht die Rede sein, weil Christus selbst in Auferstehung und Him-
melfahrt nicht mehr verdienstlich titig sein kann. Auferstehung und Himmelfahrt bedeuten
die Annahme des Opfers Christi durch den Vater, und das heifit, die Aufnahme der gan-
zen Geschichte Christi, die mit der Menschwerdung beginnt und mit dem Opfertod endet, in
die ewige Existenz Gottes. Kraft dieser in Auferstehung und Himmelfahrt manifestierten
Aufpahme durch den Vater gewinnt Christi Heilswerk und Erlésungsopfer eine stetige
Aktualitit vor dem ewigen Gott, bei dem es fiir das Heil der Menschen aller Zeiten und
Zonen eingesetzt werden kann. Das geschichtliche Heilswerk Christi ist jenes ,himmlische
Opfer® geworden, das man nicht im Sinne vieler nener Opferhandlungen mifideuten darf,
sondern als die in Auferstechung und Himmelfahrt iibergeschichtlich gewordene Existenz
des geschichtlichen Opfers Christi. Die Kapitel 8 bis 10 des Hebrierbriefes legen es dentlich
in dieser Weise aus. Bei jedem Menschen iibrigens wird im Tode seine ganze Geschichte in
die iibergeschichtliche Existenzweise aufgehoben. ,Im wahren ewigen Leben mufl positiv
die ganze Fiille der Geschichtlichkeit des Menschen (die je konkret dieses sein endliches
Leben ist) geborgen, geheilt und erldst sein: Das ewige Leben ist kein zweites, anderes
Leben als das zeitliche und endliche, sondern dessen — in Gott — ewige Weite und Tiefe“s,

Darin ist dann aber auch Maria einbezogen. Denn sie gehért in jene Geschichte Christi
hinein, die in Tod, Auferstehung und Himmelfahrt des Herrn fibergeschichtliche Existenz
gewonnen hat. Sie gehort dorthinein nicht nur im historischen Sinn, sondern im Sinn der
heilsbedeutsamen Verwirklichung jenes Dialogs, der in der Menschwerdung des Wortes be-
gann und im antwortenden Opfer vollendet wurde. So wie das Heilswerk Christi im Jen-
seits dadurch interzessorisch, fiirbittend fiir uns Menschen wirkt (Hebr 7, 25), dafl Gott im
Hinblick auf das Opfer seines Sohnes jenen Menschen, die in gliubig-existentieller Entschei-
dung an ihm teilnehmen, auch die gnadenhafte Teilnahme an der Verklirung Christi
schenkt, so nimmt Mariens Anteil am geschichtlichen Heilsereignis Christi auch an seiner
jenseitigen Wirkweise teil. Bei Maria ist damit nur in universaler Weise verwirklicht, was
in, begrenzterer Weise von den Werken aller Heiligen gilt, die ihnen ins Jenseits nachfolgen
(Offb 14,18). Was die Heiligen heilig macht, ist ithre Teilnahme am Opfer Christi,
das sie sich glaubend, liebend und ihr Leben gestaltend aneignen, so dafl sie in seiner
Kraft schlieflich in jene Teilnahme an Auferstehung und Himmelfahrt Christi auf-
genommen werden, die ihre eigene Glorie und zugleich ihr Eintreten fiir die Gemeinschaft
der Heiligen auf Erden ist. Weil Mariens ,resonanzielles® Wirken, wie Koster es nicht
schlecht nennt, ,anstelle des gesamten Menschengeschlechtes“S geschehen sein diirfte, ist es
nicht verwunderlich, dafl es im Jenseits die Bedeutung einer universalen Gnadenvermitt-
lung hat — in der dibergeschichtlichen Stetigkeit jenes rezeptiv-resonanziellen Wirkens, das
Maria gegeniiber dem geschichtlichen Werk Christi ausgeiibt hat.

11. Methodisches

1. Koster fithrt die sachlichen. Unzulinglichkeiten der von ihm kritisierten Auffassungen
auf eine korrekturbediirftige theologische Methode zuriick, die in der Mariologie weithin das
Feld beherrsche. So gefihrlich das Prinzip der Erfolgshaftung auch ist, so hat es in gewissen
Grenzen doch auch Giiltigkeit. Sachliche Ergebnisse, die sich am allgemeinen Glaubens-
bewufitsein der Kirche als echte Entfaltung der Offenbarungserkenntnis bewihren, sind im-
mer auch Bestitigung der Methode, durch die sie gewonnen wurden. Koster plidiert nun —

5 H. U. v. Balthasar: Der Tod im heutigen Denken. In: Anima 11 (1956), 298 f. &
¢ Thomas v. Aquin, S. th. 111 q. 30 a. 1.



304 Im Spiegel der Zeit

sehr zu Recht, wie uns scheint — fiir eine ,solide, niichterne und kritische Methode der
dogmatischen Mariologie“. Er stellt sie einer anderen Weise des Theologisierens gegen-
iiber, der er die Schuld am mariologischen Perfektionismus auflddt, gegen den er seine Ar-
gumente ins Feld gefithrt hat, Viel Hoffnung, dal beide Weisen, Theologie zn betreiben,
wieder zueinander finden oder einander zu erginzen bereit sein werden, hat er offensicht-
lich nicht. Resigniert stellt er am Ende seiner Arbeit fest: ,Daher kann firder kein Zweifel
dariiber bestehen, dafl wir zwei Arten der Mariologie zu unterscheiden haben® (426).

So sehr wir nun grundsitzlich dem Plidoyer Kosters fir eine solide, niichterne und kriti-
sche Mariologie und gegen einen mariologischen Perfektionismus zuzustimmen geneigt sind,
so glauben wir doch auch hier eine doppelte Erginzung oder auch Korrektur anbringen zu
sollen. Erginzt werden mu8 n. E. seine Darstellung des Verhiltnisses beider Weisen dogma-
tischer Mariologie zueinander. Und kritisiert werden muf die Cbarakterisierung, die er
jener, der soliden, niichternen und kritischen Methode gegeniiberstechenden anderen Me-
thode gibt.

2. Es scheint uns nicht richtig zn sein, daf nor die spontane, von Koster — unkorrekter-
weise — so genannte affektiv-spirituelle Weise der Mariologie sich der Krisis der niichter-
nen, wissenschaftlichen Theologie zu stellen hat. Die Krisis diirfte vielmehr gegenseitig sein
miissen. Ganz gewifl ist richtig, daB ,die affektiv-spirituelle Grundtendenz... dringend
einer eingehenden und kritischen Behandlung bedarf* (422). Gerade weil das so ist, kann
es doch eigentlich gar nicht so falsch sein, wenn gewisse Auffassungen in der Mariologie
,nicht anders als nach affektiv-spirituellen Neigungen und Bediirfnissen postulatorisch ge-
setzt und nadhtriglich als theologisch berechtigt hingestellt worden sein kénnen® (416). Ist
nicht immer das Glaubensbewufitsein der Kirche eine aus ihrem christlichen, vom Heiligen
Geist lebendigen ,UnterbewnBtsein“ hervorbrechende Kraft, die wegen ihres spontan-leben-
digen Charakters der wachsamen Kontrolle durch das Lehramt der Kirche und auch der
nachfolgenden Aufarbeitung durch die wissenschaftlich niichterne und kritische Theologie
bedarf?

Umgekehrt aber findet die wissenschaftlich niichterne Theologie eine Bewédhrungsprobe
am affektiv-spirituellen Leben der Kirche. Was wire das fiir eine Theologie, die darauf ver-
zichtete, dem spirituellen Leben der Kirche zn dienen, und zwar nicht nur darch ihre Kritik,
sondern auch durch positiven Beitrag.

Aber was Koster der niichtern kritischen Theologie so entgegenstellt, dafl er keine Hoff-
nong mehr fiir eine Rettung hat, diirfte er diberhaupt nicht als affektiv-spirituelle Theologie
bezeichnen. Die Denk- und Arbeitsweise, der wir die ungesunden mariologischen Uber-
schwenglichkeiten verdanken, affektiv-spirituelle Tendenz zu nennen, tut dem, was die
kirchliche Tradition mit spiritueller und auch affektiver Theologie meint, grofies Unrecht.
Die von Koster mit Recht angeprangerte Tendenz des mariologischen Perfektionismus um-
gibt sich ja doch mit einem sehr wissenschaftlichen Apparat und gibt sich gar nicht in echter
Weise spirituell. Nein, die Wucherungen und Einseitigkeiten, die wir in der Mariologie so
bedauern, gehen zu Lasten einer Theologie, die ihre eigene Wissenschaftlichkeit mit der
anderer Wissenschaften verwechselt hat und dem spirituellen Leben der Kirche keine Nah-
rung aus vertieftem Glaubensverstindnis mehr gibt. Diese Theologie ist nicht mehr spiri-
tuell, wie sie es sein miifite. Deshalb trigt sie weithin die Schuld daran, dafl die allgemeine
und besonders auch die marianische Spiritualitit nicht mehr theologisch ist. Die wahre
affektiv-spirituelle Theologie kann nicht endgiiltig aufier Kontakt mit der niichtern kriti-
schen Theologie gelassen werden, wenn nicht im Leben der Kirche eine Art Schizophrenie
eintreten soll, die geistige Krankheit ist. :





