B UCHBESPRETCHTUNGEN

Heilige Schrift

Auzou, Georges: Das Wort Got-
tes. Einfihrung in die Heilige Schrift.
Mainz, Matthias-Griinewald-Uerlag
1959. 248 S., Ln. DM 13,80.

Georges Auzous Werk iber die Bibel
kénnte man mit Recht ein Realienbuch der
biblischen Welt nennen. Im Wissen um die
verschiedenen ,Dimensionen“ (S. 239) der
Bibel (als menschliche Literatur und Bot-
schaft Gottes) ist die Haltung ihr gegeniiber
bestimmt als menschliches Bemithen um den
Sprachleib, da Gottes Wort sich in das
menschliche Wort entiuflert und damit aller
Unbestindigkeit und Gefihrdung in dieser
menschlichen Geschichte ansgesetzt ist — und
als demiitig-gliubige Bereitschaft, dem im
menschlichen Wort dem Menschen begegnen-
den und so erst verstehbaren Wort Gottes
mit der von Liebe beseelten Hingabe des
Herzens zu antworten. Weil das Wort Got-
tes so einen Einbruch in den Seinsbereich des
Menschen bedeutet, weil so das ewige Wort
Gottes sich seines Reichtums begibt und sich
dem Schicksal iiberlifit, das die Geschichte
fiir es bereithilt, eben deshalb ist es begrenzt
und nur in der bestimmten Denkungsart der
Hebraer, in der Geisteswelt des auserwihlten
Volkes zu verstehen. Gerade in diese geisti-
ge Welt des Volkes Israel will Aunzou ein-
tihren, Ohne ihr Verstindnis und obne Ein-
sicht in den historischen, lebendigen Zusam-
menhang des auserwihlten Volkes mit den
iibrigen orientalischen Vélkern ist das im
Menschenwort zu uns gelangte Gotteswort
auf weite Strecken nicht zu erfassen. Es ist
also ein besonderes Erfordernis der Ehr-
furcht und Liebe gegenitber dem Gotteswort
in der Bibel, mit méglichst klarem Wissen vor
der dufleren Gestalt des Bibelwortes zu ste-
hen, da es nur so mdglich ist, den religi6sen
Charakter des im Menschenwort verhiillten
Gotteswortes zu vernehmen. So ist Auzous
Werk im Grunde eine solche Enthiilllung und
Erhellung, die den Blick freimacht und wei-
tet fiir die heilsgeschichtliche Teleologie, die
in der Bibel Gestalt gewonnen hat. Es ist ein
nicht geringer Vorteil des Buches, dafl der
V1. sich immer bewufit bleibt, dafl alle Er-
hellung der Literaturgattung und des Li-
teralsinnes nur das Ziel haben kann, den re-
ligiésen Sinn der Schrift freizulegen und so
dem betenden Leser den Zugang zum Heil
bringenden Gotteswort zu erdffnen.

G. Soballa SJ

Gélin, Albert: Die Seele Israels
in der Bibel (Bibliothek Ekklesia
Nr. 18). Aschaffenburg, Pattloch-Uer-
lag 1959. 120 S., kart. DM 4,80.

Um die Seele Israels in der Bibel transpa-
rent werden zu lassen, spricht der V{. zu-
nachst iiber ,Die Gesichter Israels“, was be-
sagen will, er schildert die verschiedenen
Eindriicke, die wir von diesem Volke im
Laufe seiner Geschichte bekommen. An-
schliefend wird behandelt: Das Volk des
Bundes, Die Moral Israels, Ein betendes
Volk, Die Erwartung des Gottesreiches, Das
missionarische Ideal, Die Hoffnung auf das
Jenseits. Das sind sehr reichhaltige Gesichts-
punkte, und der Theologe wird diese sich
auf gute Sachkenntnis stiitzende Darstellung
mit Gewinn lesen.

Fir den Laien erscheint das Ganze aber
zu schwer. Es wird ndmlich stillschweigend
vorausgesetzt, dafl sich der Leser einigerma-
Ren in der Literarkritik der Bibel und der
vielfach gednderten Datierung der einzelnen
Biicher auskennt und die biblischen Sprachen
beherrscht: an erster Stelle hebriisch, dann
Latein und etwas griechisch. Er muf es dop-
pelt, weil ihm auch der Ubersetzer nicht hilft,
sondern etwa ,Homoiousios to theo“ oder
»Infirma mundi elegit Deus® so stehen
Lafit. Noch schlimmer ist, dal das ganze Buch
von hebraischen Worten wimmelt, dafl diese
Worte in der franzésischen Transkription
ibernommen und nicht auf die deutsche um-
gestellt wurden (so wird z. B. kein Unter-
schied gemacht zwischen h und ch oder ein
sch mit sh wiedergegeben).

Wer sich im Alten Testament auskennt,
kann die meisten der bisweilen (z. B. S. 52)
bis zu anderthalb Zeilen nur in Zahlen an-
gegebenen Zitate auch ohne Nachschlagen
verstchen und vielleicht aunch sogleich
ahnen, dafl etwa das (S. 115) angefiihrte
»Jahwe beqirbenu® an keiner der fiinf ange-
fithrten Stellen in dieser Form vorkommt —
aber was soll der Laie mit all dem anfangen?
Es macht ihm die Lektiire des an sich schon
nicht leichten Buches nur noch schwerer.
Einen gewissen Ausgleich bildet das Schlufi-
kapitel: ,Der biblische Mensch®, das den In-
halt des Heftes in einer Form, die jeder
verstehen kann, zusammenfafit.

Ad. Rodewyk S]



Budhbesprechungen

Rusche, Helga: Tdéchter des
Glaubens. Frauen in der Heiligen
Schrift. Mainz, Matthias-Griinewald-
Uerlag, 1959. 128 S., Ln. DM 6,80.

Wenn die Vi. die Gestalt verschiedener
Frauen in der HI. Schrift herausarbeitet,
dann nicht aus einem blof individuell-bio-
graphischen Interesse, sondern des Glan-
bens wegen, den sie bezeugen — oder ab-
lebnen.

»Tochter Abrahams® ist darum der erste
Teil des Buches, der die Frauen im AT be-
bhandelt, iiberschrieben. Abraham ist das Ur-
und Vorbild aller Glaubenden, da er, an-
gerufen vom Herrn, bereitwilliz dem Raf
antwortet, seine Heimat verlifit und auf-
bricht, um der gottlichen Verheiflung zu fol-
gen. Die Geschichte der Frauen im AT ist
nur dann richtig zn verstehen, wenn man sie
im Rahmen dieser Verheiflung sieht, die sich
in Christus erfillt hat.

Die Franen im NT dagegen leben nicht
mehr auf die Verheiflung hin, sondern sind
bereits eingetaucht in deren Erfillung; sie
sind ,Eigentum Christi®, wie der Titel des
zweiten Teiles des Buches sagt. In der Kir-
che Christi finden sie — parallel zu den Apo-
steln und Jingern — ihre Aufgabe und Be-
rufung.

Ein Anhang enthilt die Lieder Mirjams,
Annas, Judiths und das Magnifikat; Zeittafel
ond biblisches Register vermitieln einen
raschen Uberblick iiber den Inhalt. Die ein-
zelnen Abschnitte sind zum groflen Teil Be-
arbeitungen der 1956 von der Vf. in der
Zeitschrift ,Frau und Beruf“ veréffentlichten
Aufsdtze, Damit hingt wohl zusammen, dafl
die Darstellung im wesentlichen nicht iiber
eine erlduternde Nacherzihlung der bibli-
schen Berichte hinausgeht. Man bedauert das
ein wenig, zumal das gut geschriebene Bich-
lein das Verlangen nach einer tieferen Aus-
legung und nach geistlichem Gewinn weckt.

G. Hinzmann S]

Uan Unnik, Willem Cornelis: Evan-
gelien aus dem Nilsand. Mit
einem Beitrag ,Echte Jesusworte?“ wv.
J. B. Bauer und mit einem Nachwort
»Die Edition der koptisch-gnostischen
Schriflen von Nag'Hammadi“ v. W. C.
Till. Frankfurt a. M., Uerlag Heinrich
Scheffler 1960. 228 S., Ln. DM 16,80.

Der schiichterne Versuch, die bei Nag’
Hammadi (Luxor, Oberdgypten) gefundene
gnostische Bibliothek dbnlich wie seiner Zeit
die Qumranfunde zu benutzen, um die Ur-
spriinglichkeit und Selbstindigkeit der Bot-
schaft Jesu in Frage za stellen (UPI-Mel-

313

dung Nov. 1959), blieb schon in den Anfén-
gen stecken. Er machte aber die breitere
Offentlichkeit mit den hier rund 44 Biichern
der antiken Gnosis bekannt, durch die wir
zum erstenmal dberhaupt einen breiteren
Zugang zu dieser wichtigen Geistesstromung
erhalten; bisher war nidmlich unsere Kennt-
nis hauptsdchlich auf den Zitaten der Kir-
chenviter und auf spirlichen Papyrus-Resten
aufgebaut.

Im vorliegenden Buch berichtet der hol-
landische Gelehrte van Unnik, der selbst an
der Forschung mafigeblich beteiligt ist, ochne
die schweren Waffen der Wissenschaft iber
Geschichte und Bedeutung des Fundes. Die
beiden Beitrage von J. B. Bauer und W. C.
Till sind wohl fiir ein geschulteres Publikum
gedacht. Die sorgfiltigen Ubertragungen
(die ihren Wert behalten, auch wenn der ak-
tuelle Teil des Buches einmal iiberholt ist)
des Thomas-Evangelinms, des Evangeliums
der Wahrheit und des Apokryphon des Jo-
hannes, darch H. Quedke SJ, H.-M. Schenke
und W. C. Till bieten dann eine Kostprobe
gnostischen Geistes.

Dieses Kennenlernen des gnostischen Gei-
stes in verschiedenen seiner Schattiernngen
macht dann auch die Bedeutung dieses Fun-
des von 1945/46 aus, wihrend die Frage, ob
es sich bei den mitgeteilten Herrenworten nm
wechte Jesusworte* handelt, keine ermuti-
gende Antwort findet und nur den Fachexe-
geten beschiftigen wird.

Widhtig werden diese Funde auch sein,
um die Gestaltwerdung der frithen Kirche zu
begreifen, um das Werden der christlichen
wissenschaftlichen Theologie ins rechte Licht
zu setzen und um die tibergrofle Gefahr zu
erkennen, die dem Christenglauben schon in
seiner Geburtsstunde drohte, die Gefahr
einer gnostizierenden Entfleischlichung (E.
Peterson). Wenn man versucht, aus diesen
Gruppen, angefangen von den Herrenworten
bis zu den wirren Spekulationen, eine ge-
meinsame Richtung zu finden, dann wird
doch etwa dies herauskommen: der innere
Mensch, der von dem unbekannten, vollkom-
menen Gott erschaffen ist, muf sich durch die
Erkenntnis (Gnosis) der Geheimlehre aus der
Welt und dem Fleisch des bésen, unvollkom-
menen Gottes befreien. Alles das, was das
Christentum im Gegensatz zu den Philoso-
phen der Heiden lehrte: die geschichtliche
Heilstat Gottes, die Fleischwerdung des Lo-
gos, sein Tod und seine Auferstebung, auf
die unsere Hoffnung baut, wird hier in geist-
vollen, manchmal modern anmutenden Phi-
losophoumena aufgefangen, gedentet, von der
harten, niichternen Geschichtlichkeit ,ent-
mythologisiert“, und dann in einer lichtvol-
len ,Theosophie“ den ,Intellektuellen als
der eigentliche Kern des Christentums ange-



314

boten und dem ,frommen Kirchenvolk®
durch einen Schaver von geheimnisvollem
Erleben nahegebracht.

Vielleicht sind die Parallelen, die wir eben
andeuteten, etwas zu deutlich ausgefallen;
aber es wird kaum einen Leser geben, der

Buchbesprechungen

nicht in dhnlicher Weise zuerst die grofie
Gefahrdung des frithen Christentums erkennt
und dann plétzlich sieht, dafl unsere, ach so
modernen Aufweichungen des Christentums
eigentlich schon 2000 Jahre alt sind.

J. Sudbrack S]

Liturgie

Uagaggini, Cyprian: Theologie
der Liturgie. Ins Deutsche iibertra-
gen und bearbeitet von August Berz,
Einsiedeln, Benziger-Uerlag, 1959. 461
S., Ln. DM 28,—.

Es ist erfreulich, dafl das bedeutende Buch
Vagagginis so bald in deutscher Sprache er-
schien. Noch erfreulicher ist es, dafl die
Ubersetzung nicht nur sebr gut gelungen ist,
sondern auch viele Lingen und Wieder-
holungen der italienischen Ausgabe vermei-
det. Da ferner die Literaturangaben vervoll-
stindigt und dem deiitschen Sprachraum an-
geglichen wurden, kann man dem Lob, das
Th. Schnitzler in seinem Vorwort dem Be-
arbeiter zollt, vorbehaltlos beipflichten. Auch
das Personen- und Sachregister, das in der
italienischen Erstausgabe zunichst fehlte,
wird der Leser dankbar begriifien.

Vagaggini ist Dogmatikprofessor an der
Benediktinerhochschule S. Anselmo zu Rom.
Sein Buch ist — im besten Sinne des Wortes
— das Werk eines Schul-Meisters. Mit den
Mitteln einer klaren, vom Thomismus ge-
prigten Begrifflichkeit und Systematik be-
handelt er in fiinf groflen Abschnitten den
Begriff der Liturgie, die heilsékonomische
Grundstruktur der Liturgie, das Verhiltnis
von Liturgie und Bibel, die Stellung der
Liturgie zu Glaube und Theologie und
schliefflich ihre Bedeutung fiir die Spiritua-
litit und die Seelsorge. Alle diese Fragen
werden mit einer wohltuenden Ruhe und
Ausgeglichenheit besprochen, die ihren
Grund wohl nicht zuletzt darin hat, daff Vf.
eben von einer klaren systematischen Grund-
lage her denkt und daran gewdhnt ist, Un-
terricht zu halten,

Die theologische Grundidee des Werkes
kommt vor allem im zweiten Teil zum Aus-
druck, wo gezeigt wird, wie die Gesetze der
Heilsgeschichte die Liturgie bestimmen: vom
Dreifaltigen Gott kommt uns in Christus das
Heil, und durch Christus sollen wir im Hei-
ligen Geist heimkehren zum Vater. Dem-
gemif bestimmt Vf. das Wesen der Litur-
gie als ,Inbegriff jener wirkkriftigen, von
Christus oder der Kirche eingesetzten sinnen-
falligen Zeichen heiliger, unsichtbarer Wirk-
lichkeiten, durch welche Gott durch Christus
im Heiligen Geiste die Kirche heiligt, wih-
rend durdch sie die Kirche im Heiligen Geiste

durch Christus, ihr Haupt, Gott ihren Kult
darbringt“ (81). Gegen diese Definition sind
schon von anderer Seite Bedenken erhoben
worden, die uns berechtigt erscheinen. Die
Heiligung der Kirche durch Gott gehdrt wohl
nicht in die Definition der Liturgie. Denn
Liturgie ist ihrem Wesen nach zunichst und
vor allem das gottesdienstliche, kultische Tun
der Kirche und eben nicht Gottes gnaden-
haftes Handeln an uns Menschen.

Obgleich wir also der Wesensbestimmung,
die Vf. von der Liturgie gibt, nicht ohne
Vorbehalte zustimmen, moéchten wir doch
betonen, dafl sich die dahkinterliegende Idee
vom Heilsgeschichtlichen Kreislauf, der vom
Vater, durch Christus, im Heiligen Geist
zum Vater geht, in allen Teilen des Werkes
als iiberaus fruchtbar und sachlich gerecht-
fertigt erweist. Das wird vor allem in den
beiden Abschnitten {iber Bibel und Liturgie
und iiber die Stellung der Liturgie zu Glau-
be und Theologie sichtbar. Vf. betont u. E.
mit Recht, daf} die Bibelwissenschaft danach
trachten mufl, sowohl die weithin liturgie-
gebundene Entstehung als auch die liturgi-
sche Verwendung der Schrift im heutigen
Gottesdienst und die daraus folgenden Ge-
setze fiir ihr Verstdndnis zu beriicksichtigen.
Die Exegese kann ebensowenig wie die theo-
logische Glaubenswissenschaft an der Litur-
gie voriibergehen, wenn sie ihren Gegen-
stand addquat erfassen will. Die Bibelwis-
senschaft kann von der Liturgie her zu
einem neven Verstindnis der verschiedenen
Schriftsinne gelangen und vor einseitig phi-
lologisch-historischer Arbeit bewahrt wer-
den. Und die Theologie wird, wenn sie die
Liturgie in ihrer Methodenlehre beriicksich-
tigt und als einen echten locus theologicus
wertet, leichter die Gefahr einer nur syste-
matisch-spekulativen oder rein historisch-
apologetischen Sicht vermeiden.

Den Leser dieser Zeitschrift wird vor al-
lem der letzte Abschnitt des Buches iber
Liturgie und Leben interessieren. Vf. setzt
sich hier mit der Stellung der ,liturgischen
Spiritualitdt® gegeniiber anderen Spiritua-
litaten auseinander und nennt als charakte-
ristische Ziige die Betonung des Gemein-
schaftsgedankens, das Uberwiegen des Ob-
jektiven gegeniiber dem Subjektiven und des

. Intuitiv-affektiven Elementes gegeniiber dem

diskursiv-voluntaristischen, Dabei wird je-



Buchbesprechungen

doch betont, dafl auch Aszese und Mystik
durchaus von der liturgischen Fréommigkeit
gefordert werden bzw. mit ihr vereinbar
sind. Wert und Bedeutung der auflerlitur-
gischen Frommigkeitsitbungen werden bejaht,
aber sie miissen sich der Liturgie als dem
zentralen und offiziellen Gottesdienst der
Kirche unterordnen. In dem Kapitel iiber die
Beziehungen zwischen Liturgie und Seelsor-
ge geht Vi, mit groflem Freimut auf die mo-
dernen Probleme ein (z.B. Volkssprache,
Volksgesang, Liturgicreform), betont aber
auch mit Recht, dafl es dem inneren Wesen
der Liturgie entgegen ist, wenn man ver-
sucht, sie zu einem Mittel der Glaubens-
propaganda und Apologetik zu machen.

Ohne Zweifel werden von diesem Budh,
das von einer grofien, einheitlichen Gesamt-
konzeption der Heilsgeschichte und des kirch-
lichen Lebens getragen ist, viele Anregungen
zu einem sachgerechten und vertieften Ver-
stindnis der Liturgie ausgehen.

H.B. Meyer S}

Kirchgissner, Alfons: Heilige Zei-
chen in der Kirche (Enxyklopa-
die: Der Christ in der Welt VII, 9).
Aschaffenburg, Pattloch-Uerlag, 1959.
132 S., kart. 3,80 DM.

Man konnte das Buch eine kleine Einfiih-
rung in die Liturgie nennen, so sehr sind die
heiligen Zeichen mit unserem liturgischen
Geschehen verbunden, bisweilen, einfachhin
identisch. Es ist ein gut durchdachtes, abge-
wogenes Buch. Die geschichtlichen Zunsam-
menhdnge werden iiberall deutlich, aber
ohne die Hauptsache za verdecken. Es wird
eigentlich alles besprochen, was in der Li-
turgie als Zeichen angesehen werden kann,
Bei der Fiille des Stoffes wire ein Sachver-
zeichnis am Schluf angebracht gewesen,denn
aus dem Inhaltsverzeichnis allein lassen sich
viele Dinge, die man nachschlagen mdochte,
nicht finden.

Auf S. 95 bitte erwihnt werden miissen,
daf sich bei der Wohnungssegnung am Drei-
konigstag die Buchstaben CMB nicht zu-
nichst auf ,Caspar, Melchior, Balthasar®
bezichen, sondern eine Abkiirzung sind fiir
»Christus mansionem benedicat“ (,Christus
moge die Wohnung segnen®).

Ad. Rodewyk S]

Klein-Brevier. Haarlem-Ant-
werpen, Uerlag J. H. Gottmer, 1959.
XVIII u. 1679 u. (285) u. 7* S., Leder
mit Rotschnitt DM 47,—.

Der Untertitel dieses zuerst auf nieder-
lindisch und nun in mehbreren Sprachen vor-
liegenden Breviers lautet: ,Das Klein-Bre-
vier enthilt in verkiirzter Form alle Offi-

315

zien des Romischen Breviers“. Damit ist sei-
ne Grundanlage schon gekennzeichnet. Die
niederlindische Bearbeitung lag in den Han-
den von Th. Stallaert CSsR und den Pra-
monstratensern der Abtei Berne-Heeswijk,
die deutsche Bearbeitung besorgte lic. theol.
Paul Wiertz. Scine Entstehung verdankt es
einigen minnlichen und weiblichen Ordens- -
genossenschaften, die den Wunsch hatten,
»€in Offizium in der Landessprache zu beten,
das dem kirchlichen Offizium getreu nach-
gebildet ist, aber nicht mehr Zeit beansprucht,
als viele religiése Genossenschaften tiglich
auf das Beten des marianischen Offiziums
(Officium parvum B.M.V.) verwenden.“ Die
Ordnung und der Aufbau der Horen blieben
darum erhalten. Die Matutin besteht aus
einer Nokturn (nur das Totenoffizium hat
drei Nokturnen), die sich aus drei Psalmen
mit Antiphonen und drei Lesungen znsam-
mensetzt; die Lesungen sind entsprechend
dem Offizium der HI. Schrift oder den Kir-
chenvitern entnommen; an Heiligenfesten
enthilt die dritte Lesung eine kurze Lebens-
beschreibung des Tagesheiligen. Sowohl die
Lesungen wie auch die Antiphonen und
Hymnen wurden teilweise gekiirzt, die lin-
geren Psalmen wurden in mehrere Abschnit-
te untergeteilt; im ganzen wurden 109 Psal-
men vollstindig aufgenommen (u.a. wur-
der; die Fluchpsalmen 34, 68, 108 fortgelas-
len).

Die deutsche Bearbeitung hat weitgechend
auf schon vorliegende gute Ubersetzungen
zuriickgegriffen, fiir die Psalmen auf die
Ubersetzung von R. Guardini, fiir das fibri-
ge AT auf die Echter-Bibel (,sofern nicht
wegen einer besonderen Beziehung zum Of-
fizium der Vulgatatext beriicksichtigt wer-
den mufite“), fir das NT auf den von A.
Winterswyl dberarbeiteten Text von Al-
lioli. Die Viterlesungen iibersetzte A. Bek-
ker, die Grundform der Hymnen erstellte
W. Klug, die Orationen entstammen dem
Mefbuch von U. Bomm OSB.

Das Klein-Brevier hat in seiner jetzigen
Form viel Anerkennung und Anklang ge-
funden; das betrifft sowohl die Beibehaltung
des Aufbaus des Romischen Breviers wie
auch die Art und Weise der Kirzung. Ein
abgewogenes Urteil idiber seine Brauchhar-
keit kann wohl nur der abgeben, der das
Brevier iiber lingere Zeit allein oder noch
besser in Gemeinschaft gebetet hat. — Was
die deutsche Bearbeitung betrifft, so ist sie
ohne Zweifel mit grofler Sorgfalt gemacht
worden, Auch die Neuitbersetzungen (Viter-
lesungen, Hymnen) diirfen als gelungen an-
gesehen werden. Bei den Hymnen fallt al-
lerdings eine gewisse Uneinheitlichkeit der
Ubersetzungsmethode auf; hin und wieder
finden sich Endreime, meist ist eine rhyth-



316

mische Prosa bevorzugt (was uns richtiger
zu sein scheint). Und iiberhaupt wird der
Kenner aus dem Ganzen den verschiedenen
Ubersetzungsstil der verschiedensten Uber-
setzer heraushéren. F. Wulf ]

Archiv fiir Liturgiewissen-
schaft. Hrsg.v. Dr. Emmanuel v. Se-
verus OSB, Bd. 5, 1. Halbband, Regens-
burg, Friedrich Pustet, 1959, 336 S., Ln.
34,— DM.

Der wertvolle Band wird durch einen
Riickblick eingeleitet, in dem der neue Her-
ausgeber an die reichen Frichte erinnert,
die die liturgiewissenschaftliche Forschung in
den letzten vierzig Jahren, seit der Ziel-
setzung durch den Laacher Benediktiner K.
Mohlberg, getragen hat. Wie Mohlberg ver-
trat auch Abt Herwegen den Grundsatz,
dafl die Liturgiewissenschaft in die Ganz-
heit des christlichen Lebens und der kirch-
lichen Lehre eingeordnet und in besonderer
Weise fir das geistliche Leben fruchtbar ge-
macht werden misse. Dafl Liturgiewissen-
schaft nicht notwendig mit liturgiegeschicht-
licher und liturgievergleichender Forschung
gleichgesetzt werden muf}, zeigen, program-
matisch die drei systematischen Artikel, die
im vorliegenden Halbband ausschlieflich
den heiligen Engeln gewidmet sind.

Zunadhst wird von B. Neunheuser OSB.
das Bild des Engels nach den Texten der
rémischen Liturgie gezeichnet. Eine Priiffung
des Missale und Breviers, des Rituale und
Pontifikale ergibt, dafl die Liturgie in vie-
len und sehr bedeutsamen ihrer heiligen
Handlungen und Texte von den Engeln
Kunde gibt. Die wichtigsten und dichtesten
Aussagen finden sich in der Eucharistiefeier,
im Supplices und Sanctus des eucharistischen
Hodhgebetes, nach denen die Funktionen der
Engel in der Mef}feier von Neunheuser ge-
nau bestimmt werden.

Der Engel im AT wird von H. Grof§ (Trier)
behandelt und als bleibende Gestalt mit
sich wandelnden Ziigen dargestellt. Worauf
es dem V{. ankommt, ist der Erweis einer
Entwicklungslinie in der Engelvorstellung,
die der Linie entspricht, die auf den Haupt-
stufen der Offenbarungsentwicklung das
Gottesbild klarer und heller anfleuchten
148t, da der Engel im AT nur als Erschei-
nungsform Gottes Bedeutung und Gewicht
gewinnt. Gleich bleibt fir alle Zeit der
Glaube, dafl die Engel ihrem Wesen nach
Gottes Boten sind und die Aufgabe haben,
die gottesfiirchtigen Menschen zu beschiitzen
und ihnen von Gott her eine Geborgenheit
zu vermitteln, die ihnen die Erde nicht geben

ann.
Die Bestandsaufnahme der ntl. Engellehre

Budhbesprechungen

liefert H. Schlier (Bonn). Auf Grund der
Tatsache, daBl das NT im groflen und gan-
zen nur an der Heilsgeschichte Jesu Christi
und seiner Kirche interessiert ist, wird er-
kldrt, warum die ntl. Engel nur innerbalb
dieser Heilsgeschichte und in ihrem Dienst
auftreten. Was wir nebenbei tiber ihr Wesen
erfahren, wird von Schlier im ersten Teil
seiner Ausfithrungen dargestellt: ,Die En-
gel Gottes, die Heiligen und Erlesenen des
Himmels, unsichtbare Schépfung,” Geschop-
fe in freiem Gehorsam, erkennend und han-
delnd, mit Gesicht und Sprache, Wesen un-
zdhlig und namenlos als Geist, Macht, Glanz,
Licht, Flamme. Gott zugewandt umstehen
sie ibn in unaufhérlichem Lobgesang® (47).
Uber Amt und Auftrag der Engel berichtet
Schlier im zweiten Teil. Sie sind von Gott
dazu bestimmt, der Welt und den Menschen
zu dienen. Sie tragen die Erde, beschiitzen
Land und Meer und ihre Frucht vor verzeh-
renden Winden, haben Gewalt iiber das
Feuer und verleihen dem Wasser seine hei-
lende Kraft. Auch der Mensch hat seinen
schiitzenden Engel. Vor allem hat Jesus von
der Geburt bis zur Auferstehung ihre Hut
und ihre Hilfe erfahren. Mit gleicher Liebe
dienen sie der Sendung seiner Kirche und
sind an ihrem Kult in allen Gemeinden be-
teiligt. Zuletzt kiindigen sie das Weltgericht
an und vollstrecken die letzten Entscheidun-
gen ihres Herrn.

Durch die zwei bibeltheologischen Beitrage
erhalten Neunheusers liturgiewissenschaftli-
che Ausfiihrungen eine grundlegende Vertie-
fung und eine Fruchtbarkeit, fiir welche
Theologen und interessierte Laien dankbar
sein werden; denn vielfach handelt es sich
um Wahrheiten, die in unserem hentigen
Glaubensbewufltsein etwas in den Hinter-
grund getreten sind und im Interesse einer
ganzheitlichen Theologie einer Wiederbele-
bung bedirfen. Einen niitzlichen Beitrag da-
zu liefert im vorliegenden Band bereits A.
Winklhofer (Passau), der in seiner Miszelle
»Angelus ne cadat“ den angelologischen Ge-
halt einer Sequenz Gottschalks von Limburg
aus dem 11. Jhd. herausarbeitet. Unter den
anderen Miszellen verdient besondere Beach-
tung die Studie von A. Olivar OSB, der —
gegen Scheidt, Stommel und Benz — die Ein-
heitlichkeit und urspriinglich rémische Her-
kunft des heute gebrauchlichen Textes der
Taufwasserweihe verteidigt.

Von unschitzbarem Wert ist der 247 Sei-
ten starke Literaturbericht, den B. Neun-
heuser, H. Haag, V. Warnach und U. Bomm
mit 24 Mitarbeitern erstellt haben. — We-

en der Aktnalitit der Engellehre sei an die
berblicke von Bacht und Grotz in dieser
Zeitschrift 31 (1958) 383ff. erinnert.
H. Bleienstein S]



Buchbesprechungen 317
Mystik

Peters, Joannes a Cruce OCD: Ge-
loof en Mystiek. Een theologi-
sche bezinning op de geestelijke leer van
Sint-Jan van het Kruis (Archivum Car-
melitanum Edith Stein, Studien). Leu-
ven, E. Nauwelaerts, 1957. IX en 255
Blz., brosch. 130,— frb.

Das ,Archivum Carmelitanum Edith Stein“
hat sich zum Ziel gesetzt, zum Verstindnis
der Person und der religionsphilosophischen
Schriften Edith Steins (Benedicta a Cruce
OCD) wissenschaftliche Beitrage herauszu-
bringen. Durch die vorliegende Studie von
Peters iiber das Verhiltnis von Glaube und
Miystik sollen bestimmte Punkte ihrer Lehre
iiber Johannes vom Kreuz, die sie mehr in-
tuitiv durch ,Einfithlen“ erfafite, quellenma-
Rig bestdtigt und theologisch vertieft wer-
den. Auflerdem soll das beigebrachte Quel-
lenmaterial dazu helfen, moderne religions-
psychologische Mifideutungen des Doctor my-
sticus richtigzustellen und dariiber hinaus
mit einigen Hauptfiithrern der heutigen pro-
testantischen Theologie in ein dkumenisches
Gesprach zu kommen.

In erster Linie wird die Kritik an Baruzi,
die sich schon bei E. Stein findet, von Pe-
ters zu Ende gefiihrt. Delacroix und Berg-
son gegeniiber wird bemerkt, dafl die Be-
schauung, die die erfahrbare Vereinigung
zwischen Gott und Mensch zum Ziel hat, kei-
ne philosophische Intuition, keine sogenannte
Metaphysik des Glaubens, keine Entlehnung
aus einer platonisierenden Ideenwelt, son-
dern die im Glauben erfafite und gelebte
Wirklichkeit der christlichen Offenbarung
ist. Mit der gleichen Begriindung wird auch
den Angriffen K. Barths, E. Brunners und A.
Nygrens der Boden entzogen. Sie treffen
namlich nur die Schleiermachersche Gefiihls-
theologie und alle anderen psychologischen
Verfechter der Mystik, die wie James, Leuba,
Underhill den Glauben von der Erfahrung
abhingig machen (credo, quia expertus), gel-
ten aber in keiner Weise von der katholi-
schen Mystik, in welcher der Glaube an die
‘Offenbarung Gottes in Jesus Christus eine
so zentrale, schépferische Funktion hat, dafl
Peters mit Joh. v. Kr. sagen kann: , Je mehr
Glaube eine Seele hat, um so inniger ist sie
mit Gott vereint.”

Um diese unscheidbare Ehe zwischen Glau-
be und Mystik bei Job. v. Kr. Giber jeden
Zweilel zu erheben, wird im ersten Kapitel
unseres Buches dargelegt, daff der in Adam
gefallene und durch Christus erléste Mensch
in der ,Substanz der Seele“ auf drei ver-
:schiedene Arten mit Gott verbunden sein

kann: in der Ordnung der gefallenen Natur
durch die Gegenwart des Schépfers, in der
Ordnung der Ubernatur durch die gnaden-
hafte Einwohnung der drei géttlichen Per-
sonen, in der Mystik durch eine unmittelbare
Offenbarung Gottes vermittels seiner Eigen-
schaften und seines Wirkens, Diese beson-
dere Vereinigung nennt Joh. v. Kr, unmit-
telbar, nicht im Sinne jener intuitiven Got-
tesschau, wie sie ausnahmsweise und vor-
iibergehend Moses, Paulus und Elias ge-
wiahrt wurde, sondern im Sinne einer hohen
und liebeerfillten, aber dunklen Erkenntnis,
deren Prinzip der geoffenbarte Glaube ist.
Uber das affektive und intellektuelle Ele-
ment dieser mystischen Schau unterrichten
viele Zitate aus den Schriften des Heiligen
im zweiten Kapitel. Im dritten Kapitel wird
festgestellt, dafl die Unio mystica in der
»Substanz der Seele“ die unmittelbare Ver-
einigung Gottes mit dem Geist des Men-
schen ist. Welche Funktion hat dabei der
Glaube? Der Mystiker mufl sich konsequent
nach innen, zu Gott, dem Mittelpunkt seiner
Seele kehren. Diese Kehr ist aber nur még-
lich im Glauben, der durch sein iiberhelles
Licht in der ,Dunklen Nacht“ von den Fol-
gen der Erbsiinde reinigt und auch die Leib-
seele so ldutern, dafl aus dem ,fleischlichen®
Menschen ein ,geistiger wird, zu dem Gott
in Beziehung und Umgang treten kann.

Auf Geist und Glaube beruht nach Peters
die ganze Mystik des Joh. v. Kr,, in dem
Sinne, daf} jeder Zuwachs im Glauben eine
neue Phase der Gottesnidhe bedeutet. Diese
proportionierten Wachstumsverhiltnisse wer-
den von Peters im vierten Kapitel durch alle
Stadien hindurch verfolgt und daraus der
Schlufl gezogen, dafl nach Joh. v. Kr. die Er-
fahrung Gottes in der mystischen Schau die
normale Glaubensentfaltung ist, die in der
Taufgnade keimhaft fiir alle grundgelegt
ist.

Der Mystiker, der konsequent nach dem
Glauben lebt, nahert sich in dem Mafle der
christlichen Vollkommenbeit und damit auch
der urspriinglichen Geredhtigkeit, als er im
zweiten Adam d. h. in Christus lebt und
durch dessen erlésende Gnade in einen
neuen, paradiesischen Menschen verwandelt
wird. Dieses Thema vom wiederkehrenden
Paradiesesleben — bei Peters Gegenstand
des fiinften Kapitels — wird von Joh. v. Kr.
in drei von seinen vier groflen Schriften
angeschlagen. Ist der Mystiker durch die
dunkle Nacht des Geistes und der Sinne zum
Wesenhaften der Gottesvereinigung vorge-
drungen, so ist er von den Folgen der Erb-
siinde befreit und hat die paradiesische Har-
monie wiedererlangt. Das ist das hohe Ziel,



818

zu dem nach Peters Joh. v. Kr. alle nach
Vollkommenbheit strebenden Christen fithren

" will. Dafl es nur so wenige erreichen, liegt
daran, daf es einen unerlifilichen Durchgang
durch die dunklen Nichte des Glaubens vor-
aussetzt, eine Reinigungsphase wie das Feg-
feuer, vor dessen Leiden die meisten zuriick-
schrecken, ohne ibnen im Jenseits entrinnen
zu kénnen.

Im letzten Kapitel wird der christologische
Charakter der Glaubensmystik des Joh. v.
Kr. dargelegt. Die Einswerdung mit dem
dreifaltigen Gott geschieht durch die Gleich-
férmigkeit mit Christus. Die Funktion sei-
ner heiligen Menschheit wird von der hl
Theresia nach ibren Visionen, also experimen-
tell, beschrieben, wahrend sie von Joh. v.
Kr. theologisch geseben wird. Dabei stellt
sich heraus, wie stark die geistliche Lehre
des bl. Jobannes v. Kr. biblisch inspiriert
und nicht, von einizgen wenigen geistesge-
schichtlich bedingten Ausnahmen abgesehen,
von neuplatonischen Theorien dber den
bimmlischen Menschen beeinflufit ist. Diese
neutestamentliche Orientierung ist wohl auch
der Grund dafir, daf sich Job. v. Kr. den
paramystischen Erlebnissen gegeniiber stark
reserviert verhdlt. Wo er dber Visionen,
Auditionen, Stigmatisationen nnd Levitatio-
nen spricht, weist er sie beinahe stets als un-
erhebliche Nebenerscheinungen ab. Der ein-
zige Weg zor mystischen Schau ist der Glau-
be. Dieses Wesentliche in der Mystik des
hl. Kirchenlehrers aus seinen Schriften ein-
lenchtend erwiesen zu haben, ist das Hanpt-
verdienst des vorliegenden Buches, Was bei
Peters etwas stort, sind die zahlreichen Wie-
derholungen nnd einige Exkurse, die ent-
behrlich erscheinen. H. Bleienstein S]

Liuima, Antanas SJ: Aux sour-
ces du Traité de l'amour de
Dieu de Saint Francgois de
Sales. Premiére partie: Les Sources
de l'idée d’'amour de Dieu (Collectanea
Spiritualia, Uol. 5). Rome, Librairie
éditrice de U'Université Grégorienne,
1959. XLV und 3889 S., L. 8500.

Das Ziel, das sich der Vf. gestellt hat,
ist die Aufspiirung der Quellen, Anregungen
und Einflisse, unter deren Inspiration der
»Iraktat der Gottesliebe® des hl. Franz v.
Sales nach Inhalt und Form, ideell und
sprachlich, in zehnjdhriger, oft unterbroche-
ner Arbeit (1606—1616) zustande kam. Der
vorliegende erste Band der Untersuchung
beschaftigt sich mit den Quellen und Ur-
springen der salesianischen Liebesidee, wih-
rend der zweite ihre sprachlichen Ausdrucks-

Buchbesprechungen

mittel belenchten soll, wie sie Franz den
Klassikern, der Tradition und der Heili-
gen Schrift entnommen hat.

Mit allen fritheren Franz-Sales-Forschern
stimmt Livima darin iberein, daf die Ab-
bandlong iber die Gottesliebe ihre Haupt-
quelle, ibren eigentlichen Ursprung in der
begnadeten Person des Heiligen hat und nur
als Geschichte seiner Seele, seines gottlie-
benden Herzens, verstanden werden kann.
Um dies zu beweisen, wird im ersten Kapitel
ausfithrlich dargestellt, daR die Liebe zu
Gott der charakteristische Zng seines gan-
zen Wesens war, die ibm eingewnrzelte, be-
herrschende Idee, die sich namentlich nach
seiner Pradestinationskrise — durch ein gétt-
liches Dekret fiir immer von dieser Liebe
geschieden zn sein — machtvoll entfaltete
und im ,Traité“ in der absoluten Unter-
werfung unter den Willen Gottes ihren Aus-
druck fand. Weil das stindige Trachten
nach dem géttlichen Wohlgefallen in allen
Fragen seiner apostolischen Titigkeit stets
die ausschlaggebende Antwort gab, ist es
tief begriindet, daf Liuima den hl. Franz
als den pridestinierten. Theologen der Got-
tesliebe preist.

Im zweiten Kapitel werden die Faktoren
bestimmt, die grundlegend oder weiterbil-
dend zu einem mystischen Aufstieg beige-
tragen haben. Zuerst werden die Antriebe
aufgezeigt, die er im religidsen Milien der
Familie empfangen hat, und die Grundsitze,
Regeln und geistlichen Ubungen besprochen,
durch die er in den ersten Schuljahren dem
Einstrom der géttlichen Gnade entgegen-
kam. Als viel wesentlicher wird an zweiter
Stelle die pidagogische Rolle der Jesuiten
bewertet, die als Lebrer und Seelenfiihrer
auf den Pariser Studenten intellektuell, spi-
rituell und im Sinne eines christlichen Hu-
manismus einwirkten. Diese Beeinflussung
war so tief, dafl nach Liuima die aszetische
Grundhaltung des hl. Franz und ihr Nieder-
schlag im Traktat der Gottesliebe ohne sie
nicht verstanden und gewiirdigt werden kann.
Wenn er durch die ignatianische Aszese di-
rekt auch nichts empfangen hat, was zur My-
stik im engeren Sinne gehort, so hat sie doch
mittelbar die seelische Zuriistung und nnent-
behrliche Voraussetzung geschatfen, anf der
sich seine spétere mystische Begnadung ohne
Hindernisse entwickeln konnte.

Zu dieser mystischen Bildung bediente sich
Gott der Karmelitenschule, mit der Franz
durch Johanna von Chantal, die Schwestern
von der Heimsnchung nnd die Werke der hl.
Theresia in Verbindung kam. Die hier ge-
machten dufleren Erfahrungen haben nach
Livima den mystischen Aufstieg des Heili-
gen erleichtert und beschleunigt, aber nicht
begriindet. Darum fiihlte er sich auch nach



Buchbesprechungen

der Begegnung mit den Mystikern nicht ver-
anlafit, bei der Seclenfiibrung der Mutter
von Chantal und anderer, seine ignatianische
Spiritualitat aufzugeben. lm Gegenteil: da-
durch, dafl er ihr treu blieb, unterlag er nicht
gewissen, seiner Art fremden Besonderheiten
der theresianischen und besonders der flimi-
schen Mystik. Weil er, klug nnd mifitrauisch,
nur assimilierte, was er selbst erfahren hatte,
blieb auch der Einfluf} der italienischen und
spanischen Mystiker, die Liuima daraufhin
untersucht hat, so gering, dafl er im Traité
de amour de Dieu gar nicht unterschieden
werden kann.

Uber dieses selbstindige Verhalten gegen-
uber den aszetischen und mystischen Schrift-
stellern unterrichtet iiberzeugend der erste
Teil des dritten und letzten Kapitels; der
zweite Teil zeigt, wie Franz als Fihrer hei-
ligméafiger Menschen Schritt fiir Schritt auf
den Wegen der Mystik voranging und ,in
der Schule der Gnade“ zur letzten Gottver-
einigung gelangte. Von den dufleren soge-
nannten Nebenerscheinungen der Mystik ist
in seinem Leben nichts bekannt. Um so zahl-
reicher sind aber die inneren wesentlichen
Gnaden — auflerordentliche Erleuchtungen,
Tréstungen und Verziikungen —, die Liui-
ma aus den Quellen nachweisen kann. Die
hochste darunter ist ,die Ekstase des Le-
bens“, in dem Sinne, dafl der Heilige so aus
sich herausgegangen und in seinem Denken,
Wollen und Wirken so total in Gott einge-
gangen war, daf} nicht mehr er lebte, sondern
Christus in ihm. Der faktische Beweis da-
fir ist seine Abhandlung tber die Gottes-
liebe. Wir kommen darauf zuriick, sobald der
zweite, mehr textkritische Band des Vf.s er-
schienen ist. H. Bleienstein S]

Biirke, Georg: Uom Mythos zur
M ystik. Joseph von Gorres, Mystische
Lehre und die Romantische Naturphilo-
sophie (Horizonte 4). Einsiedeln, Johan-
nes-Uerlag, 1958. 296 S.

In dieser Studie wird zum erstenmal der
umfassende Versuch gemacht, die kompli-
zierte mystische Lehre des Miinchener Ro-
mantikers J. v. Gorres auch einem fachlich
nicht geschulten Leserkreis zuginglich zu
machen. Die Schwierigkeiten dieses Versu-
ches liegen hauptsiachlich darin, dafi zum
Zustandekommen des vierbindigen Werkes
(1836—1842) fast alle Disziplinen beigetra-
gen haben, mit denen sich der geniale Ge-
lehrte in vierzigjdhriger Forschungsarbeit
beschiftigt hat: Medizin, Philosophie, Natur-
wissenschaft, Okkultismus, Sagengeschichte,
Theologie und Hagiographie. Naturphilo-

319

sophie, Mythologie und Theologie sind da-
bei aufs innigste miteinander verschmolzen
und gehen so unversehens ineinander iiber,

-dafl der Leser den daraus sich ergebenden

Synthesen oft ratlos gegeniiber steht und sich’
sebr schwer tut, die drei Elemente erkennt-
niskritisch zu priifen und auseinanderzuhal-
ten. Hier bietet die vorliegende Studie ihre
weitreichenden Hilfen an.

Im ersten Teil (18—75) wird Gérres’ Weg
zur Mystik gezeichnet. Er fiihrte ihn von den
naturwissenschaftlichen Experimenten des
Gymnasiasten iiber den aufklirerischen Fort-
schrittsglauben zur organischen Weltschau
des frihen und zur Theosophie des spite-
ren Schelling und von da zu den mythen-
geschichtlichen Forschungen eines Creuzer .
und Grimm, zu den Legenden und Sagen,
in denen er allezeit Gottes heilige Stimme in
menschlichen T6nen und Bildern zu verneh-
men glaubte. Nach seiner Bekehrung (1824)
von Brentano auf die Mystik hingewiesen,
bildete diese sein Arbeitsfeld, dem er sich_
auf der Hohe seiner Schaffenskraft andert-
halb Jahrzehnte fast ausschlieflich gewidmet
hat.

Im zweiten Teil (79—151) wird versucht,
die Theologic der ,Christlichen Mystik*
nach ihren konstruktiven Linien herauszu-
arbeiten. Wir heben einige wesentliche
Punkte hervor: Gorres” Definition der My-
stik ist so weit gefaflit, dafl er unter ihrem
Begriff auch rein natirliche (parapsycholo-
gische) und selbst ddmonische Erscheinungen
unterbringen kann. Diese Weite ist insofern
ganz folgeriditig, als er die Mystik als eine
Intensivierung und Potenzierung der natiir-
lichen Fahigkeiten und Krifte des Menschen
auffafite und darum davon iiberzeugt war,
sie mit Hilfe der Naturphilosophie neu be-
griinden und fiir seine Zeit wissenschaftlich
rehabilitieren zu kénnen. Da also Gérres’
»Christliche Mystik® im Grunde eine Natur-
philosophie der Mystik darstellt, ist es nicht
zu verwundern, dafl auf den 8000 Seiten
sich nirgends eine systematische Untersuchung
iiber Gebet und Gnade, Tugend und Heilig-
keit, Gottes- und Nichstenliebe findet. Weil
es ihm bei seinen Studien weniger um das
Wesen als um die dufleren Erscheinungsfor-
men ging, ist es ihm auch nicht gelungen, an
den sichtbaren, oft dhnlichen Phinomenen
das innere Unterscheidungsmerkmal zwi-
schen heiliger und ddmonischer ,Mystik®
festzustellen und zwischen Natur und Uber-
natur, Stiinde und Gnade die gebotenen Gren-
zen zu ziehen. Das hat unter anderem zur
Folge, dafl die Sakramente der Kirche, die
naturmagischen Handlungen und die teuf-
lischen ,Exekramente” in gefdhrliche Nihe
geraten. Wie wenig Gérres in seiner , Christ-
lichen Mystik“ als Theologe zu Werke ging,



320

beweist die durchaus untergeordnete Rolle,
die das trinitarische und christologische
Dogma darin spielen; sie haben nach Biirkes
Feststellungen im Grunde keinen Einflufl auf
‘seine mystische Theologie ausgeiibt, so. dafl
man beide aus seinem gystem ausklammern
kann, ohne Wesentliches zu verlieren, Dar-
um versteht man, warum das Werk gleich
nach dem Erscheinen des ersten Bandes auf
den Index der verbotenen Biicher gesetzt
werden sollte, was nur auf Bitten Konig
Ludwigs I. von Bayern unterblieb.

Im dritten Teil (155—244) wird die gei-
stesgeschichtliche Stellung und Bedeutung
der ,Christlichen Mystik“ behandelt. Die
Hauptfragen, um die es hier geht, lauten:
In welcher Tradition steht Gérres? Inwie-
fern hat er selbstandig gearbeitet und inwie-
weit ist er von Vorgangern und Zeitgenos-
sen abhingig? Aus den Antworten ersieht
man, wie zahlreich die Einfliisse sind, die
Gérres in sich aufgenommen und fiir seine
Themen ausgewertet hat. Dafl er z. B. seine
Naturphilosophie nicht selber denkerisch ge-
schaffen, sondern von Schelling und anderen
iibernommen hat, ist bekannt. Aber er hat
sie selbstindig dazu benutzt, um die mysti-
schen Phinomene in ihren kosmischen Zu-
sammenhang hineinzustellen und so eine Zu-
sammenschau von Naturphilosophie und
mystischer Theologie zu versuchen. Diese
universale Synthese ist nach Biirke Gorres’
Leistung. Auflerdem hat er das Verdienst,
in seinen (zum Teil unkritischen) Berichten
und Beispielen, die den grofiten Teil der
»Christlichen Mystik“ ausmachen, ein un-
geheures, religionsgeschichtlich dberaus in-
teressantes Material der Vergessenheit ent-
rissen zu haben und damit den aufgeklirten
Rationalisten und naturwissenschaftlichen
Positivisten gegeniiber gezeigt zu haben,
dafl es zwischen Himmel und Erde Dinge
gibt, von denen sich oberflachlicher Menschen-
verstand nichts traumen 1aft.

Diese Hinweise miissen geniigen, um das
inhaltsreiche und gut geschriebene Buch von
Biirke zu charakterisieren. Denjenigen, die
sich fiir das Mystische im Sinne Goérres’ in-
teressieren, wird die gekiirzte Textausgabe
von Josef Bernhart — J. Gorres: My-
stik, Magie und Ddmonie, Miinchen 1927 —
gute Dienste leisten, ebenso das Buch ,]. v.
Gorres, Geist und Geschichte”, das Biirke
1957 herausgegeben hat. H. Bleienstein S]

Biot, René: Das Ritsel der
Stzgmatzsatzon Ubers. v. H.
Schaad. Aschaffenburg, Pattloch, 1957
(Bibliothek Ekklesia Bd. 4). 150 S., kart.
4,80 DM.

Buchbesprechungen

Der Vi. ist- Mitglied des Internationalen
Arzte-Komitees in Lourdes. Die griindli-
che medizinische und theologische Schulung,
die er sich dort in der Beurteilung des Aufler-
gewShnlichen und Wunderbaren erworben
hat, kommt auch dem vorliegenden Werk zu-
gute. Mit kiibler Niichternheit behandelt er
Frage um Frage — und er sieht sebr viele
Probleme, die im Zusammenhang der Stig-
matisation auftauchen. Im ersten Teil ,Die
Tatsachen® befafit er sich zunichst mit der
auffallend groflen Zahl der Stigmatisierten,
untersucht dann die Stigmen selbst und an-
schlieBend die damit sonst noch verbun-
denen Phanomene. Im zweiten Teil ,Aunf
der Suche nach einer Erklarung® fragt er
zundchst die Vernunft und befafit sich mit
den Kriterien der Echtheit. Danach unter-
sucht er die drei Fragen: Gibt es Wunden
besonderer Art, gibt es pathologische Er-
scheinungen und gibt es iibernatiirliche Er-
scheidungen?

Die Ergebnisse der Untersuchung lassen
sich wohl am besten mit den eigenen Wor-
ten des Vf.’s wiedergeben: ,Das Wort Rit-
sel (im Budhtitel) scheint uns wirklich ange-
bracht zu sein, da wir nach wic vor ungels-
sten Raétseln gegeniiberstehen® (S. 139).
»Es ist unseres Erachtens kaum bestreitbar,
daf man in einer grofen Zahl von Fillen. ..
diese (Stigmatisations-) Erscheinungen . . .
mit Redit als neuropathisch bezeichnen
kann“ (145). , Wir hegen Zweifel an der hy-
sterischen ,Natur’ der stigmatischen Wun-
den, selbst wenn der eine oder andere Tra-
ger dieser Wunden einen neuropathischen
,Untergrund’ aufweist... Wir glauben je-
doch nicht, dafl man in diesen Wunden ein
unzweifelhaftes Kennzeichen ibernatiirli-
cher Krifte sehen mufl, selbst wenn die Per-
son, bei der sie auftreten, einen hohen Grad
der Vereinigung mit Gott besitzt. Dagegen
sind wir der Ansicht, dafl diese Wunden der-
artig eigenartig sind, dafl es angemessen er-
scheint, ibnen einen besonderen Platz in der
Nomenklatur der beobachteten Erscheinun-
gen zu belassen ... Wir halten also an dem
Wort ,Stigmen‘ fest, jedoch unter der aus-
driicklichen Bedingung, dal man_ihm nicht
zwangslaufig eine wunderbare Bedeutung
beimifit. Wir glanben in der Tat nicht, dafl
der Beweis erbracht ist, dafl diese Stlgmen
aufler-menschlichen Ursprungs sind und so
den Wert eines gottlichen Zeichens haben®
(146).

Es ist dem Vf. hoch anzurechnen, dafl er
sich auch in einem volkstiimlichen Buch nicht
dazu hinreiflen 13ft, die Schwierigkeiten der
Stigmatisation zu vertuschen. Das gibt sei-

nen duflerst klaren Darlegungen einen be-
sonderen Wert. Ad. Rodewyk S]





