
BUCHBESPRECHUNGEN 

Heilige Schrift 

Auzou,Georges: Das Wort Got- 
tes. Einführung in die Heilige Schrift. 
Mainz, Matthias- Grünewald- Verlag 
1959. 248 S., Ln. DM 13,80. 

Georges Auzous Werk über die Bibel 
könnte man mit Recht ein Realienbuch der 
biblischen Welt nennen. Im Wissen um die 
verschiedenen •Dimensionen" (S. 239) der 
Bibel (als menschliche Literatur und Bot- 
schaft Gottes) ist die Haltung ihr gegenüber 
bestimmt als menschliches Bemühen um den 
Sprachleib, da Gottes Wort sich in das 
menschliche Wort entäußert und damit aller 
Unbeständigkeit und Gefährdung in dieser 
menschlichen Geschichte ausgesetzt ist • und 
als demütig-gläubige Bereitschaft, dem im 
menschlichen Wort dem Menschen, begegnen- 
den und so erst verstehbaren Wort Gottes 
mit der von Liebe beseelten Hingabe des 
Herzens zu antworten. Weil das Wort Got- 
tes so einen Einbruch in den Seinsbereich des 
Menschen bedeutet, weil so das ewige Wort 
Gottes sich seines Reichtums begibt und sich 
dem Schicksal überläßt, das die Geschichte 
für es bereithält, eben deshalb ist es begrenzt 
und nur in der bestimmten Denkungsart der 
Hebräer, in der Geisteswelt des auserwählten 
Volkes zu verstehen. Gerade in diese geisti- 
ge Welt des Volkes Israel will Auzou ein- 
führen. Ohne ihr Verständnis und ohne Ein- 
sicht in den historischen, lebendigen Zusam- 
menhang des auserwählten Volkes mit den 
übrigen orientalischen Völkern ist das im 
Menschenwort zu uns gelangte Gotteswort 
auf weite Strecken nicht zu erfassen. Es ist 
also ein besonderes Erfordernis der Ehr- 
furcht und Liebe gegenüber dem Gotteswort 
in derBibel,mit möglichst klarem Wissen vor 
der äußeren Gestalt des Bibelwortes zu ste- 
hen, da es nur so möglich ist, den religiösen 
Charakter des im Menschenwort verhüllten 
Gotteswortes zu vernehmen. So ist Auzous 
Werk im Grunde eine solche Enthüllung und 
Erhellung, die den Blick freimacht und wei- 
tet für die heilsgeschichtliche Teleologie, die 
in der Bibel Gestalt gewonnen hat. Es ist ein 
nicht geringer Vorteil des Buches, daß der 
Vf. sich immer bewußt bleibt, daß alle Er- 
hellung der Literaturgattung und des Li- 
teralsinnes nur das Ziel haben kann, den re- 
ligiösen Sinn der Schrift freizulegen und so 
dem betenden Leser den Zugang zum Heil 
bringenden Gotteswort zu eröffnen. 

G. Soballa SJ 

Gelin, Albert: Die Seele Israels 
in der Bibel (Bibliothek Ekklesia 
Nr. 13). Aschaffenburg, Pattloch-Ver- 
lag 1959. 120 S., hart. DM 4,80. 

Um die Seele Israels in der Bibel transpa- 
rent werden zu lassen, spricht der Vf. zu- 
nächst über •Die Gesichter Israels", was be- 
sagen will, er schildert die verschiedenen 
Eindrücke, die wir von diesem Volke im 
Laufe seiner Geschichte bekommen. An- 
schließend wird behandelt: Das Volk des 
Bundes, Die Moral Israels, Ein betendes 
Volk, Die Erwartung des Gottesreiches, Das 
missionarische Ideal, Die Hoffnung auf das 
Jenseits. Das sind sehr reichhaltige Gesichts- 
punkte, und der Theologe wird diese sich 
auf gute Sachkenntnis stützende Darstellung 
mit Gewinn lesen. 

Für den Laien erscheint das Ganze aber 
zu schwer. Es wird nämlich stillschweigend 
vorausgesetzt, daß sich der Leser einigerma- 
ßen in der Literarkritik der Bibel und der 
vielfach geänderten Datierung der einzelnen 
Bücher auskennt und die biblisdien Sprachen 
beherrscht: an erster Stelle hebräisch, dann 
Latein und etwas griechisch. Er muß es dop- 
pelt, weil ihm auch der Übersetzer nicht hilft, 
sondern etwa •Homoiousios to theo" oder 
•Infirma mundi elegit Deus" so stehen 
läßt. Noch schlimmer ist, daß das ganze Buch 
von hebräischen Worten wimmelt, daß diese 
Worte in der französischen Transkription 
übernommen und nicht auf die deutsche um- 
gestellt wurden (so wird z. B. kein Unter- 
schied gemacht zwischen h und ch oder ein 
seh mit sh wiedergegeben). 

Wer sich im Alten Testament auskennt, 
kann die meisten der bisweilen (z. B. S. 52) 
bis zu anderthalb Zeilen nur in Zahlen an- 
gegebenen Zitate auch ohne Nachschlagen 
verstehen und vielleicht auch sogleich 
ahnen, daß etwa das (S. 115) angeführte 
•Jahwe beqirbenu" an keiner der fünf ange- 
führten Stellen in dieser Form vorkommt • 
aber was soll der Laie mit all dem anfangen? 
Es macht ihm die Lektüre des an sich schon 
nicht leichten Buches nur noch schwerer. 
Einen gewissen Ausgleich bildet das Schluß- 
kapitel: •Der biblische Mensch", das den In- 
halt des Heftes in einer Form, die jeder 
verstehen kann, zusammenfaßt. 

Ad. Rodewyk SJ 



Buchbesprechungen 313 

Rusche, Helga: Töchter des 
Glaubens. Frauen in der Heiligen 
Schrift. Mainz, Matthias-Grünewald- 
Verlag, 1959. 128 S., Ln. DM 6,80. 

Wenn die Vf. die Gestalt verschiedener 
Frauen in der Hl. Schrift herausarbeitet, 
dann nicht aus einem bloß individuell-bio- 
graphischen Interesse, sondern des Glau- 
bens wegen, den sie bezeugen • oder ab- 
lehnen. 

•Töchter Abrahams" ist darum der erste 
Teil des Buches, der die Frauen im AT be- 
handelt, überschrieben. Abraham ist das Ur- 
und Vorbild aller Glaubenden, da er, an- 
gerufen vom Herrn, bereitwillig dem Ruf 
antwortet, seine Heimat verläßt und auf- 
bricht, um der göttlichen Verheißung zu fol- 
gen. Die Geschichte der Frauen im AT ist 
nur dann richtig zu verstehen, wenn man sie 
im Rahmen dieser Verheißung sieht, die sich 
in Christus erfüllt hat. 

Die Frauen im NT dagegen leben nicht 
mehr auf die Verheißung hin, sondern sind 
bereits eingetaucht in deren Erfüllung; sie 
sind •Eigentum Christi", wie der Titel des 
zweiten Teiles des Buches sagt. In der Kir- 
che Christi finden sie • parallel zu den Apo- 
steln und Jüngern • ihre Aufgabe und Be- 
rufung. 

Ein Anhang enthält die Lieder Mirjams, 
Annas, Judiths und das Magnifikat; Zeittafel 
und biblisches Register vermitteln einen 
raschen Oberblick über den Inhalt. Die ein- 
zelnen Abschnitte sind zum großen Teil Be- 
arbeitungen der 1956 von der Vf. in der 
Zeitschrift •Frau und Beruf" veröffentlichten 
Aufsätze. Damit hängt wohl zusammen, daß 
die Darstellung im wesentlichen nicht über 
eine erläuternde Nacherzählung der bibli- 
schen Berichte hinausgeht. Man bedauert das 
ein wenig, zumal das gut geschriebene Büch- 
lein das Verlangen nach einer tieferen Aus- 
legung und nach geistlichem Gewinn weckt. 

G. Hinzmann SJ 

Van Unnik,ZVillemCornelis: Evan- 
gelien aus dem Nilsand. Mit 
einem Beitrag •Echte Jesusworte?" v. 
J. B. Bauer und mit einem Nachwort 
•Die Edition der koptisch-gnostischen 
Schriften von Nag'Hammadi" v. W. C. 
Till. Frankfurt a. M., Verlag Heinrich 
Scheffler 1960. 223 S., Ln. DM 16,80. 

Der schüchterne Versuch, die bei Nag' 
Hammadi (Luxor, Oberägypten) gefundene 
gnostische Bibliothek ähnlich wie seiner Zeit 
die Qumranfunde zu benutzen, um die Ur- 
sprünglichkeit und Selbständigkeit der Bot- 
schaft Jesu in Frage zu stellen (UPI-Mel- 

dung Nov. 1959), blieb schon in den Anfän- 
gen stecken. Er machte aber die breitere 
Öffentlichkeit mit den hier rund 44 Büchern 
der antiken Gnosis bekannt, durch die wir 
zum erstenmal überhaupt einen breiteren 
Zugang zu dieser wichtigen Geistesströmung 
erhalten; bisher war nämlich unsere Kennt- 
nis hauptsächlich auf den Zitaten der Kir- 
chenväter und auf spärlichen Papyrus-Resten 
aufgebaut. 

Im vorliegenden Buch berichtet der hol- 
ländische Gelehrte van Unnik, der selbst an 
der Forschung maßgeblich beteiligt ist, ohne 
die schweren Waffen der Wissenschaft über 
Geschichte und Bedeutung des Fundes. Die 
beiden Beiträge von J. B. Bauer und W. C. 
Till sind wohl für ein geschulteres Publikum 
gedacht. Die sorgfältigen Übertragungen 
(die ihren Wert behalten, auch wenn der ak- 
tuelle Teil des Buches einmal überholt ist) 
des Thomas-Evangeliums, des Evangeliums 
der Wahrheit und des Apokryphon des Jo- 
hannes, durch H. Quecke SJ, H.-M. Schenke 
und W. C. Till bieten dann eine Kostprobe 
gnostischen Geistes. 

Dieses Kennenlernen des gnostischen Gei- 
stes in verschiedenen seiner Schattierungen 
macht dann auch die Bedeutung dieses Fun- 
des von 1945/46 aus, während die Frage, ob 
es sich bei den mitgeteilten Herrenworten um 
•echte Jesusworte" handelt, keine ermuti- 
gende Antwort findet und nur den Fachexe- 
geten beschäftigen wird. 

Wichtig werden diese Funde auch sein, 
um die Gestaltwerdung der frühen Kirche zu 
begreifen, um das Werden der christlichen 
wissenschaftlichen Theologie ins rechte Licht 
zu setzen und um die übergroße Gefahr zu 
erkennen, die dem Christenglauben schon in 
seiner Geburtsstunde drohte, die Gefahr 
einer gnostizierenden Entfleischlidmng (E. 
Peterson). Wenn man versucht, aus diesen 
Gruppen, angefangen von den Herrenworten 
bis zu den wirren Spekulationen, eine ge- 
meinsame Richtung zu finden, dann wird 
doch etwa dies herauskommen: der innere 
Mensch, der von dem unbekannten, vollkom- 
menen Gott erschaffen ist, muß sich durch die 
Erkenntnis (Gnosis) der Geheimlehre aus der 
Welt und dem Fleisch des bösen, unvollkom- 
menen Gottes befreien. Alles das, was das 
Christentum im Gegensatz zu den Philoso- 
phen der Heiden lehrte: die geschichtliche 
Heilstat Gottes, die Fleischwerdung des Lo- 
gos, sein Tod und seine Auferstehung, auf 
die unsere Hoffnung baut, wird hier in geist- 
vollen, manchmal modern anmutenden Phi- 
losophoumena aufgefangen, gedeutet, von der 
harten, nüchternen Geschichtlichkeit •ent- 
mythologisiert", und dann in einer lichtvol- 
len •Theosophie" den •Intellektuellen" als 
der eigentliche Kern des Christentums ange- 



314 Buchbesprechungen 

boten und dem •frommen Kirchenvolk" 
durch einen Schauer von geheimnisvollem 
Erleben nahegebracht. 

Vielleicht sind die Parallelen, die wir eben 
andeuteten, etwas zu deutlich ausgefallen; 
aber es wird kaum einen Leser geben, der 

nicht in ähnlicher Weise zuerst die große 
Gefährdung des frühen Christentums erkennt 
und dann plötzlich sieht, daß unsere, ach so 
modernen Aufweichungen des Christentums 
eigentlich schon 2000 Jahre alt sind. 

]. Sudbrack SJ 

Liturgie 

Vagaggini, Cyprian: Theologie 
der Liturgie. Ins Deutsche übertra- 
gen und bearbeitet von August Berz, 
Einsiedeln, Benziger-Verlag, 1959. 461 
S., Ln. DM 28,•. 

Es ist erfreulich, daß das bedeutende Buch 
Vagagginis so bald in deutscher Sprache er- 
schien. Noch erfreulicher ist es, daß die 
Übersetzung nicht nur sehr gut gelungen ist, 
sondern auch viele Längen und Wieder- 
holungen der italienischen Ausgabe vermei- 
det. Da ferner die Literaturangaben vervoll- 
ständigt und dem deutschen Sprachraum an- 
geglichen wurden, kann man dem Lob, das 
Th. Schnitzler in seinem Vorwort dem Be- 
arbeiter zollt, vorbehaltlos beipflichten. Auch 
das Personen- und Sachregister, das in der 
italienischen Erstausgabe zunächst fehlte, 
wird der Leser dankbar begrüßen. 

Vagaggini ist Dogmatikprofessor an der 
Benediktinerhochschule S. Anselmo zu Rom. 
Sein Buch ist • im besten Sinne des Wortes 
• das Werk eines Schul-Meisters. Mit den 
Mitteln einer klaren, vom Thomismus ge- 
prägten Begrifflichkeit und Systematik be- 
handelt er in fünf großen Abschnitten den 
Begriff der Liturgie, die heilsökonomische 
Grundstruktur der Liturgie, das Verhältnis 
von Liturgie und Bibel, die Stellung der 
Liturgie zu Glaube und Theologie und 
schließlich ihre Bedeutung für die Spiritua- 
lität und die Seelsorge. Alle diese Fragen 
werden mit einer wohltuenden Ruhe und 
Ausgeglichenheit besprochen, die ihren 
Grund wohl nicht zuletzt darin hat, daß Vf. 
eben von einer klaren systematischen Grund- 
lage her denkt und daran gewöhnt ist, Un- 
terricht zu halten. 

Die theologische Grundidee des Werkes 
kommt vor allem im zweiten Teil zum Aus- 
druck, wo gezeigt wird, wie die Gesetze der 
Heilsgeschichte die Liturgie bestimmen: vom 
Dreifaltigen Gott kommt uns in Christus das 
Heil, und durch Christus sollen wir im Hei- 
ligen Geist heimkehren zum Vater. Dem- 
gemäß bestimmt Vf. das Wesen der Litur- 
gie als •Inbegriff jener wirkkräftigen, von 
Christus oder der Kirche eingesetzten sinnen- 
fälligen Zeichen heiliger, unsichtbarer Wirk- 
lichkeiten, durch welche Gott durch Christus 
im Heiligen Geiste die Kirche heiligt, wäh- 
rend durch sie die Kirche im Heiligen Geiste 

durch Christus, ihr Haupt, Gott ihren Kult 
darbringt" (31). Gegen diese Definition sind 
schon von anderer Seite Bedenken erhoben 
worden, die uns berechtigt erscheinen. Die 
Heiligung der Kirche durch Gott gehört wohl 
nicht in die Definition der Liturgie. Denn 
Liturgie ist ihrem Wesen nach zunächst und 
vor allem das gottesdienstliche, kultische Tun 
der Kirche und eben nicht Gottes gnaden- 
haftes Handeln an uns Menschen. 

Obgleich wir also der Wesensbestimmung, 
die Vf. von der Liturgie gibt, nicht ohne 
Vorbehalte zustimmen, möchten wir doch 
betonen, daß sich die darunterliegende Idee 
vom Heilsgeschichtlichen Kreislauf, der vom 
Vater, durch Christus, im Heiligen Geist 
zum Vater geht, in allen Teilen des Werkes 
als überaus fruchtbar und sachlich gerecht- 
fertigt erweist. Das wird vor allem in den 
beiden Abschnitten über Bibel und Liturgie 
und über die Stellung der Liturgie zu Glau- 
be und Theologie sichtbar. Vf. betont u. E. 
mit Recht, daß die Bibelwissenschaft danach 
trachten muß, sowohl die weithin liturgie- 
gebundene Entstehung als auch die liturgi- 
sche Verwendung der Schrift im heutigen 
Gottesdienst und die daraus folgenden Ge- 
setze für ihr Verständnis zu berücksichtigen. 
Die Exegese kann ebensowenig wie die theo- 
logische Glaubenswissenschaft an der Litur- 
gie vorübergehen, wenn sie ihren Gegen- 
stand adäquat erfassen will. Die Bibelwis- 
senschaft kann von der Liturgie her zu 
einem neuen Verständnis der verschiedenen 
Schriftsinne gelangen und vor einseitig phi- 
lologisch-historischer Arbeit bewahrt wer- 
den. Und die Theologie wird, wenn sie die 
Liturgie in ihrer Methodenlehre berücksich- 
tigt und als einen echten locus theologicus 
wertet, leichter die Gefahr einer nur syste- 
matisch-spekulativen oder rein historisch- 
apologetischen Sicht vermeiden. 

Den Leser dieser Zeitschrift wird vor al- 
lem der letzte Abschnitt des Buches über 
Liturgie und Leben interessieren. Vf. setzt 
sich hier mit der Stellung der •liturgischen 
Spiritualität" gegenüber anderen Spiritua- 
litäten auseinander und nennt als charakte- 
ristische Züge die Betonung des Gemein- 
schaftsgedankens, das Überwiegen des Ob- 
jektiven gegenüber dem Subjektiven und des 
intuitiv-affektiven Elementes gegenüber dem 
diskursiv-voluntaristischen. Dabei wird je- 



Buchb esprediungen 315 

doch betont, daß auch Aszese und Mystik 
durchaus von der liturgischen Frömmigkeit 
gefordert werden bzw. mit ihr vereinbar 
sind. Wert und Bedeutung der außerlitur- 
gischen Frömmigkeitsübungen werden bejaht, 
aber sie müssen sich der Liturgie als dem 
zentralen und offiziellen Gottesdienst der 
Kirche unterordnen. In dem Kapitel über die 
Beziehungen zwischen Liturgie und Seelsor- 
ge geht Vf. mit großem Freimut auf die mo- 
dernen Probleme ein (z. B. Volkssprache, 
Volksgesang, Liturgiereform), betont aber 
auch mit Recht, daß es dem inneren Wesen 
der Liturgie entgegen ist, wenn man ver- 
sucht, sie zu einem Mittel der Glaubens- 
propaganda und Apologetik zu machen. 

Ohne Zweifel werden von diesem Buch, 
das von einer großen, einheitlichen Gesamt- 
konzeption der Heilsgeschichte und des kirch- 
lichen Lebens getragen ist, viele Anregungen 
zu einem sachgerechten und vertieften Ver- 
ständnis der Liturgie ausgehen. 

H. B. Meyer SJ 

Kirchgässner, Alfons: Heil ige Zei- 
chen in der Kir ehe (Enzyklopä- 
die: Der Christ in der Welt VII, 9). 
Aschaffenburg, Pattloch-Verlag, 1959. 
132 S., kart. 3,80 DM. 

Man könnte das Buch eine kleine Einfüh- 
rung in die Liturgie nennen, so sehr sind die 
heiligen Zeichen mit unserem liturgischen 
Geschehen verbunden, bisweilen, einfachhin 
identisch. Es ist ein gut durchdachtes, abge- 
wogenes Buch. Die geschichtlichen Zusam- 
menhänge werden überall deutlich, aber 
ohne die Hauptsache zu verdecken. Es wird 
eigentlich alles besprochen, was in der Li- 
turgie als Zeichen angesehen werden kann. 
Bei der Fülle des Stoffes wäre ein Sachver- 
zeichnis am Schluß angebracht gewesen, denn 
aus dem Inhaltsverzeichnis allein lassen sich 
viele Dinge, die man nachschlagen möchte, 
nicht finden. 

Auf S. 95 hätte erwähnt werden müssen, 
daß sich bei der Wohnungssegnung am Drei- 
königstag die Buchstaben CMB nicht zu- 
nächst auf •Caspar, Melchior, Balthasar" 
beziehen, sondern eine Abkürzung sind für 
•Christus mansionem benedicat" (•Christus 
möge die Wohnung segnen"). 

Ad. Rodewyk SJ 

Kl e in-Br ev ier. Haarlem-Ant- 
werpen, Verlag J. H. Gottmer, 1959. 
XVIII u. 1679 u. (235) u. 7* S., Leder 
mit Rotschnitt DM 47',•. 

Der Untertitel dieses zuerst auf nieder- 
ländisch und nun in mehreren Sprachen vor- 
liegenden Breviers lautet: •Das Klein-Bre- 
vier enthält in verkürzter Form alle Offi- 

zien des Römischen Breviers". Damit ist sei- 
ne Grundanlage schon gekennzeichnet. Die 
niederländische Bearbeitung lag in den Hän- 
den von Th. Stallaert CSsR und den Prä- 
monstratensern der Abtei Berne-Heeswijk, 
die deutsche Bearbeitung besorgte lie. theol. 
Paul Wiertz. Seine Entstehung verdankt es 
einigen männlichen und weiblichen Ordens- 
genossenschaften, die den Wunsch hatten, 
•ein Offizium in der Landessprache zu beten, 
das dem kirchlichen Offizium getreu nach- 
gebildet ist, aber nicht mehr Zeit beansprucht, 
als viele religiöse Genossenschaften täglich 
auf das Beten des marianischen Offiziums 
(Officium parvum B.M.V.) verwenden." Die 
Ordnung und der Aufbau der Hören blieben 
darum erhalten. Die Matutin besteht aus 
einer Nokturn (nur das Totenoffizium hat 
drei Nokturnen), die sich aus drei Psalmen 
mit Antiphonen und drei Lesungen zusam- 
mensetzt; die Lesungen sind entsprechend 
dem Offizium der Hl. Schrift oder den Kir- 
chenvätern entnommen; an Heiligenfesten 
enthält die dritte Lesung eine kurze Lebens- 
beschreibung des Tagesheiligen. Sowohl die 
Lesungen wie auch die Antiphonen und 
Hymnen wurden teilweise gekürzt, die län- 
geren Psalmen wurden in mehrere Abschnit- 
te untergeteilt; im ganzen wurden 109 Psal- 
men vollständig aufgenommen (u. a. wur- 
den die Fluchpsalmen 34, 68, 108 fortgelas- 
len). 

Die deutsche Bearbeitung hat weitgehend 
auf schon vorliegende gute Übersetzungen 
zurückgegriffen, für die Psalmen auf die 
Obersetzung von R. Guardini, für das übri- 
ge AT auf die Echter-Bibel (•sofern nicht 
wegen einer besonderen Beziehung zum Of- 
fizium der Vulgatatext berücksichtigt wer- 
den mußte"), für das NT auf den von A. 
Winterswyl überarbeiteten Text von Al- 
lioli. Die Väterlesungen übersetzte A. Bek- 
ker, die Grundform der Hymnen erstellte 
W. Klug, die Orationen entstammen dem 
Meßbuch von U. Bomm OSB. 

Das Klein-Brevier hat in seiner jetzigen 
Form viel Anerkennung und Anklang ge- 
funden; das betrifft sowohl die Beibehaltung 
des Aufbaus des Römischen Breviers wie 
auch die Art und Weise der Kürzung. Ein 
abgewogenes Urteil über seine Brauchbar- 
keit kann wohl nur der abgeben, der das 
Brevier über längere Zeit allein oder noch 
besser in Gemeinschaft gebetet hat. • Was 
die deutsche Bearbeitung betrifft, so ist sie 
ohne Zweifel mit großer Sorgfalt gemacht 
worden. Auch die Neuübersetzungen (Väter- 
lesungen, Hymnen) dürfen als gelungen an- 
gesehen werden. Bei den Hymnen fällt al- 
lerdings eine gewisse Uneinheitlichkeit der 
Übersetzungsmethode auf; hin und wieder 
finden sich Endreime, meist ist eine rhyth- 



316 Buchbesprechungen 

mische Prosa bevorzugt (was uns richtiger 
zu sein scheint). Und überhaupt wird der 
Kenner aus dem Ganzen den verschiedenen 
Übersetzungsstil der verschiedensten Über- 
setzer heraushören. F. Wulf SJ 

Archiv für Liturgiewissen- 
schaft. Hrsg. v. Dr. Emmanuel v. Se- 
verus OSB, Bd. 5, 1. Halbband, Regens- 
burg, Friedrich Pustet, 1959, 336 S., Ln. 
34,• DM. 

Der wertvolle Band wird durch einen 
Rückblick eingeleitet, in dem der neue Her- 
ausgeber an die reichen Früchte erinnert, 
die die liturgiewissenschaftliche Forschung in 
den letzten vierzig Jahren, seit der Ziel- 
setzung durch den Laacher Benediktiner K. 
Mohlberg, getragen hat. Wie Mohlberg ver- 
trat auch Abt Herwegen den Grundsatz, 
daß die Liturgiewissenschaft in die Ganz- 
heit des christlichen Lebens und der kirch- 
lichen Lehre eingeordnet und in besonderer 
Weise für das geistliche Leben fruchtbar ge- 
macht werden müsse. Daß Liturgiewissen- 
schaft nicht notwendig mit liturgiegeschicht- 
licher und liturgievergleichender Forschung 
gleichgesetzt werden muß, zeigen, program- 
matisch die drei systematischen Artikel, die 
im vorliegenden Halbband ausschließlich 
den heiligen Engeln gewidmet sind. 

Zunächst wird von B. Neunheuser OSB. 
das Bild des Engels nach den Texten der 
römischen Liturgie gezeichnet. Eine Prüfung 
des Missale und Breviers, des Rituale und 
Pontifikale ergibt, daß die Liturgie in vie- 
len und sehr bedeutsamen ihrer heiligen 
Handlungen und Texte von den Engeln 
Kunde gibt. Die wichtigsten und dichtesten 
Aussagen finden sich in der Eucharistiefeier, 
im Supplices und Sanctus des eucharistischen 
Hochgebetes, nach denen die Funktionen der 
Engel in der Meßfeier von Neunheuser ge- 
nau bestimmt werden. 

Der Engel im AT wird von H. Groß (Trier) 
behandelt und als bleibende Gestalt mit 
sich wandelnden Zügen dargestellt. Worauf 
es dem Vf. ankommt, ist der Erweis einer 
Entwicklungslinie in der Engelvorstellung, 
die der Linie entspricht, die auf den Haupt- 
stufen der Offenbarungsentwicklung das 
Gottesbild klarer und heller aufleuchten 
läßt, da der Engel im AT nur als Erschei- 
nungsform Gottes Bedeutung und Gewicht 
gewinnt. Gleich bleibt für alle Zeit der 
Glaube, daß die Engel ihrem Wesen nach 
Gottes Boten sind und die Aufgabe haben, 
die gottesfürchtigen Menschen zu beschützen 
und ihnen von Gott her eine Geborgenheit 
zu vermitteln, die ihnen die Erde nicht geben 
kann. 

Die Bestandsaufnahme der ntl. Engellehre 

liefert H. Schlier (Bonn). Auf Grund der 
Tatsache, daß das NT im großen und gan- 
zen nur an der Heilsgeschichte Jesu Christi 
und seiner Kirche interessiert ist, wird er- 
klärt, warum die ntl. Engel nur innerhalb 
dieser Heilsgeschichte und in ihrem Dienst 
auftreten. Was wir nebenbei über ihr Wesen 
erfahren, wird von Schlier im ersten Teil 
seiner Ausführungen dargestellt: •Die En- 
gel Gottes, die Heiligen und Erlesenen des 
Himmels, unsichtbare Schöpfung/ Geschöp- 
fe in freiem Gehorsam, erkennend und han- 
delnd, mit Gesicht und Sprache, Wesen un- 
zählig und namenlos als Geist, Macht, Glanz, 
Licht, Flamme. Gott zugewandt umstehen 
sie ihn in unaufhörlichem Lobgesang" (47). 
Über Amt und Auftrag der Engel berichtet 
Schlier im zweiten Teil. Sie sind von Gott 
dazu bestimmt, der Welt und den Menschen 
zu dienen. Sie tragen die Erde, beschützen 
Land und Meer und ihre Frucht vor verzeh- 
renden Winden, haben Gewalt über das 
Feuer und verleihen dem Wasser seine hei- 
lende Kraft. Auch der Mensch hat seinen 
schützenden Engel. Vor allem hat Jesus von 
der Geburt bis zur Auferstehung ihre Hut 
und ihre Hilfe erfahren. Mit gleicher Liebe 
dienen sie der Sendung seiner Kirche und 
sind an ihrem Kult in allen Gemeinden be- 
teiligt. Zuletzt kündigen sie das Weltgericht 
an und vollstrecken die letzten Entscheidun- 
gen ihres Herrn. 

Durch die zwei bibeltheologischen Beiträge 
erhalten Neunheusers liturgiewissenschaftli- 
che Ausführungen eine grundlegende Vertie- 
fung und eine Fruchtbarkeit, für welche 
Theologen und interessierte Laien dankbar 
sein werden; denn vielfach handelt es sich 
um Wahrheiten, die in unserem heutigen 
Glaubensbewußtsein etwas in den Hinter- 
grund getreten sind und im Interesse einer 
ganzheitlichen Theologie einer Wiederbele- 
bung bedürfen. Einen nützlichen Beitrag da- 
zu liefert im vorliegenden Band bereits A. 
Winklhofer (Passau), der in seiner Miszelle 
•Angelus ne cadat" den angelologischen Ge- 
halt einer Sequenz Gottschalks von Limburg 
aus dem 11. Jhd. herausarbeitet. Unter den 
anderen Miszellen verdient besondere Beach- 
tung die Studie von A. Olivar OSB, der • 
gegen Scheidt, Stommel und Benz • die Ein- 
heitlichkeit und ursprünglich römische Her- 
kunft des heute gebräuchlichen Textes der 
Taufwasserweihe verteidigt. 

Von unschätzbarem Wert ist der 247 Sei- 
ten starke Literaturbericht, den B. Neun- 
heuser, H. Haag, V. Warnach und U. Bomm 
mit 24 Mitarbeitern erstellt haben. • We- 
gen der Aktualität der Engellehre sei an die 
Überblicke von Badit und Grotz in dieser 
Zeitschrift 31 (1958) 383£f. erinnert. 

H. Bleienstein SJ 



Buchbesprechungen 

Mystik 

317 

Peters, Joannes a Cruce OCD: G e - 
loo f e n M y s tie k. Een theologi- 
sche bezinning op de geestelijke leer van 
Sint-Jan van het Kruis (Archivum Car- 
melitanum Edith Stein, Studien). Leu- 
ven, E. Nauwelaerts, 1957. IX en 255 
Blz., brosch. 130,• frb. 

Das •Archivum Carmelitanum Edith Stein" 
hat sich zum Ziel gesetzt, zum Verständnis 
der Person und der religionsphilosophischen 
Schriften Edith Steins (Benedicta a Cruce 
OCD) wissenschaftliche Beiträge herauszu- 
bringen. Durch die vorliegende Studie von 
Peters über das Verhältnis von Glaube und 
Mystik sollen bestimmte Punkte ihrer Lehre 
über Johannes vom Kreuz, die sie mehr in- 
tuitiv durch •Einfühlen" erfaßte, quellenmä- 
ßig bestätigt und theologisch vertieft wer- 
den. Außerdem soll das beigebrachte Quel- 
lenmaterial dazu helfen, moderne religions- 
psychologische Mißdeutungen des Doctor my- 
sticus richtigzustellen und darüber hinaus 
mit einigen Hauptführern der heutigen pro- 
testantischen Theologie in ein ökumenisches 
Gespräch zu kommen. 

In erster Linie wird die Kritik an Baruzi, 
die sich schon bei E. Stein findet, von Pe- 
ters zu Ende geführt. Delacroix und Berg- 
son gegenüber wird bemerkt, daß die Be- 
schauung, die die erfahrbare Vereinigung 
zwischen Gott und Mensch zum Ziel hat, kei- 
ne philosophische Intuition, keine sogenannte 
Metaphysik des Glaubens, keine Entlehnung 
aus einer platonisierenden Ideenwelt, son- 
dern die im Glauben erfaßte und gelebte 
Wirklichkeit der christlichen Offenbarung 
ist. Mit der gleichen Begründung wird auch 
den Angriffen K. Barths, E. Brunners und A. 
Nygrens der Boden entzogen. Sie treffen 
nämlich nur die Schleiermachersche Gefühls- 
theologie und alle anderen psychologischen 
Verfechter der Mystik, die wie James, Leuba, 
Underhill den Glauben von der Erfahrung 
abhängig machen (credo, quia expertus), gel- 
ten aber in keiner Weise von der katholi- 
schen Mystik, in welcher der Glaube an die 
Offenbarung Gottes in Jesus Christus eine 
so zentrale, schöpferische Funktion hat, daß 
Peters mit Joh. v. Kr. sagen kann: •Je mehr 
Glaube eine Seele hat, um so inniger ist sie 
mit Gott vereint." 

Um diese unscheidbare Ehe zwischen Glau- 
be und Mystik bei Joh. v. Kr. über jeden 
Zweifel zu erheben, wird im ersten Kapitel 
unseres Buches dargelegt, daß der in Adam 
gefallene und durch Christus erlöste Mensch 
in der •Substanz der Seele" auf drei ver- 
schiedene Arten mit  Gott verbunden  sein 

kann: in der Ordnung der gefallenen Natur 
durch die Gegenwart des Schöpfers, in der 
Ordnung der Übernatur durch die gnaden- 
hafte Einwohnung der drei göttlichen Per- 
sonen, in der Mystik durch eine unmittelbare 
Offenbarung Gottes vermittels seiner Eigen- 
schaften und seines Wirkens. Diese beson- 
dere Vereinigung nennt Joh. v. Kr. unmit- 
telbar, nicht im Sinne jener intuitiven Got- 
tesschau, wie sie ausnahmsweise und vor- 
übergehend Moses, Paulus und Elias ge- 
währt wurde, sondern im Sinne einer hohen 
und liebeerfüllten, aber dunklen Erkenntnis, 
deren Prinzip der geoffenbarte Glaube ist. 
Über das affektive und intellektuelle Ele- 
ment dieser mystischen Schau unterrichten 
viele Zitate aus den Schriften des Heiligen 
im zweiten Kapitel. Im dritten Kapitel wird 
festgestellt, daß die Unio mystica in der 
•Substanz der Seele" die unmittelbare Ver- 
einigung Gottes mit dem Geist des Men- 
schen ist. Welche Funktion hat dabei der 
Glaube? Der Mystiker muß sich konsequent 
nach innen, zu Gott, dem Mittelpunkt seiner 
Seele kehren. Diese Kehr ist aber nur mög- 
lich im Glauben, der durch sein überhelles 
Licht in der •Dunklen Nacht" von den Fol- 
gen der Erbsünde reinigt und auch die Leib- 
seele so läutern, daß aus dem •fleischlichen" 
Menschen ein •geistiger" wird, zu dem Gott 
in Beziehung und Umgang treten Kann. 

Auf Geist und Glaube beruht nach Peters 
die ganze Mystik des Joh. v. Kr., in dem 
Sinne, daß jeder Zuwachs im Glauben eine 
neue Phase der Gottesnähe bedeutet. Diese 
proportionierten Wachstumsverhältnisse wer- 
den von Peters im vierten Kapitel durch alle 
Stadien hindurch verfolgt und daraus der 
Schluß gezogen, daß nach Joh. v. Kr. die Er- 
fahrung Gottes in der mystischen Schau die 
normale Glaubensentfaltung ist, die in der 
Taufgnade keimhaft für alle grundgelegt 
ist. 

Der Mystiker, der konsequent nach dem 
Glauben lebt, nähert sich in dem Maße der 
christlichen Vollkommenheit und damit auch 
der ursprünglichen Gerechtigkeit, als er im 
zweiten Adam d. h. in Christus lebt und 
durch dessen erlösende Gnade in einen 
neuen, paradiesischen Menschen verwandelt 
wird. Dieses Thema vom wiederkehrenden 
Paradiesesleben • bei Peters Gegenstand 
des fünften Kapitels •wird von Joh. v. Kr. 
in drei von seinen vier großen Schriften 
angeschlagen. Ist der Mystiker durch die 
dunkle Nacht des Geistes und der Sinne zum 
Wesenhaften der Gottesvereinigung vorge- 
drungen, so ist er von, den Folgen der Erb- 
sünde befreit und hat die paradiesische Har- 
monie wiedererlangt. Das ist das hohe Ziel, 



318 Buchbesprechungen 

zu dem nach Peters Joh. v. Kr. alle nach 
Vollkommenheit strebenden Christen führen 
will. Daß es nur so wenige erreichen, liegt 
daran, daß es einen unerläßlichen Durchgang 
durch die dunklen Nächte des Glaubens vor- 
aussetzt, eine Reinigungsphase wie das Feg- 
feuer, vor dessen Leiden die meisten zurück- 
schrecken, ohne ihnen im Jenseits entrinnen 
zu können. 

Im letzten Kapitel wird der christologische 
Charakter der Glaubensmystik des Joh. v. 
Kr. dargelegt. Die Einswerdung mit dem 
dreifaltigen Gott geschieht durch die Gleich- 
förmigkeit mit Christus. Die Funktion sei- 
ner heiligen Menschheit wird von der hl. 
Theresia nach ihren Visionen, also experimen- 
tell, beschrieben, während sie von Joh. v. 
Kr. theologisch gesehen wird. Dabei stellt 
sich heraus, wie stark die geistliche Lehre 
des hl. Johannes v. Kr. biblisch inspiriert 
und nicht, von einigen wenigen geistesge- 
schichtlich bedingten Ausnahmen abgesehen, 
von neuplatonischen Theorien über den 
himmlischen Menschen beeinflußt ist. Diese 
neutestamentliche Orientierung ist wohl auch 
der Grund dafür, daß sich Joh. v. Kr. den 
paramystischen Erlebnissen gegenüber stark 
reserviert verhält. Wo er über Visionen, 
Auditionen, Stigmatisationen und Levitatio- 
nen spricht, weist er sie beinahe stets als un- 
erhebliche Nebenerscheinungen ab. Der ein- 
zige Weg zur mystischen Schau ist der Glau- 
be. Dieses Wesentliche in der Mystik des 
hl. Kirchenlehrers aus seinen Schriften ein- 
leuchtend erwiesen zu haben, ist das Haupt- 
verdienst des vorliegenden Buches. Was bei 
Peters etwas stört, sind die zahlreichen Wie- 
derholungen und einige Exkurse, die ent- 
behrlich erscheinen. H. Bleienstein SJ 

Liuima, Antanas SJ: Aux sour- 
ces du Tratte de l'am our de 
Dieu de Saint F'ranqois de 
Sa les. Premiere partie: Les Sources 
de l'idee d'amour de Dieu (Collectanea 
Spiritualia, Vol. 5). Rome, Librairie 
editrice de V Universite Gregorienne, 
1959. XLV und 339 S., L. 3500. 

Das Ziel, das sich der Vf. gestellt hat, 
ist die Aufspürung der Quellen, Anregungen 
und Einflüsse, unter deren Inspiration der 
•Traktat der Gottesliebe" des hl. Franz v. 
Sales nach Inhalt und Form, ideell und 
sprachlich, in zehnjähriger, oft unterbroche- 
ner Arbeit (1606•1616) zustande kam. Der 
vorliegende erste Band der Untersuchung 
beschäftigt sich mit den Quellen und Ur- 
sprüngen der salesianischen Liebesidee, wäh- 
rend der zweite ihre sprachlichen Ausdrucks- 

mittel beleuchten soll, wie sie Franz den 
Klassikern, der Tradition und der Heili- 
gen Schrift entnommen hat. 

Mit allen früheren Franz-Sales-Forschern 
stimmt Liuima darin überein, daß die Ab- 
handlung über die Gottesliebe ihre Haupt- 
quelle, ihren eigentlichen Ursprung in der 
begnadeten Person des Heiligen hat und nur 
als Geschichte seiner Seele, seines gottlie- 
benden Herzens, verstanden werden kann. 
Um dies zu beweisen, wird im ersten Kapitel 
ausführlich dargestellt, daß die Liebe zu 
Gott der charakteristische Zug seines gan- 
zen Wesens war, die ihm eingewurzelte, be- 
herrschende Idee, die sich namentlich nach 
seiner Prädestinationskrise • durch ein gött- 
liches Dekret für immer von dieser Liebe 
geschieden zu sein • machtvoll entfaltete 
und im •Traite" in der absoluten Unter- 
werfung unter den Willen Gottes ihren Aus- 
druck fand. Weil das ständige Trachten 
nach dem göttlichen Wohlgefallen in allen 
Fragen seiner apostolischen Tätigkeit stets 
die ausschlaggebende Antwort gab, ist es 
tief begründet, daß Liuima den hl. Franz 
als den prädestinierten Theologen der Got- 
tesliebe preist. 

Im zweiten Kapitel werden die Faktoren 
bestimmt, die grundlegend oder weiterbil- 
dend zu einem mystischen Aufstieg beige- 
tragen haben. Zuerst werden die Antriebe 
aufgezeigt, die er im religiösen Milieu der 
Familie empfangen hat, und die Grundsätze, 
Regeln und geistlichen Übungen besprochen, 
durch die er in den ersten Schuljahren dem 
Einstrom der göttlichen Gnade entgegen- 
kam. Als viel wesentlicher wird an zweiter 
Stelle die pädagogische Rolle der Jesuiten 
bewertet, die als Lehrer und Seelenführer 
auf den Pariser Studenten intellektuell, spi- 
rituell und im Sinne eines christlichen Hu- 
manismus einwirkten. Diese Beeinflussung 
war so tief, daß nach Liuima die aszetische 
Grundhaltung des hl. Franz und ihr Nieder- 
schlag im Traktat der Gottesliebe ohne sie 
nicht verstanden und gewürdigt werden kann. 
Wenn er durch die ignatianische Aszese di- 
rekt auch nichts empfangen hat, was zur My- 
stik im engeren Sinne gehört, so hat sie doch 
mittelbar die seelische Zurüstung und unent- 
behrliche Voraussetzung geschaffen, auf der 
sich seine spätere mystische Begnadung ohne 
Hindernisse entwickeln konnte. 

Zu dieser mystischen Bildung bediente sich 
Gott der Karmelitenschule, mit der Franz 
durch Johanna von Chantal, die Schwestern 
von der Heimsuchung und die Werke der hl. 
Theresia in Verbindung kam. Die hier ge- 
machten äußeren Erfahrungen haben nach 
Liuima den mystischen Aufstieg des Heili- 
gen erleichtert und beschleunigt, aber nicht 
begründet. Darum fühlte er sich auch nach 



Buchbesprechungen 319 

der Begegnung mit den Mystikern nicht ver- 
anlaßt, bei der Seelenführung der Mutter 
von Chantal und anderer, seine ignatianische 
Spiritualität aufzugeben. Im Gegenteil: da- 
durch, daß er ihr treu blieb, unterlag er nicht 
gewissen, seiner Art fremden Besonderheiten 
der theresianischen und besonders der flämi- 
schen Mystik. Weil er, klug und mißtrauisch, 
nur assimilierte, was er selbst erfahren hatte, 
blieb auch der Einfluß der italienischen und 
spanischen Mystiker, die Liuima daraufhin 
untersucht hat, so gering, daß er im Traite 
de l'amour de Dieu gar nicht unterschieden 
werden kann. 

Über dieses selbständige Verhalten gegen- 
über den aszetischen und mystischen Schrift- 
stellern unterrichtet überzeugend der erste 
Teil des dritten und letzten Kapitels; der 
zweite Teil zeigt, wie Franz als Führer hei- 
ligmäßiger Menschen Schritt für Schritt auf 
den Wegen der Mystik voranging und •in 
der Schule der Gnade" zur letzten Gottver- 
einigung gelangte. Von den äußeren soge- 
nannten Nebenerscheinungen der Mystik ist 
in seinem Leben nichts bekannt. Um so zahl- 
reicher sind aber die inneren wesentlichen 
Gnaden • außerordentliche Erleuchtungen, 
Tröstungen und Verzückungen •, die Liui- 
ma aus den Quellen nachweisen kann. Die 
höchste darunter ist •die Ekstase des Le- 
bens", in dem Sinne, daß der Heilige so aus 
sich herausgegangen und in seinem Denken, 
Wollen und Wirken so total in Gott einge- 
gangen war, daß nicht mehr er lebte, sondern 
Christus in ihm. Der faktische Beweis da- 
für ist seine Abhandlung über die Gottes- 
liebe. Wir kommen darauf zurück, sobald der 
zweite, mehr textkritische Band des Vf.s er- 
schienen ist. H. Bleienstein S] 

Bürke, Georg: Vom Mythos zur 
Mystik. Joseph von Görres, Mystische 
Lehre und die Romantische Naturphilo- 
sophie (Horizonte 4). Einsiedeln, Johan- 
nes-Verlag, 1958. 296 S. 

In dieser Studie wird zum erstenmal der 
umfassende Versuch gemacht, die kompli- 
zierte mystische Lehre des Münchener Ro- 
mantikers J. v. Görres auch einem fachlich 
nicht geschulten Leserkreis zugänglich zu 
machen. Die Schwierigkeiten dieses Versu- 
ches liegen hauptsächlich darin, daß zum 
Zustandekommen des vierbändigen Werkes 
(1836•1842) fast alle Disziplinen beigetra- 
gen haben, mit denen sich der geniale Ge- 
lehrte in vierzigjähriger Forschungsarbeit 
beschäftigt hat: Medizin, Philosophie, Natur- 
wissenschaft, Okkultismus, Sagengeschichte, 
Theologie  und  Hagiographie.  Naturphilo- 

sophie, Mythologie und Theologie sind da- 
bei aufs innigste miteinander verschmolzen 
und gehen so unversehens ineinander über, 
daß der Leser den daraus sich ergebenden 
Synthesen oft ratlos gegenüber steht und sich 
sehr schwer tut, die drei Elemente erkennt- 
niskritisch zu prüfen und auseinanderzuhal- 
ten. Hier bietet die vorliegende Studie ihre 
weitreichenden Hilfen an. 

Im ersten Teil (13•75) wird Görres' Weg 
zur Mystik gezeichnet. Er führte ihn von den 
naturwissenschaftlichen Experimenten des 
Gymnasiasten über den aufklärerischen Fort- 
schrittsglauben zur organischen Weltschau 
des frühen und zur Theosophie des späte- 
ren Schelling und von da zu den mythen- 
geschichtlichen Forschungen eines Creuzer 
und Grimm, zu den Legenden und Sagen, 
in denen er allezeit Gottes heilige Stimme in 
menschlichen Tönen und Bildern zu verneh- 
men glaubte. Nach seiner Bekehrung (1824) 
von Brentano auf die Mystik hingewiesen, 
bildete diese sein Arbeitsfeld, dem er sich 
auf der Höhe seiner Schaffenskraft andert- 
halb Jahrzehnte fast ausschließlich gewidmet 
hat. 

Im zweiten Teil (79•151) wird versucht, 
die Theologie der •Christlichen Mystik" 
nach ihren konstruktiven Linien herauszu- 
arbeiten. Wir heben einige wesentliche 
Punkte hervor: Görres' Definition der My- 
stik ist so weit gefaßt, daß er unter ihrem 
Begriff auch rein natürliche (parapsycholo- 
gische) und selbst dämonische Erscheinungen 
unterbringen kann. Diese Weite ist insofern 
ganz folgerichtig, als er die Mystik als eine 
Intensivierung und Potenzierung der natür- 
lichen Fähigkeiten und Kräfte des Menschen 
auffaßte und darum davon überzeugt war, 
sie mit Hilfe der Naturphilosophie neu be- 
gründen und für seine Zeit wissenschaftlich 
rehabilitieren zu können. Da also Görres' 
•Christliche Mystik" im Grunde eine Natur- 
philosophie der Mystik darstellt, ist es nicht 
zu verwundern, daß auf den 3000 Seiten 
sich nirgends eine systematische Untersuchung 
über Gebet und Gnade, Tugend und Heilig- 
keit, Gottes- und Nächstenliebe findet. Weil 
es ihm bei seinen Studien weniger um das 
Wesen als um die äußeren Erscheinungsfor- 
men ging, ist es ihm auch nicht gelungen, an 
den sichtbaren, oft ähnlichen Phänomenen 
das innere Unterscheidungsmerkmal zwi- 
schen heiliger und dämonischer •Mystik" 
festzustellen und zwischen Natur und Ober- 
natur, Sünde und Gnade die gebotenen Gren- 
zen zu ziehen. Das hat unter anderem zur 
Folge, daß die Sakramente der Kirche, die 
naturmagischen Handlungen und die teuf- 
lischen •Exekramente" in gefährliche Nähe 
geraten. Wie wenig Görres in seiner •Christ- 
lichen Mystik" als Theologe zu Werke ging, 



320 Buchbesprechungen 

beweist die durchaus untergeordnete Rolle, 
die das trinitarische und christologische 
Dogma darin spielen; sie haben nach Bürkes 
Feststellungen im Grunde keinen Einfluß auf 
seine mystische Theologie ausgeübt, so daß 
man beide aus seinem System ausklammern 
kann, ohne Wesentliches zu verlieren. Dar- 
um versteht man, warum das Werk gleich 
nach dem Erscheinen des ersten Bandes auf 
den Index der verbotenen Bücher gesetzt 
werden sollte, was nur auf Bitten König 
Ludwigs I. von Bayern unterblieb. 

Im dritten Teil (155•244) wird die gei- 
stesgeschichtliche Stellung und Bedeutung 
der •Christlichen Mystik" behandelt. Die 
Hauptfragen, um die es hier geht, lauten: 
In welcher Tradition steht Görres? Inwie- 
fern hat er selbständig gearbeitet und inwie- 
weit ist er von Vorgängern und Zeitgenos- 
sen abhängig? Aus den Antworten ersieht 
man, wie zahlreich die Einflüsse sind, die 
Görres in sich aufgenommen und für seine 
Themen ausgewertet hat. Daß er z. B. seine 
Naturphilosophie nicht selber denkerisch ge- 
schaffen, sondern von Schelling und anderen 
übernommen hat, ist bekannt. Aber er hat 
sie selbständig dazu benutzt, um die mysti- 
schen Phänomene in ihren kosmischen Zu- 
sammenhang hineinzustellen und so eine Zu- 
sammenschau von Naturphilosophie und 
mystischer Theologie zu versuchen. Diese 
universale Synthese ist nach Bürke Görres' 
Leistung. Außerdem hat er das Verdienst, 
in seinen (zum Teil unkritischen) Berichten 
und Beispielen, die den größten Teil der 
•Christlichen Mystik" ausmachen, ein un- 
geheures, religionsgeschichtlich überaus in- 
teressantes Material der Vergessenheit ent- 
rissen zu haben und damit den aufgeklärten 
Rationalisten und naturwissenschaftlichen 
Positivisten gegenüber gezeigt zu haben, 
daß es zwischen Himmel und Erde Dinge 
gibt, von denen sich oberflächlicher Menschen- 
verstand nichts träumen läßt. 

Diese Hinweise müssen genügen, um das 
inhaltsreiche und gut geschriebene Buch von 
Bürke zu charakterisieren. Denjenigen, die 
sich für das Mystische im Sinne Görres' in- 
teressieren, wird die gekürzte Textausgabe 
von Josef Bernhart • /. Görres: My- 
stik, Magie und Dämonie, München 1927 • 
gute Dienste leisten, ebenso das Buch •/. v. 
Görres, Geist und Geschichte", das Bürke 
1957 herausgegeben hat. H. Bleienstein SJ 

Biot, Rene: Das Rätsel der 
Stigmatisation. Übers, v. H. 
Schaad. Aschaffenburg, Pattloch, 1957 
(Bibliothek Ekklesia Bd. 4). 150 S., kart. 
4,80 DM. 

Der Vf. ist. Mitglied des Internationalen 
Ärzte-Komitees in Lourdes. Die gründli- 
che medizinische und theologische Schulung, 
die er sich dort in der Beurteilung des Außer- 
gewöhnlichen und Wunderbaren erworben 
hat, kommt auch dem vorliegenden Werk zu- 
gute. Mit kühler Nüchternheit behandelt er 
Frage um Frage - und er sieht sehr viele 
Probleme, die im Zusammenhang der Stig- 
matisation auftauchen. Im ersten Teil •Die 
Tatsachen" befaßt er sich zunächst mit der 
auffallend großen Zahl der Stigmatisierten, 
untersucht dann die Stigmen selbst und an- 
schließend die damit sonst noch verbun- 
denen Phänomene. Im zweiten Teil •Auf 
der Suche nach einer Erklärung" fragt er 
zunächst die Vernunft und befaßt sich mit 
den Kriterien der Echtheit. Danach unter- 
sucht er die drei Fragen: Gibt es Wunden 
besonderer Art, gibt es pathologische Er- 
scheinungen und gibt es übernatürliche Er- 
scheidungen? 

Die Ergebnisse der Untersuchung lassen 
sich wohl am besten mit den eigenen Wor- 
ten des Vf.'s wiedergeben: •Das Wort Rät- 
sel (im Buchtitel) scheint uns wirklich ange- 
bracht zu sein, da wir nach wie vor ungelö- 
sten Rätseln gegenüberstehen" (S. 139). 
•Es ist unseres Erachtens kaum bestreitbar, 
daß man in einer großen Zahl von Fällen ... 
diese (Stigmatisations-) Erscheinungen . . . 
mit Recht als neuropathisch bezeichnen 
kann" (145). •Wir hegen Zweifel an der hy- 
sterischen ,Natur' der stigmatischen Wun- 
den, selbst wenn der eine oder andere Trä- 
ger dieser Wunden einen neuropathischen 
,Untergrund' aufweist... Wir glauben je- 
doch nicht, daß man in diesen Wunden ein 
unzweifelhaftes Kennzeichen übernatürli- 
cher Kräfte sehen muß, selbst wenn die Per- 
son, bei der sie auftreten, einen hohen Grad 
der Vereinigung mit Gott besitzt. Dagegen 
sind wir der Ansicht, daß diese Wunden der- 
artig eigenartig sind, daß es angemessen er- 
scheint, ihnen einen besonderen Platz in der 
Nomenklatur der beobachteten Erscheinun- 
gen zu belassen... Wir halten also an dem 
Wort ,Stigmen' fest, jedoch unter der aus- 
drücklichen Bedingung, daß man ihm nicht 
zwangsläufig eine wunderbare Bedeutung 
beimißt. Wir glauben in der Tat nicht, daß 
der Beweis erbracht ist, daß diese Stigmen 
außer-menschlichen Ursprungs sind und so 
den Wert eines göttlichen Zeichens haben" 
(146). 

Es ist dem Vf. hoch anzurechnen, daß er 
sich auch in einem volkstümlichen Buch nicht 
dazu hinreißen läßt, die Schwierigkeiten der 
Stigmatisation zu vertuschen. Das gibt sei- 
nen äußerst klaren Darlegungen einen be- 
sonderen Wert. Ad. Rodewyk SJ 




