Unsere Toten

Von Friedrich Wu 1{ SJ, Miinchen

Was ist mit unseren Toten? Diese Frage gehort zu den Urfragen der
Menschheit. Sie rithrt an die Hintergriindigkeit unseres Lebens und an den
Sinn unseres Daseins. Jede Zeit hat sie von neuem gestellt. In allen Religio-
nen spielt sie eine entscheidende Rolle. Und die Antwort, die man auf sie
gab? Soweit nur unsere Kunde zuriickreicht, war es von jeher die einhellige
Uberzeugung der Uberlebenden, dafl ihre Toten nicht géinzlich untergegangen
seien, sondern in einem anderen Zustand fortlebten, und man auch weiterhin
ihre Wirklichkeit erfahren konne. Mdgen die Vorstellungen vom Aufent-
haltsort der Toten, vom Totenreich, sowie von der Art ihres Weiterlebens
noch so sehr abhingig gewesen sein von der jeweiligen Kulturstufe, von den
mythologischen und magischen Anschauungen eines Volkes, der allgemeine
und unausrottbare Glaube, dafl die Toten noch leben, mufl in tieferen Ein-
sichten seine Wurzeln gehabt haben,

Um so verwunderlicher muf} es erscheinen, wenn dieser Glaube trotz Chri-
stentum und seiner Botschaft vom Weiterleben nach dem Tode, vom Gericht,
vom Reinigungsort, von der Auferstehung, von ewiger Errettung und ewiger
Verdammung in der heutigen Generation nicht sonderlich lebendig ist. Man
braucht dabei nicht einmal an jene zu denken, die meinen, der Glaube an die
Unsterblichkeit sei fiir uns aufgeklarte Menschen des zwanzigsten Jahrhun-
derts nicht mehr tragbar, weil unvereinbar mit unseren naturwissenschaft-
lichen Erkenntnissen. Auch fiir den Christen ist der Gedanke an die Toten
keine alltégliche und selbstverstdndliche Sache mehr. Er bleibt — von beson-
deren Trauerfillen abgesehen — auf wenige feierliche Gedenktage: den
Allerseelentag, den Totensonntag, beschrinkt. Wir leben nicht mehr mit den
Toten, wir gehen nicht mehr mit ihnen um, die Toten sind nicht mehr unter
uns, als zu uns gehoérig und auf uns wartend, wie es noch in einer Zeit.der Fall
war, da wir iiber den Friedhof zum heiligen Opfer gingen und, bevor wir vor
Gottes Antlitz hintraten, mit unseren Toten Zwiesprache hielten. Die Volker
Ostasiens mit ihrem Ahnenkult sind auch heute noch ihren Toten inniger ver-
bunden als wir Christen des Westens. Das hat mancherlei Griinde, die nicht
in erster Linie beim Einzelnen zu suchen sind, sondern in der ganzen Atmo-
sphire und Denkweise unserer Zeit, die in ihrem unaufhérlichen Getriebe
keinen Raum mehr 1afit fiir das Verweilen bei den Toten, fiir das Hinabstei-
gen zu dem Ort, wo sie wohnen. Wer heute an die Toten denkt, wer mit ihnen
wie mit einem hier und jetzt Gegenwartigen spricht, ihren Bittruf vernimmt,
ihre Liebe erfahrt, nicht nur in seltenen Augenblicken, sondern sie gleichsam
in sein Leben miteinbeziehend, der hat an der heutigen Welt, ihrer Gestalt
und ihren Gewohnheiten, keine Hilfe mehr, sondern ist weithin auf sich selbst
angewiesen; er mufl ganz personlich und aus eigener Initiative jene Hilfen
ergreifen, die ihm der christliche Glaube und die Kirche mit ihrem Reichtum



322 Friedrich Wulf

an Gebeten und heiligen Zeichen darreichen. Wo aber ist der Ausgangspunkt
fir diese personliche Initiative, fiir die tatsdchliche Umsetzung des Glaubens
in das tagliche Leben?

Dieser Ausgangspunkt liegt in der Erfahrung, in der inneren Erfahrung,
daf die Toten noch leben und uns verbunden sind. Man denke dabei nicht an
Totenerscheinungen und Spukgeschichten. Davon soll hier nicht die Rede sein.
Wir meinen vielmehr jene Erfahrung, die der Liebende macht, wenn er einen
geliebten Menschen durch den Tod verliert. Wenn es eine echte, selbstlose
Liebe war, die beide einander jahrelang geeint hatte, dann weifl der Zuriick-
bleibende, dafl der Verstorbene nicht in jeder Weise von ihm gegangen ist,
dafl die Liebe vielmehr den Tod iiberdauert, die Schranken des Todes iiber-
steigt. Er weifl es aus Erfahrung. Denn er hat es oft erlebt, daf} die Liebe nicht
an die raumliche Gegenwart des Geliebten gebunden war, dafl die Liebe mehr
intendiert als den Leib des anderen, daf} sie seine Person, sein Herz meint. In
der Liebe iibersteigt der Liebende sich selbst und geht mit seinem Geist zum
anderen hintiber, dorthin, wo der andere er selbst ist, dieser Liebenswerte
oder auch Liebebediirftige und Hilfesuchende. Immer ist der Liebende mehr
bei dem Geliebten als bei sich selbst. Er vergifit sich zugunsten des anderen, er
lebt mit ihm und fiir ihn, er ist mit ihm im Geist — und das ist die tiefste, die
eigentliche Wirklichkeit unseres Menschseins — eine Einheit, ein Herz und
eine Seele, wie wir so schon sagen. Wer wirklich geliebt und Liebe empfangen
hat, konnte — um ein Wort Gertrud von Le Fort’s aus dem ,Kranz der Engel®
zu variieren — sagen: ,Und ich komm nicht, wann ich komme, und ich geh
nicht, wann ich geh.“ Eine tiefere Einsicht in die Unverganglichkeit des per-
sonalen Geistes, als der Liebende sie hat, gibt es nicht.

Wer diese Einsicht gewonnen, wer die Erfahrung der wahrhaft Liebenden
gemacht hat, fiir den ist der Tod nicht das letzte Wort, das tiber ein Menschen-
leben gesprochen wird, fiir den lebt der Tote weiter. Mag der Zuriickbleibende
auch iiber den Verlust der leiblichen Gegenwart des Geliebten trauern — wie
kénnte es anders sein, da wir am Sichtbaren und Greifbaren uns immer wieder
der geistigen Wirklichkeit versichern —, im Grunde seines Herzens ist er
getrostet, weil er um die innige Ndhe des Geliebten weifl, und wenn er ein
Christ ist, lebt er sogar in der Hoffnung auf ein leibhaftiges Wiedersehen. Im
Ereignis des Todes wird allerdings offenkundig, ob unsere Liebe zu einem
anderen Menschen echt und selbstlos war oder nicht. Wenn wir ihn nur fiir
uns haben wollten, wenn er nur unser Dasein ausfiillen sollte, wenn wir ihn
nicht freigaben, keine Ehrfurcht vor ihm und seinem Eigenwert hatten, wenn
er gar nur das Objekt unserer Befriedigung war, dann nimmt ihn uns der
Tod ganz und unwiderruflich. Der Tod ist ein Gericht iber unsere Selbst-
sucht; er zerreifit den Schleier der Liige, mit dem wir die Wirklichkeit unseres
Herzens verdeckt hatten. Mag ein Mensch noch so heftig iiber einen Toten
trauern, das allein ist noch kein Beweis fiir die Tiefe seiner Liebe zu dem
Dahingeschiedenen. Im Gegenteil, die untrostliche Trauer, die sich nicht
trosten lassen will, ist fiir gewdhnlich ein Anzeichen dafiir, dafl unsere Liebe
sehr selbstsiichtig war, und wir den anderen mehr in seiner leiblichen Gestalt



Unsere Toten 323

als in seiner Seele gesucht hatten. Oft bringt das Leben selbst eine solche Un-
lauterkeit, eine solche Tduschung an den Tag; denn manche von denen, die
heute noch trauern und weinen, haben morgen schon den Verstorbenen ver-
gessen. Die Oberfldchlichkeit und Siindhaftigkeit so vieler menschlicher Be-
ziehungen in unserer Zeit sind mit ein Grund, weshalb fiir uns die Toten
nicht mehr lebendig sind, und wir nicht mehr mit den Toten leben.

Nur der wahrhaft Liebende wird darum fiir die Botschaft des Evangeliums
und ihre Trostung so zugénglich sein, dafl er von ihr erfiillt und verwandelt
wird. Der andere — auch der Christ — wird nur Worte héren, die also sein Herz
nicht erreichen. Der Glaube an das ewige Leben und die Auferstehung von
den Toten ist nur dann lebendig und eine Kraft fiir uns, wenn er aus einem
liebenden Herzen kommt. Darum weisen uns so viele Texte der Totenliturgie
der Kirche auf diese Liebe hin. Sie leiten uns dazu an, auch jetzt, im Leid,
nicht in erster Linie an uns, sondern an die Verstorbenen zu denken, fiir sie
zu bitten, zu opfern, Fursprache einzulegen, ,Die ewige Ruhe schenke ihnen,
Herr, und das nie verloschende Licht leuchte ihnen!“ ,Lafl sie von Deinen
heiligen Engeln aufgenommen und in das Paradies geleitet werden!“ Der
Christ weif}, dafl der T'od nicht ein selbstverstindliches Hiniibergleiten in die
Vollendung, in das Leben bei Gott bedeutet. Er weif) vielmehr aus seiner
eigenen Erfahrung, wie sehr jeder von uns zuvor der verzeihenden Liebe
Gottes bedarf. Er weifl aber auch, daf dieser Verzeihung, die uns aus Gnade,
ohne unser Verdienst, gewihrt wird, eine Reinigung und Lauterung des Her-
zens folgen mufl, die alle Selbstsucht, alle Unwahrhaftigkeit, alle unlautere
Begierde im Feuer der Liebe Gottes verbrennt. In dieser schmerzlichen Laute-
rung will er dem geliebten Menschen, den der Tod ihm genommen hat, mit
seinem Gebet zu Hilfe kommen, und in ebendieser Hilfe, in seinem Liebes-
dienst erfahrt er wieder wie nie zuvor die innige Verbundenheit mit dem
Toten; die Nihe zu ihm ist sogar hier, weil sie aus selbstlosem Herzen kommt,
im Grunde noch gréfier geworden, auch wenn sie nicht immer erlebnismaBig
erfahren wird, Die Toten danken es uns in dem Mafle, als die Liebe ihres
gelduterten Herzens wieder auf uns zuriickstrahlt.

Nur der Liebende lebt mit den Toten; nur fiir ihn sind sie lebendig. Wenn
wir nun feststellen missen, dafl unsere Liebe zu dem verstorbenen Gatten, zu
den Eltern, zu den Kindern, zu Verwandten und Freunden wihrend ihres
Lebens von Selbstsucht und Siinde nicht frei war, und wenn unsere Trauer
oder das Vergessen dies offenbar macht, dann geben uns die Toten eine
einzigartige Moglichkeit, unser Verhiltnis zu ihnen noch einmal aufzuholen
und in die selbstlose Liebe heimzufiihren. Sie bitten uns um unsere Liebe und
schenken uns ihre trostliche Nahe; sie rufen uns zu sich hiniiber und sagen uns
zugleich, dafl sie noch leben. Nur im betenden Verweilen bei den Toten erfiillt
uns die selige Hoffnung, dafl wir einander wiedersehen werden von Ange-
sicht zu Angesicht. Im Gebet erfahren wir am tiefsten, was es heifit: ,Und ich
komm nicht, wann ich komme, und ich geh nicht, wann ich geh.“ Unsere Toten,
die im Glauben und in der Liebe gestorben sind, sind nicht tot, sondern leben
mitten unter uns.





