
Unsere Toten 

Von Friedrich Wulf SJ, München 

Was ist mit unseren Toten? Diese Frage gehört zu den Urfragen der 
Menschheit. Sie rührt an die Hintergründigkeit unseres Lebens und an den 
Sinn unseres Daseins. Jede Zeit hat sie von neuem gestellt. In allen Religio- 
nen spielt sie eine entscheidende Rolle. Und die Antwort, die man auf sie 
gab? Soweit nur unsere Kunde zurückreicht, war es von jeher die einhellige 
Überzeugung der Überlebenden, daß ihre Toten nicht gänzlich untergegangen 
seien, sondern in einem anderen Zustand fortlebten, und man auch weiterhin 
ihre Wirklichkeit erfahren könne. Mögen die Vorstellungen vom Aufent- 
haltsort der Toten, vom Totenreich, sowie von der Art ihres Weiterlebens 
noch so sehr abhängig gewesen sein von der jeweiligen Kulturstufe, von den 
mythologischen und magischen Anschauungen eines Volkes, der allgemeine 
und unausrottbare Glaube, daß die Toten noch leben, muß in tieferen Ein- 
sichten seine Wurzeln gehabt haben. 

Um so verwunderlicher muß es erscheinen, wenn dieser Glaube trotz Chri- 
stentum und seiner Botschaft vom Weiterleben nach dem Tode, vom Gericht, 
vom Reinigungsort, von der Auferstehung, von ewiger Errettung und ewiger 
Verdammung in der heutigen Generation nicht sonderlich lebendig ist. Man 
braucht dabei nicht einmal an jene zu denken, die meinen, der Glaube an die 
Unsterblichkeit sei für uns aufgeklärte Menschen des zwanzigsten Jahrhun- 
derts nicht mehr tragbar, weil unvereinbar mit unseren naturwissenschaft- 
lichen Erkenntnissen. Auch für den Christen ist der Gedanke an die Toten 
keine alltägliche und selbstverständliche Sache mehr. Er bleibt • von beson- 
deren Trauerfällen abgesehen • auf wenige feierliche Gedenktage: den 
Allerseelentag, den Totensonntag, beschränkt. Wir leben nicht mehr mit den 
Toten, wir gehen nicht mehr mit ihnen um, die Toten sind nicht mehr unter 
uns, als zu uns gehörig und auf uns wartend, wie es noch in einer Zeit der Fall 
war, da wir über den Friedhof zum heiligen Opfer gingen und, bevor wir vor 
Gottes Antlitz hintraten, mit unseren Toten Zwiesprache hielten. Die Völker 
Ostasiens mit ihrem Ahnenkult sind auch heute noch ihren Toten inniger ver- 
bunden als wir Christen des Westens. Das hat mancherlei Gründe, die nicht 
in erster Linie beim Einzelnen zu suchen sind, sondern in der ganzen Atmo- 
sphäre und Denkweise unserer Zeit, die in ihrem unaufhörlichen Getriebe 
keinen Raum mehr läßt für das Verweilen bei den Toten, für das Hinabstei- 
gen zu dem Ort, wo sie wohnen. Wer heute an die Toten denkt, wer mit ihnen 
wie mit einem hier und jetzt Gegenwärtigen spricht, ihren Bittruf vernimmt, 
ihre Liebe erfährt, nicht nur in seltenen Augenblicken, sondern sie gleichsam 
in sein Leben miteinbeziehend, der hat an der heutigen Welt, ihrer Gestalt 
und ihren Gewohnheiten, keine Hilfe mehr, sondern ist weithin auf sich selbst 
angewiesen; er muß ganz persönlich und aus eigener Initiative jene Hilfen 
ergreifen, die ihm der christliche Glaube und die Kirche mit ihrem Reichtum 



322 Friedridi Wulf 

an Gebeten und heiligen Zeichen darreichen. Wo aber ist der Ausgangspunkt 
für diese persönliche Initiative, für die tatsächliche Umsetzung des Glaubens 
in das tägliche Leben? 

Dieser Ausgangspunkt liegt in der Erfahrung, in der inneren Erfahrung, 
daß die Toten noch leben und uns verbunden sind. Man denke dabei nicht an 
Totenerscheinungen und Spukgeschichten. Davon soll hier nicht die Rede sein. 
Wir meinen vielmehr jene Erfahrung, die der Liebende macht, wenn er einen 
geliebten Menschen durch den Tod verliert. Wenn es eine echte, selbstlose 
Liebe war, die beide einander jahrelang geeint hatte, dann weiß der Zurück- 
bleibende, daß der Verstorbene nicht in jeder Weise von ihm gegangen ist, 
daß die Liebe vielmehr den Tod überdauert, die Schranken des Todes über- 
steigt. Er weiß es aus Erfahrung. Denn er hat es oft erlebt, daß die Liebe nicht 
an die räumliche Gegenwart des Geliebten gebunden war, daß die Liebe mehr 
intendiert als den Leib des anderen, daß sie seine Person, sein Herz meint. In 
der Liebe übersteigt der Liebende sich selbst und geht mit seinem Geist zum 
anderen hinüber, dorthin, wo der andere er selbst ist, dieser Liebenswerte 
oder auch Liebebedürftige und Hilfesuchende. Immer ist der Liebende mehr 
bei dem Geliebten als bei sich selbst. Er vergißt sich zugunsten des anderen, er 
lebt mit ihm und für ihn, er ist mit ihm im Geist • und das ist die tiefste, die 
eigentliche Wirklichkeit unseres Menschseins • eine Einheit, ein Herz und 
eine Seele, wie wir so schön sagen. Wer wirklich geliebt und Liebe empfangen 
hat, konnte • um ein Wort Gertrud von Le Fort's aus dem •Kranz der Engel" 
zu variieren • sagen: •Und ich komm nicht, wann ich komme, und ich geh 
nicht, wann ich geh." Eine tiefere Einsicht in die Unvergänglichkeit des per- 
sonalen Geistes, als der Liebende sie hat, gibt es nicht. 

Wer diese Einsicht gewonnen, wer die Erfahrung der wahrhaft Liebenden 
gemacht hat, für den ist der Tod nicht das letzte Wort, das über ein Menschen- 
leben gesprochen wird, für den lebt der Tote weiter. Mag der Zurückbleibende 
auch über den Verlust der leiblichen Gegenwart des Geliebten trauern • wie 
könnte es anders sein, da wir am Sichtbaren und Greifbaren uns immer wieder 
der geistigen Wirklichkeit versichern •, im Grunde seines Herzens ist er 
getröstet, weil er um die innige Nähe des Geliebten weiß, und wenn er ein 
Christ ist, lebt er sogar in der Hoffnung auf ein leibhaftiges Wiedersehen. Im 
Ereignis des Todes wird allerdings offenkundig, ob unsere Liebe zu einem 
anderen Menschen echt und selbstlos war oder nicht. Wenn wir ihn nur für 
uns haben wollten, wenn er nur unser Dasein ausfüllen sollte, wenn wir ihn 
nicht freigaben, keine Ehrfurcht vor ihm und seinem Eigenwert hatten, wenn 
er gar nur das Objekt unserer Befriedigung war, dann nimmt ihn uns der 
Tod ganz und unwiderruflich. Der Tod ist ein Gericht über unsere Selbst- 
sucht; er zerreißt den Schleier der Lüge, mit dem wir die Wirklichkeit unseres 
Herzens verdeckt hatten. Mag ein Mensch noch so heftig über einen Toten 
trauern, das allein ist noch kein Beweis für die Tiefe seiner Liebe zu dem 
Dahingeschiedenen. Im Gegenteil, die untröstliche Trauer, die sich nicht 
trösten lassen will, ist für gewöhnlich ein Anzeichen dafür, daß unsere Liebe 
sehr selbstsüchtig war, und wir den anderen mehr in seiner leiblichen Gestalt 



Unsere Toten 323 

als in seiner Seele gesucht hatten. Oft bringt das Leben selbst eine solche Un- 
lauterkeit, eine solche Täuschung an den Tag; denn manche von denen, die 
heute noch trauern und weinen, haben morgen schon den Verstorbenen ver- 
gessen. Die Oberflächlichkeit und Sündhaftigkeit so vieler menschlicher Be- 
ziehungen in unserer Zeit sind mit ein Grund, weshalb für uns die Toten 
nicht mehr lebendig sind, und wir nicht mehr mit den Toten leben. 

Nur der wahrhaft Liebende wird darum für die Botschaft des Evangeliums 
und ihre Tröstung so zugänglich sein, daß er von ihr erfüllt und verwandelt 
wird. Der andere • auch der Christ•wird nur Worte hören, die also sein Herz 
nicht erreichen. Der Glaube an das ewige Leben und die Auferstehung von 
den Toten ist nur dann lebendig und eine Kraft für uns, wenn er aus einem 
liebenden Herzen kommt. Darum weisen uns so viele Texte der Totenliturgie 
der Kirche auf diese Liebe hin. Sie leiten uns dazu an, auch jetzt, im Leid, 
nicht in erster Linie an uns, sondern an die Verstorbenen zu denken, für sie 
zu bitten, zu opfern, Fürsprache einzulegen, •Die ewige Ruhe schenke ihnen, 
Herr, und das nie verlöschende Licht leuchte ihnen!" •Laß sie von Deinen 
heiligen Engeln aufgenommen und in das Paradies geleitet werden!" Der 
Christ weiß, daß der Tod nicht ein selbstverständliches Hinübergleiten in die 
Vollendung, in das Leben bei Gott bedeutet. Er weiß vielmehr aus seiner 
eigenen Erfahrung, wie sehr jeder von uns zuvor der verzeihenden Liebe 
Gottes bedarf. Er weiß aber auch, daß dieser Verzeihung, die uns aus Gnade, 
ohne unser Verdienst, gewährt wird, eine Reinigung und Läuterung des Her- 
zens folgen muß, die alle Selbstsucht, alle Unwahrhaftigkeit, alle unlautere 
Begierde im Feuer der Liebe Gottes verbrennt. In dieser schmerzlichen Läute- 
rung will er dem geliebten Menschen, den der Tod ihm genommen hat, mit 
seinem Gebet zu Hilfe kommen, und in ebendieser Hilfe, in seinem Liebes- 
dienst erfährt er wieder wie nie zuvor die innige Verbundenheit mit dem 
Toten; die Nähe zu ihm ist sogar hier, weil sie aus selbstlosem Herzen kommt, 
im Grunde noch größer geworden, auch wenn sie nicht immer erlebnismäßig 
erfahren wird. Die Toten danken es uns in dem Maße, als die Liebe ihres 
geläuterten Herzens wieder auf uns zurückstrahlt. 

Nur der Liebende lebt mit den Toten; nur für ihn sind sie lebendig. Wenn 
wir nun feststellen müssen, daß unsere Liebe zu dem verstorbenen Gatten, zu 
den Eltern, zu den Kindern, zu Verwandten und Freunden während ihres 
Lebens von Selbstsucht und Sünde nicht frei war, und wenn unsere Trauer 
oder das Vergessen dies offenbar macht, dann geben uns die Toten eine 
einzigartige Möglichkeit, unser Verhältnis zu ihnen noch einmal aufzuholen 
und in die selbstlose Liebe heimzuführen. Sie bitten uns um unsere Liebe und 
schenken uns ihre tröstliche Nähe; sie rufen uns zu sich hinüber und sagen uns 
zugleich, daß sie noch leben. Nur im betenden Verweilen bei den Toten erfüllt 
uns die selige Hoffnung, daß wir einander wiedersehen werden von Ange- 
sicht zu Angesicht. Im Gebet erfahren wir am tiefsten, was es heißt: •Und ich 
komm nicht, wann ich komme, und ich geh nicht, wann ich geh." Unsere Toten, 
die im Glauben und in der Liebe gestorben sind, sind nicht tot, sondern leben 
mitten unter uns. 




