»Du bist ein gnidiger und barmherziger Gott« (Jonas 4, 2)

Von Johannes Méllerfeld SJ, Miinster/Westf.

Flucht — wohin?

Was Flucht ist, unsere Zeit hat es erfahren. ,Weg unsrer Flucht — Weg ohne
Gnade!“ sagt Agnes Miegel in der Rickschau auf das 1945 Erlebte. Zu Tausenden
und Millionen sind sie in den letzten Jahren geflohen, in vielen Lindern der Erde.

Wie viele es sind, wer kann es zahlen? Die einen meinen 30 Millionen, die andern
150 Millionen — uniibersehbare Schar!.

»Wir wandern, wir wandern, endloser Zug,
Volk, das die Geiflel des Krieges schlug,
Entwurzelter Wald, von der Flut getragen, —
Wohin?
Wohin? — — —¢

So wieder Agnes Miegel. Diese massenhafte Flucht aber in ein ungewisses Neue
hinein ist Bild eines viel gewaltigeren, wenn auch nicht so sinnenfélligen Geschehens,
der geistigen Flucht aus dem, was bisher dem Menschen Heimat war — wohin,
wohin? Vor 25 Jahren hat Max Picard in einem grofl geschauten Bild unsere Zeit
so gezeichnet: ,Die Fludht vor Gott“. Man wird beim Lesen dieser Schrift bestirzt
inne werden, wie sehr die Menschheit das Ihre getan hat, Picards Vision zu bestiti-
gen: unsere Zeit ist Flucht vor Gott, Flucht wie nie zuvor. Wohin, wohin? Damals
hat ein Kritiker des Buches — wohl zu Unrecht — angemerkt: ,Das Geheimnis der
«grofleren Liebe» wird iiberdunkelt durch das alttestamentliche Gerichtspathos der
Propheten: der Eine Einzige Gott, vor dem die Welt «Feuer und Schwefel» wird.“1a
Nun, gerade bei den Propheten wird uns in einem Buche von der Flucht vor Gott
berichtet, von der Flucht sogar eines Propheten, der doch besonders nah bei Gott
hitte stehen miissen. Flucht wohin? Es wird fir uns trostlich sein, bestétigt zu finden,
was Picard am Ende seiner Ausfithrungen zeigt: rascher als der flichende Mensdch ist
Gottes Liebe; wohin der Mensch auch eilen mag, Gottes Liebe ist schon da und er-
wartet ihn. Das ist in dem Prophetenbiichlein, das wir meinen, Jonas, auf besonders
eindrucksvolle Art erzahlt; und es lohnt sich schon, wieder einmal hineinzuschauen,
auch wenn der Einstieg etwas Mithe machen sollte.

Er sei ndmlich jetzt an einer Stelle versucht, die seit langem als besonders schwie-
rig gilt. Gott, der Haupthandelnde des Buches, wird mit verschiedenen Namen
benannt; und es ist nicht sofort ersichtlich, welchen Grund der 6ftere Wechsel des
Namens hat. Vielleicht 148t sich aber bei genauerem Zuschauen die schriftstellerische
Absicht und damit in neuem Licht die Botschaft des Biichleins erkennen. Scheuen wir
also die Miihe nicht!

1 Vgl. Herd.-Korr. 18 [1958/59] 521.
la E.Przywara, in: StdZ 130 (1936) 129.



»Du bist ein gndidiger und barfnherziger Gott” 325
Jahwe — Elohim — Jonas

Im Jonasbuch? wird Gott bald Elohim, bald Jahwe genannt. Warum? Liegen
dieser Erzdhlung, wie wir sie heute vorfinden, vielleicht verschiedene Quellen zu-
grunde? So dachte Béhme 1887 an eine jahwistische Haupt- und elohistische Neben-
erzahlung, die durch einen jahwistischen Schriftsteller erweitert worden seid. Das ist
etwas verwickelt; auflerdem steht Elohim dann immer noch in zwei Versen (4, 7. 9),
die eigentlich dem Jahwisten gehéren sollten. Heute ist man denn auch wohl all-
gemein davon abgekommen, im Gottesnamenwechsel des Jonasbuches ein Quellen-
scheidungsmerkmal zu sehent. Einen anderen Weg versuchte Boman 1936: Jahwe
meint den als gnddig bekannten Gott, Elohim den deus abscondituss. Damit hat er,
auch wenn sich seine These so nicht halten 14ft, eine wichtige Frage gestellt: Hat der
Wechsel inhaltliche Griinde? Ist er ein vom Schriftsteller bewuflt eingesetztes Stil-
mittel? So dafl die beiden Namen zwar denselben Triger meinen, aber unter ver-
schiedener Riicksicht?

Um eine Antwort auf diese Frage zu finden, werden wir gut tun, uns einen Uber-
‘blick zu verschaffen, indem wir simtliche Stellen mit dem Gottesnamen — es sind
in dem Biichlein ja nicht viele — herausschreiben, am besten in zwei Spalten, die
eine fiir Jahwe, die andere fiir Elohim.

1,1 es erging das Wort Jahwes an
Jonas
3 Jonas...um von Jahwe weg-
zufliechen

% Benutzt wurde vor allem folgende Literatur:

V.Ermoni, Dict de la Bible 111/2 Paris (1912) 1604—1613.

A.Condamin SJ, Dict Apol 11 Paris (1924) 1546—1559.

L.Dennefeld, DThC VIII/2 (1925) 1497—1504. .

J. Lippl, Der Prophet Jonas = Lippl-Theis, Die kleinen Propheten I Bonn (1937)
155—175.

M.Schumpp OP, Das Buds der zwilf Propheten (Herders Bibelkommentar X/2) Frei-
burg (1950) 159—181.

G. Fohrer, Neuere Literatur zur alttestamentlichen Prophetie, Theol Rundschan NF
19 (1951) 277—346.

F.Spadafora, Enciclopedia Cattolica VI (1951) 426—428,

C.Kuhl, Die Entstehung des Alten Testamentes, Bern (1953) 226—229 und 8755,

E.Haller, Die Erzihlung von dem Propheten Jona, Miinchen (1958) 54 S.

A.M.Goldberg, Das Buch Jonas, Freiburg (1959) 40 S.

J.Ziegler, Zur Einleitung in das Alte Testament, Bibl. Zeitschr NF 4 (1960) 137 bis
154: 145—149 und 153f.

Haller und Goldberg kamen mir erst nach Fertigstellung meiner Arbeit zu Gesicht. Beide
Hefte sind gutgegriindete Hilfe fiir Betrachtung und Verkiindigung. Als eine Bestatigung
sche ich dankbar an, was Haller zu 4, 4—6 schreibt, und die Erklirung Goldbergs zu 1, 8 und
4, 5 (welchen Vers anch Goldberg im Gegensatz zu vielen Neueren an seinem alten Platz be-
1aBt). Der Wedhsel der Gottesnamen wird in diesen Schriftchen kaum beriihrt.

$W.Béhme, ZAW (1887) 224—284; dariiber und iiber andere Versuche in dieser Rich-
tung Lippl 158.

*Vgl. Lippl, Schumpp, Fohrer; O. Eissfeldt, Einleitung in das AT, Ta-
bingen (1984) 451f.; A. Feuillet, Jonas, Dict Bibl Supplément IV (1949) 1104—1131:
1109; Artur W eiser, Einleitung in das AT* Géttingen (1957) 203f.

£  Th. Boman, Jakve og Elokim i Jonaboken, Norsk TT 7 (1936) 159—168. Hier nach
Fohrer 3151



826

10
14

16

Johannes Méllerfeld

um von Jahwe nach Tarsis zu
fahren

Jahwe warf einen Wind auf das
Meer

ich verehre Jahwe, den

auf der Flucht vor Jahwe

sie riefen zu Jahwe

»Ach, Jahwe*

»du, Jahwe, hast es veranlaf}t®
Furcht vor Jahwe

Opfer fur Jahwe

Jahwe sandte einen Fisch

2 Jonas betete zu Jahwe,

»ich rief zu Jahwe“
»Jahwe,

8 ,gedachte ich Jahwes”

4,2

3
4
6

10

»das Heil steht bei Jahwe*
Jahwe befahl dem Fisch
das Wort Jahwes erging
nach dem Wort Jahwes

Jonas betete zu Jahwe
»Ach, Jahwe*

»Und nun, Jahwe“

Da sprach Jahwe
Da beorderte Jahwe

da sprach Jahwe

1,5

6

O 00 O W

3,10
11

4,2

die Schiffer schrien jeder zu
seinem Elobim

»rufe zu deinem Elohim!“
»vielleicht gedenkt der Elohim

unser”
Elohim des Himmels

seinem Elohim

mein Elohim*“

eine grofle Stadt vor Elohim

die Niniviten glaubten Elohim
sie sollen zu Elohim rufen
vielleicht 14}t es sich Elohim
wieder gereuen

als Elohim ihr Tun sah

da gereute es Elohim des Unheils

»du bist ein gnadiger E1“

Elohim einen Rizinusstrauch
da gebot Elohim einem Wurm
da beschied Elohim einem Ost-
wind

da sprach Elohim zu Jonas



»Du bist ein gnddiger und barmherziger Gott“ 327

Die Zusammenstellung zeigt uns:
22 mal steht Jahwe allein;
12mal Elohim allein;
4 mal beide Namen verbunden: Jahwe-Elohim, Jahwe sein Elohim, Jahwe mein
Elohim, Jahwe Elohim des Himmels;
1mal steht Els,

Der Uberblick zeigt ferner: Jahwe ist stets der Gott des Jonas. Elohim ist die
allgemeinere Bezeichnung, kann die Gotter der Heiden meinen, aber auch Jahwe.
Und das einmalige EI? Es steht in jenem Satz, den die jetzige Eckerbibel” im Jonas-
abschnitt als einzigen durch Kursivdruck hervorhebt, wohl weil man in ihm den
Kernsatz der Lehre dieses Buches sehen soll: attha el-channun, du bist ein gnadiger
Gott. Was die Schulbibel durch die Form der Drucktypen hervorhebt, darauf lenkt
der antike Schriftsteller die Aufmerksamkeit durch die Wahl des Gottesnamens.
Eine gewisse Schwierigkeit bleibt fiir das vierte Kapitel; doch 1a8}t sich aus dem, was
wir als Regel erkannt haben, vielleicht auch hier eine Lésung finden.

Dafi Jahwe stets den Gott des Jonas bezeichnet, pafit zu dem, was neuere Exegese
auch sonst betont: Jahwe ist Gott als Bundesgott Israels8. Diesem Volk hat er seinen
Namen offenbart: ,Ich bin, der ich bin® (Ex 3, 14). Dieser Name will dem Zusam-
menhang nach nicht eine metaphysische Aussage machen (nicht: Gott ist ens a se),
sondern cine geschichtliche Aussage: ,Ich bin der Gott deines Vaters, der Gott Abra-
hams, der Gott Isaaks und der Gott Jakobs ... ich selbst werde mit dir sein... So
sollst du zu den Israeliten sagen: der ,Ich bin‘ hat mich zu euch gesandt.“ Mit andern
Worten: Gott bleibt sich stets gleich; er ist der Getreue; er wird seine Versprechun-
gen, die er den Vitern gemacht hat, an ihren Kindern erfiillen. Jahwe ist also der
Gott, wie er sich seinem auserwahlten Volk kundgetan hat, wie er von diesem er-
kannt und bekannt wird, wie er diesem Volk seinen Beistand versprochen hat und
ihm helfend zur Seite steht, wie er aber auch von diesem Volk den Dienst besonderer
Treue erwarten darf. Jahwe ist Israels Bundesgott und Ruhm. Mogen andere Volker
sich ihrer Gotzen rihmen, so gilt doch ,El Elohim Jahwe“ (Ps 50 [49] 1): iiber allen
Michten und Gewalten die héchste Macht und Gewalt ist Jahwe$. Zu seinem Bun-
desvolk steht Jahwe in personlichem Verhiltnis, und darum auch zu denen, die er
in diesem Volk als seine Boten erwedkt, zu den Propheten.

Und es geschah Wort Jahwes an Jonas, Sohn des Amittai. Und es geschah: das
ist im Hebrdischen eine beliebte Art, die Erzahlung einzuleiten!®. Und es geschah . ..
Wer diese Worte hort, weifl: jetzt lohnt es sich zu lauschen; man will mir etwas

¢ Die Zahlen im Dict Bibl III/2 (1912) 1222 sind danach zu berichtigen; ebenso ist die
Aufzihlung bei Eissfeldt 451f. (s. Anm. 4) zu erginzen. Unsere Zusammenstellung be-
ricksichtigt nicht den Wechsel von Elohim und ha-Elohim.

7 Katholische Schulbibel, Disseldorf (1957) 121.

8 Vgl. M. Buber, Der Glaube der Propheten, Ziirich (1950) 42—51: JHWH und Israel.

% Wenn wir den iberlieferten Text stehen lassen, so fiigt er sich ausgezeichnet in den
Gedankengang des Psalmes, wie ihn E. Beaucam p OFM gezeichnet hat: La Théophanie
du Psaume 50 (49), NRTh 81 (1959) 897—915; die Haufung der Gottesnamen an dieser
Stelle ist gar nicht so befremdend und verdichtig, wie Beaucamp es nach dem Vorgang
anderer Exegeten meint (9004).

1 So mit Recht etwa J.Knabenbauer S], Commentarius in prophetas minores 12 Pa-
ris (1924) 455 unter Berufung aof Jos 1,1; Richt 1,1; 1 Sam 1, 1; Ruth 1, 1; Esth 1,1; Ez 1, 1.
Andersz.B.Lippl 159 und Kuhl 228.



328 ‘ Johannes Mdllerfeld

erzihlenl!. Wort Jahwes an Jonas, Sohn des Amittai. Der personliche Gott spricht
zu einem Menschen1?, zu einer Personlichkeit mit ganz bestimmter Vergangenheit,
ganz bestimmter Herkunft, ruft ihn in seiner Eigenart, ruft ihn bei Namen. Wie
liebevoll Jahwe auf die Eigenart solch eines Gerufenen eingeht, das zeigt uns gerade
das Jonasbuch. Liebevoll heifit nicht sentimental.

Jahwe ruft, befiehlt, knapp und bestimmt. Einsilbig. Kum, lech! Auf, geh! Das
Ziel wird genannt und nur kurz charakterisiert: Nach Ninive, der groflen Stadt! Die
Aufgabe wird umrissen: Predige ihr, denn aufgestiegen ist ihre Bosheit vor mein
Antlitz. Kurz, doch klar. Kein iiberfliissiges Wort. Jahwe kann von seinem Geschopf
Gehorsam erwarten. Und die Antwort dieses Geschopfes? Jonas kennt den Willen
Gottes genau. ,Und aufstand Jonas“, aber dann fahrt der Text fort: ,um zu flichen.*
Durch Wortstellung und Wiederholung wird unterstrichen: ,um zu flichen nach
Tarsis, weg vom Angesicht Jahwes.“ In den duflersten Osten hatte Jahwe ihn ge-
sandt; in den dufiersten Westen will Jonas flichen. Warum, sagt er selber im 4. Ka-
pitel: ,Ach, Jahwe, habe ich das nicht gesagt, als ich noch in meinem Lande war?
Deshalb wollte ich zuvor nach Tarsis flichen; denn ich wufite, daf du ein gnddiger
und barmherziger Gott (el-channun) bist, langmiitig und reich an Huld, der sich des
Unheils gereuen 14fit.“ Welchen Sinn hat demnach die Flucht? Vielfach meint man:
hier ist ersichtlich, dafl die Erzahlung aus verschiedenen Quellen zusammengeflos-
sen ist. Sinn hat die Flucht nur, wenn Jonas nach Art damaliger Heiden aiberzeugt
ist: der Gott meines Volkes hat nur im Land meines Volkes Herrschergewalt; habe
ich die Landesgrenze iiberschritten, bin ich seinem Einflu entronnen. Anderseits
bekennt er wihrend des Seesturms: ,Ich verehre Jahwe, den Elohim des Himmels,
der das Meer und das Festland gemacht hat“, bekennt also die allumfassende Macht
Jahwes. Hier, sagt man, ist ein unausgeglichener Zwiespalt im Buch. — Der Zwie-
spalt ist da, aber nicht im Buch, sondern im Herzen des Jonas; und der Schriftsteller
zeigt hier feine Menschenbeobachtung. Jonas weill genau, dafl er Jahwe nicht ent-
rinnen kann, und er versucht es doch. Gegen bessere Einsicht handeln, gegen Gottes
klar erkannte Oberherrschaft sich auflehnen, das ist Siinde. Siinde ist sinnlos. Jonas
tut dies Sinnlose, weil ihm Gottes Wille nicht pafit. Vielleicht, weil es ihm persén-
lich nicht pafit, ein Strafgericht anzukiindigen, das — wegen der Bufie der Leute —
doch nicht kommen wird. Vielleicht paflt ihm, dem Israeliten es nicht, dafl Jahwe,
ihr Bundesgott, gnadig sein will gegeniiber einem anderen, einem heidnischen,
einem den Israeliten politisch gefdhrlichen Volk, Jedenfalls, Gottes Wille pafit ihm
nicht, und alles in jhm béumt sich dagegen auf. Von dieser Stimmung 148t er sich
jetzt treiben, wider bessere Einsicht. Die Erzahlung wird unverstiandlich, wenn man
meint, wenigstens zu Anfang habe Jonas Jahwes Macht fiir anf Israels Grenzen
beschrinkt gehalten; denn dann wiirde Jahwes Macht ja auch nicht bis nach Ninive

11 Uber den geschichtlichen Charakter einer solchen Erzihlung ist damit noch nichts aus-
gesagt. Was das Jonasbuch angeht, siche etwa Condamin, Lippl, Fohrer und
neucstens Ziegler. Spadafora 427: ,Un insieme di indizi favorisce I'interpretazione
parabolica, che ¢ sempre piil seguita dagli esegeti moderni (Lagrange,VanHoonak-
ker,Tobac, Lesetre, Holzhey, Gigot, Dennefeld, Chaine, Feuil-
let, e gias. Gregorio NazianzenoeR. Simon).“

12 _Das Sprechen ist fiir den Hebrier das charakteristische Signum der Personalitit.*
A. Deissler, Das Vollkommenheitsideal nach dem Alten Testament, Gul. 32 (1959)
328—339: 334.



»Du bist ein gnéidiger und barmherziger Gott” 329

reichen. Jonas kennt Jahwes Macht und flieht doch. Sinnlose Flucht. Wie sie auch
heute millionenfach geschieht.

Jonas flieht vor Jahwe. Was dann folgt, kann jetzt nur kurz gestreift werden: wie
Gott ihn aus der scheinbaren Geborgenheit im Schiffsinnern herausholt, wie Jonas
schutzlos in die wilden Meereswogen geworfen wird, wie Gott ihm durch den Fisch
neue Geborgenheit und Rettung schenkt, und wie zum zweitenmal der Ruf Gottes
an ihn ergeht: Auf! Geh! Diesmal gehorcht Jonas. Er zieht durch Ninive mit der
Predigt: ,Noch vierzig Tage, dann wird Ninive zerstort!* Doch Ninive tut Bufle,
und darum zerstort Gott es nicht. Hier setzt das vierte Kapitel ein, das genauer
betrachtet werden mufl. Es ist kostlich, wie es Jahwe im Verhiltnis zu seinem Pro-
pheten schildert. Es wird sich lohnen, zunichst den Text sich zu vergegenwirtigen
und dabei auf den Wechsel im Gottesnamen zu achten.

Elohim straft Ninive nicht. ,Das verdroff Jonas gar sehr, und er ward zornig.
Und er betete zu Jahwe und sprach: «Ach Jahwe, habe ich das nicht gesagt, als ich
noch in meiner Heimat war? Deshalb wollte ich dir zuvorkommen und nach Tarsis
flichen, denn ich wufite, dafl du ein gerechter und barmherziger Gott bist, langsam
zum Zorn und reich an Gnade, und daf} dich das Bése gereut. Und nun, Jahwe,
nimm doch mein Leben von mir, denn es ist besser, ich sterbe, als dal ich am Leben
bleibe.» Da sprach Jahwe: «Ist es wohl recht, dafi du zornig bist?» Und Jonas ging
zur Stadt hinaus und lief} sich im Osten der Stadt nieder, machte sich daselbst eine
Hatte und safl in deren Schatten, um zu sehen, was mit der Stadt geschehen wiirde.
Und Jahwe Elohim bestimmte eine Rizinusstaude, daf} sie iiber Jonas emporwachse,
Schatten gebe seinem Haupte, um ihn von seinem Unmut zu befreien. Und Jonas
freute sich sehr itber den Rizinusstrauch. Am anderen Morgen aber, als die Morgen-
rote emporstieg, da entbot Elohim einen Wurm, der stach die Rizinusstaude, und die
verdorrte. Als nun die Sonne aufging, bestellte Elohim einen glihenden Ostwind,
und die Sonne stach dem Jonas auf den Kopf, dafl er ganz ermattete, sich den Tod
wiinschte und sprach: «Es ist besser, ich sterbe, als daff ich am Leben bleibe.» Da
sprach Elohim zu Jonas: «Ist es wohl recht, dafl du ziirnest wegen der Rizinus-
staude?» Da erwiderte er: «Mit Recht bin ich erziirnt und mochte sterben.» Da sprach
Jahwe: «Du hast Mitleid mit dem Rizinusstrauch, um den du dich nicht gemiiht hast
und den du nicht herangezogen hast, der in einer Nacht heranwuchs und in einer
Nadcht verging. Und ich sollte nicht Mitleid haben mit Ninive, der groflen Stadt, in
der mehr als 120 000 Menschen leben, die nicht zwischen rechts und links unterschei-
den kdnnen, und soviel Vieh?»“ (Nach Schumpp)

Ob sich in dem Wedhsel der Gottesnamen die Handlung, das innere Geschehen,
widerspiegelt? Wie denn? Wir sehen Jonas nach seiner Predigt. Er hat gehordht,
wochenlang gearbeitet, aber nur widerwillig. Es pafit ihm immer noch nicht, was
Gott vorhat. Er sagt das auch Jahwe deutlich genug, und seine ganze Stimmung,
besser Verstimmung, gipfelt in dem Satz, den er immer von neuem sagt: ,Ich mochte
sterben!“ So recht wie ein eigensinniges Kind. Gott konnte ihn links liegen lassen,
diesen undankbaren Starrkopf. Gott aber verliert die Geduld nicht. Er wirbt um die
Seele des Propheten. Thn zum Nachdenken zu bringen, fragt er: ,Ist es recht, dafl
du zornig bist?“ Und Jonas? Gibt iiberhaupt keine Antwort, packt seine Sachen, geht
zur Stadt hinaus und bezieht dort einen Beobachtungsposten: Mal sehen, was mit der



330 Johannes Mdllerfeld

.Stadt geschieht, mal sehen, mochte man fast sagen, ob Jahwe nicht verniinftig wird.
Nun handelt Jahwe. Jahwe Elohim steht hier im Text, und an den folgenden Stel-
len nur Elohim. Das Verhiltnis zwischen ihm und Jonas ist abgekiihit. So wie —
man verzeihe den Vergleich — es ist, wenn ich einen Hohergestellten, mit dem ich
freundschaftlich stehe, beleidigt habe; dann, so sagen wir, setzt er seine Amtsmiene
auf. Dann 14t er mich spiiren: wir sind nicht gleich und gleich, vergif} es nicht! So
steht jetzt hier nicht mehr der Eigenname, der Freundesname Jahwe da, sondern
der Amtsname Elohim. Der Trotzkopf Jonas spirt die Abkithlung der Freundschaft,
die Verfremdung zwischen Gott und ihm.

Wie Gott ihn packt, ist nicht ohne Humor. Jonas hat sich eine Hiitte gebaut. Es
ist nichts Besonderes. Auf den Jonasdarstellungen der frithchristlichen Kunst sehen
wir, wie wir uns solch eine Hiitte in siidlichen Landen vorstellen diirfen: ein Bretter-
gestell. (Und auch bei uns sehen wir manchmal Kinder oder Zeltwanderer sich etwas
dieser Art zurechtzimmern.) Das gibt nicht viel Schatten fir den, der einsam auf
einem Wiistenhiigel hockt. Der Unmut des Jonas steigt. Gott 14t eine schattenspen-
dende Pflanze wachsen. Der Unmut lindert sich. Gott 148t die Pflanze verwelken.
Jetzt steigt der Unmut um so schlimmer an. Da kommt Gott, Elohim, mit neuer
Frage: ,Ist es recht, dafl du ziirnst?“ Und barsch kommt die alte Antwort: ,Ich
mochte sterben,®

Da spricht Gott von neuem, und jetzt steht der Name Jahwe da, und das pafit zu
dem, was Gott nun sagt. Es ist, als neige er sich herab und spriche ganz mild und
lind, wie eine Mutter leis und lieb zu ihrem eigensinnigen Kinde spricht, bei dem
weder Mahnung noch Strafe geholfen hat und an dessen Herz sie sich nun wenden
will: ,, Du hast Mitleid mit dem Rizinusstrauch — und ich sollte nicht Mitleid haben
mit den vielen Unschuldigen in Ninive?“ Damit schliet das Buch. Was es sagen
wollte, hat es gesagt. Nur ahnen 148t es uns, wie die Geschichte zwischen Jahwe und
Jonas weitergeht, wie der verlorene Sohn iberwaltigt an das Herz seines Vaters
sinkt.

Jahwe und Jonas — es ist Geschichte eines jeden von uns. Geschichte des Men-
schen, dem Gott sich in besonderer, personlicher Liebe geschenkt hat; Geschichte des
Menschen, der immer wieder toricht versagt; Geschichte Gottes, der immer wieder
mir nachgeht, bald streng, bald lind, doch immer wieder liebend. Er ist El-channun.
Er hat zu uns gesprochen, zuletzt durch seinen Sohn; er hat in dessen Kreuz und
Auferstehung uns ein Zeichen hingestellt, wie stark, wie grof}, wie begliickend seine
Liebe ist. Ein Zeichen, das vorgebildet ist im Zeichen des Jonas (Mt 12, 38-41; Lk 11,
29-82; Mt 16, 1-4). Zeichen Gottes, dessen Gnade vor dem heidnischen Volk nicht
halt macht und vor dem Starrsinn seines Propheten nicht miide wird. Wir begreifen,
wie der evangelische Exeget C. H. Cornill sagen konnte (hier aus Schumpp 167):
»1ch habe das Buch Jona gewifl hundertmal gelesen, und ich will es nur offen ge-
stehen, denn ich schime mich meiner Schwiche nicht: ich kann noch jetzt dies wun-
derbare Buch nicht lesen, ja nicht einmal dariber reden, ohne dafl mir die Augen
feucht werden und das Herz hoher zu schlagen beginnt. Dies scheinbar so alberne
. Biichlein gehort zu dem Tiefsten und Groflartigsten, was jemals geschrieben worden
ist.”



»Du bist ein gndadiger und barmherziger Goit® 881

Im Dienste dieser groflen Botschaft stehen in dem Biichlein auch Wahl und Wech-
sel der Gottesnamen.

Das also ist die Antwort des Jonasbuches auf das Bangen, das unser Herz in der
Massenflucht unserer Zeit beschleichen will. Dies Biichlein, seit alters gerihmt wegen
seiner bundigen, gar nicht geschwétzigen Art, bringt seine Botschaft auf eine
uniibertreffbar knappe Formel, nimlich durch die Wahl der Gottesnamen. Botschaft,
die auch mir gilt. Gott, Elohim, der die Welt regiert, dem Welle und Wind und
Waurm gehorchen, hat mich durch die Taufe in seinen Bund aufgenommen, wie er,
Jahwe, den Bund mit seinem auserwéhlten Volk geschlossen hatte; und auf mein
Versagen heiflt seine Antwort: ich bin el-channun, Gott der Gnade. Diese Antwort
will tief zu meinem Herzen sprechen, dafl ich nicht irre werde, nicht durch Bedrohung
von aufien und nicht durch das Versagen in mir selber.

Eine Ambrosiuspredigt iiber Jonas (zur Bedrohung von aufien)

In einer Stunde duflerster Gefihrdung hat Ambrosius iber das Jonasbuch gepre-
digt, wohl am 2. April 38614. Er selber erzdhlt dariiber in einem Brief an seine
Schwester Marcellina mit Worten, die noch in der Erregung des Durchlebten beben.
Der kaiserliche Hof will die Ubergabe einer Kirche an die Arianer erzwingen; ein
karzlich geschaffenes Gesetz bedroht jeden Widerstand mit der Todesstrafe. Nach
fritheren Versuchen, die gescheitert sind, holt der Hof jetzt zu neuem Schlag aus. Am
Palmsonntag wurden Kaufleute der Stadt verhaftet und mit Geldbufle belegt; aber
die Glaubigen, an ihrer Spitze der Bischof, bleiben standhaft. Ambrosius ist mit der
Gemeinde zur Feier der Karliturgie versammelt; Tag und Nacht muf} er in der
Kirche bleiben, da sie von Soldaten umringt ist, die sie beschlagnahmen sollen. Die
Liturgie brachte am Griindonnerstag!s das Buch Jonas zur Verlesung, und Ambrosius
predigt dariiber, wie dies Buch Hoffnung auf Vergebung der Siinden vermittle. Und
dann spricht er zu der Menge, die zum Gebet versammelt ist, die aber nicht ohne
Grund firchtet, jeden Augenblick konne ein Bluthad beginnen und ein Biirgerkrieg
sich entziinden. Er spricht zu ihnen von dem, was das Jonasbuch an seinem Schluf} uns
sagt: von Gottes Mitleid mit der groflen Stadt; spricht zu ihnen, die oft genug das
Bild des unter der Staude ruhenden Jonas geschaut hatten!®: wenn dem Menschen
vielleicht eine Staude Kummer macht, dann ist es selbstverstindlich, daf Gott sich
um das Volk kitmmert. Gottes Huld hat Ninive vor dem Untergang bewahrt, —

13 ,Consideranda est autem compendiositas Jonae, quam brevis in verbis, quam
fructuosus in sensu, quam planus in descriptione propriae culpae: in quo multorum est
redarguta loguacitas.“ So Dionys der Kartduser (¥ 1471) in seinem Jonaskommentar; op.
omn. 10 Montreuil (1900) 465.

14 ep. 20; PL 16, 994—1002. Die Chronologie der Ereignisse ist umstritten; unsere Dar-
stellung folgt hierin im wesentlichen J.-R. Palanque in Fliche-Martin, Histoire
de I'Eglise 3, Blond et Gay (1939) 508.

15 Umstritten ist auch, ob die Predigt Griindonnerstag oder Karfreitag gehalten wurde.
Jedenfalls hat man noch im 13. Jahrhundert in Mailand das Jonasbuch am Griindonnerstag
gelesen. Siche Marcus Magistretti, Manuale Ambrosianum 2, Mailand (1904) 182,
Fufinote zu Z. 27.

16 Die Jonasbilder sind ,das weitaus hiufigste Thema der frithchristlichen Kunst®.
E.Stommel, Zum Problem der frihchristlichen Jonasdarstellungen, Jahrbuch fiir Antike
und Christentum 1 (1958) 112.



332 Johannes Méllerfeld

Bald nach dieser Predigt trifft dic Meldung ein, der Hof habe alle Mafinahmen riick-
gingig gemacht. Die Soldaten, die zur Beschlagnahme kommandiert waren, eilen
nun in die Kirche, den Altar zu kiissen und so den Frieden anzuzeigen!?. Ambrosius

aber erkennt in Dankbarkeit: Gott hat von neuem einer grofien Stadt Rettung ge-
" schenkt.

Heute méchte unser Herz erzittern, wenn wir an die Bedrohung von aufien denken,
die Bedrohung des Weltfriedens, die Bedrohung der Freiheit von Glaube und
Kirche. Bedrohung nicht nur einer Stadt, sondern der ganzen Menschheit, Bedro-
hung, die viele in Resignation oder Verzweiflung treibt. Nicht so soll es bei uns sein.
Je grofer die Not, desto mehr sollen wir uns angetrieben fiihlen, wie die Niniviten
Gottes Herz zu bestiirmen. Und wenn wir nichts anderes tun kénnen als die Mai-
linder zur Zeit des Ambrosius, nimlich ausharren und beten, so sollen wir wissen,
daf gerade darin eine grofie Kraft liegt. Die Not ist grofier als frither; aber Gott ist
immer noch grofler als alle Not. Wir diirfen, wir miissen vertrauen.

Jonaspredigt Ephrams (Unser eigenes Uersagen)

Doch gerade da méchte unser Herz verzagen: wenn nicht immer wieder ich selber
so schwach wire! So oft schon vor Gott geflohen wire! Und nicht nur ich! Liegt nicht
iiber unserm Volk, iiber dem Abendland, iiber der Menschheit riesengrofie Schuld,
driickend, erdriickend? Wir haben vor der Aufgabe, die Gott uns gestellt hat, ver-
sagt — wer soll uns noch helfen? In diesem Zusammenhang verdient die Jonas-
predigt eines anderen Kirchenvaters neu gehért zu werden: von Ephrim dem Syrer
(t 373) ist uns eine ,Rede tiber den Propheten Jonas und die Bufle der Niniviten®
iiberliefert’s, Farbig, dramatisch malt er aus, was in den entscheidenden Tagen in
Ninive vor sich geht, das Bangen des Volkes vor dem Schicksalstag und nachher den
Jubel iiber seine Rettung. Dann aber spinnt Ephrim den Faden der Erzihlung wei-
ter. Die Niniviten ziehen vor die Stadt, um dem Propheten fiir seine Warnung zu
danken. In groflem Triumphzug geleiten sie ihn auf dem Riickweg in scin Vater-
land. Dort aber, an der Grenze, hilt er sie mit einer Ausrede zuriick und geht allein
in das Gebiet seines Volkes. Die Niniviten wollen jedoch wenigstens einen Blick in
das Heimatland des Propheten tun und ersteigen einen Berg, der weiten Ausblick
bietet. Von hier aus sehen sie, was Jonas ihnen hat verbergen wollen und woran er
schwer getragen hat, und sehen es mit Schrecken: dies Volk, dem sich der wahre Gott
geoffenbart hat, dient nicht Thm, sondern hat iiberall Gétzenbilder errichtet und
treibt unsagbare Greuel. Und die Niniviten rufen entsetzt aus: ,Das Volk, das solche
(ausgezeichnete) Satzungen hat, dessen Sitten sind so schlecht; das Volk, das solche
Gesetze hat, dessen Taten sind so schimpflich; das Volk, das solche Ahnen hat, dessen
Nachkommenschaft ist so fluchwiirdig; das Volk, das einen solchen Gott hat, ist eine

17 Daritber F. J. D6lger AC 2 (1930) 201f. Zu erwidgen wire, ob bier der Kuf§ am
Ende der Bufizeit einen besonderen Sinn hat; vgl. Tert., de or. 18; daza Jos. Grotz, Die
Entwicklung des Bufstufenwesens, Freiburg (1955) 165f. Den Ausdruck ,insigne pacis® ge-
brancht Ambrosins de poenitentia 2,3, 18 vom Kuf}, den der Vater dem verlorenen Sohn
gibt; PL 16, 500; CSEL 73 (Faller) 171. Wenn auch der Altarkufi, wie D 61 g er schliefit,
alltigliche Sitte war, so hat er doch an unserer Stelle mehr als gewdhnlichen Sinn.

18 BKV Ephrim I Seb. Euringer (1919) 121—164.



»Du bist ein gnidiger und barmherziger Gott* 333

Quelle von Gotzenbildern geworden ... Nur auf Namen bilden sie sich etwas ein,
weil sie ndmlich S6hne der Gerechten genannt werden® (n. 43). Sie erzittern, und sie
kehren heim mit Dank gegen Gott, der sie zu Biilern gemacht hat.

Es ist, als hatte Ephrim unserer Zeit predigen wollen. Unserer Zeit, in der immer
mehr Menschen aus fernen Erdteilen in die ,christlichen® Linder strémen, um sich
hier fiirs Leben zu schulen, und dabei soviel unchristliche Lebensart schauen miissen.
Wenn manch einer meint, fiir die Zukunft der Christenheit miisse man die sol-
cherart schuldig gewordenen ,Stammlande“ abschreiben, man kann es verstehen.
Und es ist doch nicht so, als heifle vor Gott der entscheidende Unterschied Ninive
oder Israel, junge oder alte Volker; sondern entscheidend ist, ob wir in der Flucht
vor Thm innehalten und uns in BuBe und Liebe wieder zu Thm hinwenden. Darum
setzt Gott unserer Flucht oft Hindernisse in den Weg, deren Sinn wir zunichst nicht
verstehen; wir stoflen uns an ihnen und jammern. Wir klagen {iber Dinge, die uns
genommen werden, und begreifen es nicht sofort, dafl viel Grofleres uns damit
gerettet werden soll. Und doch ist es so: ,Die zugrunde gegangene Staude rief laut,
daf die Giite verschonte® (Ephrdm n. 83).

Was tun in der Flucht?

So wollen wir nicht verzweifeln. Nicht ob der Massenflucht unserer Zeit. Und nicht
darum, dafl wir selber uns von dieser Flucht haben mitreiflen lassen. Vielleicht nur
in scheinbaren Kleinigkeiten: wir stiirzten uns in die Arbeit, als Gott uns zur Stille
rief; oder auch umgekehrt, wir verkrochen uns in einen stillen Winkel, als Gottes
Ruf zur Tat dringte. Wir taten dies und jenes, nur um nicht seine Stimme héren
zu miissen. Wer zihlt es, wie oft wir in unserem Leben so geflohen sind? Gott aber
ist immer bei uns; und in einer Stunde vielleicht, in der alles sinnlos zu werden
scheint, gerade dann neigt er sich zu uns, um zu unserem Herzen zu sprechen. Er hat
uns nicht vergessen, und trotz unserer Flucht hat er uns nicht abgeschrieben. So wol-
len wir, die wir unter unserem Versagen leiden, wieder zu ihm aufschauen, ihm
unsere Schuld bekennen und wieder seiner Liebe froh werden. Er will uns ja froh
und mutig haben. Er stellt uns dann die gleiche Aufgabe wie einst dem Jonas; wir
sollen zu unseren Briidern (die wir jetzt vielleicht noch fiir Fremde halten) gehen
und ihnen die Botschaft bringen von ihm, den zu nennen kein Name reicht, dem
Schépfer, dem Allméchtigen, dem Weltenherrn, dem Richter der Erde . .. und dann
als Tiefstes sagen: Er ist gnddig. El-channun. Gott ist die Liebe (1 Jo 4, 8).






