
»Du bist ein gnädiger und barmherziger Gott« (Jonas 4,2) 

Von Johannes Möllerfeld SJ, Münster/Westf. 

Flucht • wohin? 

Was Flucht ist, unsere Zeit hat es erfahren. •Weg unsrer Flucht • Weg ohne 
Gnade!" sagt Agnes Miegel in der Rückschau auf das 1945 Erlebte. Zu Tausenden 
und Millionen sind sie in den letzten Jahren geflohen, in vielen Ländern der Erde. 
Wie viele es sind, wer kann es zählen? Die einen meinen 30 Millionen, die andern 
150 Millionen • unübersehbare Schar1. 

•Wir wandern, wir wandern, endloser Zug, 
Volk, das die Geißel des Krieges schlug, 
Entwurzelter Wald, von der Flut getragen, • 

Wohin? 
Wohin? " 

So wieder Agnes Miegel. Diese massenhafte Flucht aber in ein Ungewisses Neue 
hinein ist Bild eines viel gewaltigeren, wenn auch nicht so sinnenfälligen Geschehens, 
der geistigen Flucht aus dem, was bisher dem Menschen Heimat war • wohin, 
wohin? Vor 25 Jahren hat Max Picard in einem groß geschauten Bild unsere Zeit 
so gezeichnet: •Die Flucht vor Gott". Man wird beim Lesen dieser Schrift bestürzt 
inne werden, wie sehr die Menschheit das Ihre getan hat, Picards Vision zu bestäti- 
gen: unsere Zeit ist Flucht vor Gott, Flucht wie nie zuvor. Wohin, wohin? Damals 
hat ein Kritiker des Buches • wohl zu Unrecht • angemerkt: •Das Geheimnis der 
«größeren Liebe» wird überdunkelt durch das alttestamentliche Gerichtspathos der 
Propheten: der Eine Einzige Gott, vor dem die Welt «Feuer und Schwefel» wird."la 

Nun, gerade bei den Propheten wird uns in einem Buche von der Flucht vor Gott 
berichtet, von der Flucht sogar eines Propheten, der doch besonders nah bei Gott 
hätte stehen müssen. Flucht wohin? Es wird für uns tröstlich sein, bestätigt zu finden, 
was Picard am Ende seiner Ausführungen zeigt: rascher als der fliehende Mensch ist 
Gottes Liebe; wohin der Mensch auch eilen mag, Gottes Liebe ist schon da und er- 
wartet ihn. Das ist in dem Prophetenbüchlein, das wir meinen, Jonas, auf besonders 
eindrucksvolle Art erzählt; und es lohnt sich schon, wieder einmal hineinzuschauen, 
auch wenn der Einstieg etwas Mühe machen sollte. 

Er sei nämlich jetzt an einer Stelle versucht, die seit langem als besonders schwie- 
rig gilt. Gott, der Haupthandelnde des Buches, wird mit verschiedenen Namen 
benannt; und es ist nicht sofort ersichtlich, welchen Grund der öftere Wechsel des 
Namens hat. Vielleicht läßt sich aber bei genauerem Zuschauen die schriftstellerische 
Absicht und damit in neuem Licht die Botschaft des Büchleins erkennen. Scheuen wir 
also die Mühe nicht! 

1 Vgl. Herd.-Korr. 13 [1958/59] 521. 
'» E. P r z y w a r a, in: StdZ 130 (1936) 129. 



•Du bist ein gnädiger und barmherziger Gott" 325 

Jahwe • Elohim • Jonas 

Im Jonasbuch2 wird Gott bald Elohim, bald Jahwe genannt. Warum? Liegen 
dieser Erzählung, wie wir sie heute vorfinden, vielleicht verschiedene Quellen zu- 
grunde? So dachte Böhme 1887 an eine jahwistische Haupt- und elohistische Neben- 
erzählung, die durch einen jahwistischen Schriftsteller erweitert worden sei3. Das ist 
etwas verwickelt; außerdem steht Elohim dann immer noch in zwei Versen (4, 7. 9), 
die eigentlich dem Jahwisten gehören sollten. Heute ist man denn auch wohl all- 
gemein davon abgekommen, im Gottesnamenwechsel des Jonasbuches ein Quellen- 
scheidungsmerkmal zu sehen4. Einen anderen Weg versuchte Boman 1936: Jahwe 
meint den als gnädig bekannten Gott, Elohim den deus absconditus5. Damit hat er, 
auch wenn sich seine These so nicht halten läßt, eine wichtige Frage gestellt: Hat der 
Wechsel inhaltliche Gründe? Ist er ein vom Schriftsteller bewußt eingesetztes Stil- 
mittel? So daß die beiden Namen zwar denselben Träger meinen, aber unter ver- 
schiedener Rücksicht? 

Um eine Antwort auf diese Frage zu finden, werden wir gut tun, uns einen Über- 
blick zu verschaffen, indem wir sämtliche Stellen mit dem Gottesnamen • es sind 
in dem Büchlein ja nicht viele • herausschreiben, am besten in zwei Spalten, die 
eine für Jahwe, die andere für Elohim. 

1, 1 es erging das Wort Jahwes an 
Jonas 

3 Jonas ... um von Jahwe weg- 
zufliehen 

2 Benutzt wurde vor allem folgende Literatur: 
V. E r m o n i, Diet de la Bible III/2 Paris (1912) 1604•1613. 
A. C o n d a m i n SJ, Diet Apol II Paris (1924) 1546•1559. 
L.Dennefeld, DThC VIII/2 (1925) 1497•1504. 
J. L i p p 1, Der Prophet Jonas • Lippl-Theis, Die kleinen Propheten I Bonn (1937) 

155•175. 
M. Schumpp OP, Das Budi der zwölf Propheten (Herders Bibelkommentar X/2) Frei- 

burg (1950) 159•181. 
G. F o h r e r, Neuere Literatur zur alttestamentlidien Prophetie, Theol Rundschau NF 

19 (1951) 277•346. 
F. Spadafora, Enciclopedia Cattolica VI (1951) 426•428. 
C. K u h 1, Die Entstehung des Alten Testamentes, Bern (1953) 226•229 und 375M. 
E. H a 11 e r, Die Erzählung von dem Propheten Jona, München (1958) 54 S. 
A. M. Goldberg, Das Budi Jonas, Freiburg (1959) 40 S. 
J. Z i e g 1 e r, Zur Einleitung in das Alte Testament, Bibl. Zeitschr NF 4 (1960) 137 bis 

154: 145•149 und 153f. 
Haller und Goldberg kamen mir erst nach Fertigstellung meiner Arbeit zu Gesicht. Beide 

Hefte sind gutgegründete Hilfe für Betrachtung und Verkündigung. Als eine Bestätigung 
sehe ich dankbar an, was Haller zu 4, 4•6 schreibt, und die Erklärung Goldbergs zu 1, 3 und 
4, 5 (welchen Vers auch Goldberg im Gegensatz zu vielen Neueren an seinem alten Platz be- 
läßt). Der Wechsel der Gottesnamen wird in diesen Schriftchen kaum berührt. 

'W.Böhme, ZAW (1887) 224•284; darüber und über andere Versuche in dieser Rich- 
tung L i p p 1 158. 

4 Vgl. Lippl, Schumpp, Fohrer; O. Eissfeldt, Einleitung in das AT, Tü- 
bingen (1934) 451 f.; A. Feuillet, Jonas, Diet Bibl Supplement IV (1949) 1104•1131: 
1109; Artur Weiser, Einleitung in das AT*, Göttingen (1957) 203 f. 

* Th. B o m a n , Jahve og Elohim i Jonaboken, Norsk TT 7 (1936) 159•168. Hier nach 
Fohrer 315f. 



326 Johannes Möllerfeld 

um von Jahwe nach Tarsis zu 
fahren 

4 Jahwe warf einen Wind auf das 
Meer 

9 ich verehre Jahwe, den 
10 auf der Flucht vor Jahwe 
14 sie riefen zu Jahwe 

•Ach, Jahwe" 
•du, Jahwe, hast es veranlaßt" 

16 Furcht vor Jahwe 
Opfer für Jahwe 

2, 1 Jahwe sandte einen Fisch 
2 Jonas betete zu Jahwe, 

•ich rief zu Jahwe" 
7 •Jahwe, 
8 •gedachte ich Jahwes" 

10 •das Heil steht bei Jahwe" 
11 Jahwe befahl dem Fisch 

3, 1 das Wort Jahwes erging 
3 nach dem Wort Jahwes 

1, 5 die Schiffer schrien jeder zu 
seinem Elohim 

6 •rufe zu deinem Elohim!" 
•vielleicht gedenkt der Elohim 
unser" 
Elohim des Himmels 

4, 2 Jonas betete zu Jahwe 
•Ach, Jahwe" 

3 •Und nun, Jahwe" 
4 Da sprach Jahwe 
6 Da beorderte Jahwe 

10 da sprach Jahwe 

seinem Elohim 

mein Elohim" 

3, 3 eine große Stadt vor Elohim 
5 die Niniviten glaubten Elohim 
8 sie sollen zu Elohim rufen 
9 vielleicht läßt es sich Elohim 

wieder gereuen 
3, 10 als Elohim ihr Tun sah 

11 da gereute es Elohim des Unheils 

4, 2 •du bist ein gnädiger El" 

Elohim einen Rizinusstrauch 
7 da gebot Elohim einem Wurm 
8 da beschied Elohim einem Ost- 

wind 
9 da sprach Elohim zu Jonas 



•Du bist ein gnädiger und barmherziger Gott" 327 

Die Zusammenstellung zeigt uns: 
22 mal steht Jahwe allein; 
12 mal Elohim allein; 
4 mal beide Namen verbunden: Jahwe-Elohim, Jahwe sein Elohim, Jahwe mein 

Elohim, Jahwe Elohim des Himmels; 
1 mal steht El6. 
Der Überblick zeigt ferner: Jahwe ist stets der Gott des Jonas. Elohim ist die 

allgemeinere Bezeichnung, kann die Götter der Heiden meinen, aber auch Jahwe. 
Und das einmalige El? Es steht in jenem Satz, den die jetzige Eckerbibel7 im Jonas- 
abschnitt als einzigen durch Kursivdruck hervorhebt, wohl weil man in ihm den 
Kernsatz der Lehre dieses Buches sehen soll: attha el-channun, du bist ein gnädiger 
Gott. Was die Schulbibel durch die Form der Drucktypen hervorhebt, darauf lenkt 
der antike Schriftsteller die Aufmerksamkeit durch die Wahl des Gottesnamens. 
Eine gewisse Schwierigkeit bleibt für das vierte Kapitel; doch läßt sich aus dem, was 
wir als Regel erkannt haben, vielleicht auch hier eine Lösung finden. 

Daß Jahwe stets den Gott des Jonas bezeichnet, paßt zu dem, was neuere Exegese 
auch sonst betont: Jahwe ist Gott als Bundesgott Israels8. Diesem Volk hat er seinen 
Namen offenbart: •Ich bin, der ich bin" (Ex 3, 14). Dieser Name will dem Zusam- 
menhang nach nicht eine metaphysische Aussage machen (nicht: Gott ist ens a se), 
sondern eine geschichtliche Aussage: •Ich bin der Gott deines Vaters, der Gott Abra- 
hams, der Gott Isaaks und der Gott Jakobs ... ich selbst werde mit dir sein... So 
sollst du zu den Israeliten sagen: der ,Ich bin' hat mich zu euch gesandt." Mit andern 
Worten: Gott bleibt sich stets gleich; er ist der Getreue; er wird seine Versprechun- 
gen, die er den Vätern gemacht hat, an ihren Kindern erfüllen. Jahwe ist also der 
Gott, wie er sich seinem auserwählten Volk kundgetan hat, wie er von diesem er- 
kannt und bekannt wird, wie er diesem Volk seinen Beistand versprochen hat und 
ihm helfend zur Seite steht, wie er aber auch von diesem Volk den Dienst besonderer 
Treue erwarten darf. Jahwe ist Israels Bundesgott und Ruhm. Mögen andere Völker 
sich ihrer Götzen rühmen, so gilt doch •El Elohim Jahwe" (Ps 50 [49] 1): über allen 
Mächten und Gewalten die höchste Macht und Gewalt ist Jahwe9. Zu seinem Bun- 
desvolk steht Jahwe in persönlichem Verhältnis, und darum auch zu denen, die er 
in diesem Volk als seine Boten erweckt, zu den Propheten. 

Und es geschah Wort Jahwes an Jonas, Sohn des Amittai. Und es geschah: das 
ist im Hebräischen eine beliebte Art, die Erzählung einzuleiten10. Und es geschah ... 
Wer diese Worte hört, weiß:  jetzt lohnt es sich zu lauschen;  man will mir etwas 

6 Die Zahlen im Diet Bibl III/2 (1912) 1222 sind danach zu berichtigen; ebenso ist die 
Aufzählung bei E i s s f e 1 d t 451 f. (s. Anm. 4) zu ergänzen. Unsere Zusammenstellung be- 
rücksichtigt nicht den Wechsel von Elohim und ha-Elohim. 

7 Katholische Schulbibel, Düsseldorf (1957) 121. 
8 Vgl. M. B u b e r , Der Glaube der Propheten, Zürich (1950) 42•51: JHWH und Israel. 
• Wenn wir den überlieferten Text stehen lassen, so fügt er sich ausgezeichnet in den 

Gedankengang des Psalmes, wie ihn E. Beaucamp OFM gezeichnet hat: La Theophanie 
du Psaume 50 (49), NRTh 81 (1959) 897•915; die Häufung der Gottesnamen an dieser 
Stelle ist gar nicht so befremdend und verdächtig, wie Beaucamp es nach dem Vorgang 
anderer Exegeten meint (9004). 

10 So mit Recht etwa J. Knabenbauer SJ, Commentarius in prophetas minores I2 Pa- 
ris (1924) 455 unter Berufung auf Tos 1, 1; Rieht 1, 1; 1 Sam 1, 1; Ruth 1, 1; Esth 1, 1; Ez 1,1. 
Anders z. B. L ipp 1 159 und Kühl 228. 



328 Johannes Möllerfeld 

erzählen11. Wort Jahwes an Jonas, Sohn des Amittai. Der persönliche Gott spricht 
zu einem Menschen12, zu einer Persönlichkeit mit ganz bestimmter Vergangenheit, 
ganz bestimmter Herkunft, ruft ihn in seiner Eigenart, ruft ihn bei Namen. Wie 
liebevoll Jahwe auf die Eigenart solch eines Gerufenen eingeht, das zeigt uns gerade 
das Jonasbuch. Liebevoll heißt nicht sentimental. 

Jahwe ruft, befiehlt, knapp und bestimmt. Einsilbig. Kum, lech! Auf, geh! Das 
Ziel wird genannt und nur kurz charakterisiert: Nach Ninive, der großen Stadt! Die 
Aufgabe wird umrissen: Predige ihr, denn aufgestiegen ist ihre Bosheit vor mein 
Antlitz. Kurz, doch klar. Kein überflüssiges Wort. Jahwe kann von seinem Geschöpf 
Gehorsam erwarten. Und die Antwort dieses Geschöpfes? Jonas kennt den Willen 
Gottes genau. •Und aufstand Jonas", aber dann fährt der Text fort: •um zu fliehen." 
Durch Wortstellung und Wiederholung wird unterstrichen: •um zu fliehen nach 
Tarsis, weg vom Angesicht Jahwes." In den äußersten Osten hatte Jahwe ihn ge- 
sandt; in den äußersten Westen will Jonas fliehen. Warum, sagt er selber im 4. Ka- 
pitel: •Ach, Jahwe, habe ich das nicht gesagt, als ich noch in meinem Lande war? 
Deshalb wollte ich zuvor nach Tarsis fliehen; denn ich wußte, daß du ein gnädiger 
und barmherziger Gott (el-channun) bist, langmütig und reich an Huld, der sich des 
Unheils gereuen läßt." Welchen Sinn hat demnach die Flucht? Vielfach meint man: 
hier ist ersichtlich, daß die Erzählung aus verschiedenen Quellen zusammengeflos- 
sen ist. Sinn hat die Flucht nur, wenn Jonas nach Art damaliger Heiden überzeugt 
ist: der Gott meines Volkes hat nur im Land meines Volkes Herrschergewalt; habe 
ich die Landesgrenze überschritten, bin ich seinem Einfluß entronnen. Anderseits 
bekennt er während des Seesturms: •Ich verehre Jahwe, den Elohim des Himmels, 
der das Meer und das Festland gemacht hat", bekennt also die allumfassende Macht 
Jahwes. Hier, sagt man, ist ein unausgeglichener Zwiespalt im Buch. • Der Zwie- 
spalt ist da, aber nicht im Buch, sondern im Herzen des Jonas; und der Schriftsteller 
zeigt hier feine Menschenbeobachtung. Jonas weiß genau, daß er Jahwe nicht ent- 
rinnen kann, und er versucht es doch. Gegen bessere Einsicht handeln, gegen Gottes 
klar erkannte Oberherrschaft sich auflehnen, das ist Sünde. Sünde ist sinnlos. Jonas 
tut dies Sinnlose, weil ihm Gottes Wille nicht paßt. Vielleicht, weil es ihm persön- 
lich nicht paßt, ein Strafgericht anzukündigen, das • wegen der Buße der Leute • 
doch nicht kommen wird. Vielleicht paßt ihm, dem Israeliten es nicht, daß Jahwe, 
ihr Bundesgott, gnädig sein will gegenüber einem anderen, einem heidnischen, 
einem den Israeliten politisch gefährlichen Volk. Jedenfalls, Gottes Wille paßt ihm 
nicht, und alles in ihm bäumt sich dagegen auf. Von dieser Stimmung läßt er sich 
jetzt treiben, wider bessere Einsicht. Die Erzählung wird unverständlich, wenn man 
meint, wenigstens zu Anfang habe Jonas Jahwes Macht für auf Israels Grenzen 
beschränkt gehalten; denn dann würde Jahwes Macht ja auch nicht bis nach Ninive 

11 Über den geschichtlichen Charakter einer solchen Erzählung ist damit noch nichts aus- 
gesagt. Was das Jonasbuch angeht, siehe etwa Condamin, Lippl, Fohrer und 
neuestens Ziegler. Spadafora 427: •Un insieme di indizi favorisce l'interpretazione 
parabolica, ehe b sempre piü seguita dagli esegeti moderni (Lagrange,VanHoonak- 
ker.Tobac, Lesetre , Ho1zhey, Gigot, D e n ne f e 1 d , C h a in e , F eu i 1- 
1 e t, e giä s. Gregorio Nazianzeno e R. Simon)." 

12 •Das Sprechen ist für den Hebräer das charakteristische Signum der Personalität.* 
A. Deissler, Das Vollkommenheitsideal nach dem Alten Testament, GuL 32 (1959) 
328•339: 334. 



•Du bist ein gnädiger und barmherziger Gott" 329 

reichen. Jonas kennt Jahwes Macht und flieht doch. Sinnlose Flucht. Wie sie auch 
heute millionenfach geschieht. 

Jonas flieht vor Jahwe. Was dann folgt, kann jetzt nur kurz gestreift werden: wie 
Gott ihn aus der scheinbaren Geborgenheit im Schiffsinnern herausholt, wie Jonas 
schutzlos in die wilden Meereswogen geworfen wird, wie Gott ihm durch den Fisch 
neue Geborgenheit und Rettung schenkt, und wie zum zweitenmal der Ruf Gottes 
an ihn ergeht: Auf! Geh! Diesmal gehorcht Jonas. Er zieht durch Ninive mit der 
Predigt: •Noch vierzig Tage, dann wird Ninive zerstört!" Doch Ninive tut Buße, 
und darum zerstört Gott es nicht. Hier setzt das vierte Kapitel ein, das genauer 
betrachtet werden muß. Es ist köstlich, wie es Jahwe im Verhältnis zu seinem Pro- 
pheten schildert. Es wird sich lohnen, zunächst den Text sich zu vergegenwärtigen 
und dabei auf den Wechsel im Gottesnamen zu achten. 

Elohim straft Ninive nicht. •Das verdroß Jonas gar sehr, und er ward zornig. 
Und er betete zu Jahwe und sprach: «Ach Jahwe, habe ich das nicht gesagt, als ich 
noch in meiner Heimat war? Deshalb wollte ich dir zuvorkommen und nach Tarsis 
fliehen, denn ich wußte, daß du ein gerechter und barmherziger Gott bist, langsam 
zum Zorn und reich an Gnade, und daß dich das Böse gereut. Und nun, Jahwe, 
nimm doch mein Leben von mir, denn es ist besser, ich sterbe, als daß ich am Leben 
bleibe.» Da sprach Jahwe: «Ist es wohl recht, daß du zornig bist?» Und Jonas ging 
zur Stadt hinaus und ließ sich im Osten der Stadt nieder, machte sich daselbst eine 
Hütte und saß in deren Schatten, um zu sehen, was mit der Stadt geschehen würde. 
Und Jahwe Elohim bestimmte eine Rizinusstaude, daß sie über Jonas emporwachse, 
Schatten gebe seinem Haupte, um ihn von seinem Unmut zu befreien. Und Jonas 
freute sich sehr über den Rizinusstrauch. Am anderen Morgen aber, als die Morgen- 
röte emporstieg, da entbot Elohim einen Wurm, der stach die Rizinusstaude, und die 
verdorrte. Als nun die Sonne aufging, bestellte Elohim einen glühenden Ostwind, 
und die Sonne stach dem Jonas auf den Kopf, daß er ganz ermattete, sich den Tod 
wünschte und sprach: «Es ist besser, ich sterbe, als daß ich am Leben bleibe.» Da 
sprach Elohim zu Jonas: «Ist es wohl recht, daß du zürnest wegen der Rizinus- 
staude?» Da erwiderte er: «Mit Recht bin ich erzürnt und möchte sterben.» Da sprach 
Jahwe: «Du hast Mitleid mit dem Rizinusstrauch, um den du dich nicht gemüht hast 
und den du nicht herangezogen hast, der in einer Nacht heranwuchs und in einer 
Nacht verging. Und ich sollte nicht Mitleid haben mit Ninive, der großen Stadt, in 
der mehr als 120 000 Menschen leben, die nicht zwischen rechts und links unterschei- 
den können, und soviel Vieh?»" (Nach Schumpp) 

Ob sich in dem Wechsel der Gottesnamen die Handlung, das innere Geschehen, 
widerspiegelt? Wie denn? Wir sehen Jonas nach seiner Predigt. Er hat gehorcht, 
wochenlang gearbeitet, aber nur widerwillig. Es paßt ihm immer noch nicht, was 
Gott vorhat. Er sagt das auch Jahwe deutlich genug, und seine ganze Stimmung, 
besser Verstimmung, gipfelt in dem Satz, den er immer von neuem sagt: •Ich möchte 
sterben!" So recht wie ein eigensinniges Kind. Gott könnte ihn links liegen lassen, 
diesen undankbaren Starrkopf. Gott aber verliert die Geduld nicht. Er wirbt um die 
Seele des Propheten. Ihn zum Nachdenken zu bringen, fragt er: •Ist es recht, daß 
du zornig bist?" Und Jonas? Gibt überhaupt keine Antwort, packt seine Sachen, geht 
zur Stadt hinaus und bezieht dort einen Beobachtungsposten: Mal sehen, was mit der 



330 Johannes Möllerfeld 

Stadt geschieht, mal sehen, möchte man fast sagen, ob Jahwe nicht vernünftig wird. 
Nun handelt Jahwe. Jahwe Elohim steht hier im Text, und an den folgenden Stel- 
len nur Elohim. Das Verhältnis zwischen ihm und Jonas ist abgekühlt. So wie • 
man verzeihe den Vergleich • es ist, wenn ich einen Höhergestellten, mit dem ich 
freundschaftlich stehe, beleidigt habe; dann, so sagen wir, setzt er seine Amtsmiene 
auf. Dann läßt er mich spüren: wir sind nicht gleich und gleich, vergiß es nicht! So 
steht jetzt hier nicht mehr der Eigenname, der Freundesname Jahwe da, sondern 
der Amtsname Elohim. Der Trotzkopf Jonas spürt die Abkühlung der Freundschaft, 
die Verfremdung zwischen Gott und ihm. 

Wie Gott ihn packt, ist nicht ohne Humor. Jonas hat sich eine Hütte gebaut. Es 
ist nichts Besonderes. Auf den Jonasdarstellungen der frühchristlichen Kunst sehen 
wir, wie wir uns solch eine Hütte in südlichen Landen vorstellen dürfen: ein Bretter- 
gestell. (Und auch bei uns sehen wir manchmal Kinder oder Zeltwanderer sich etwas 
dieser Art zurechtzimmern.) Das gibt nicht viel Schatten für den, der einsam auf 
einem Wüstenhügel hockt. Der Unmut des Jonas steigt. Gott läßt eine schattenspen- 
dende Pflanze wachsen. Der Unmut lindert sich. Gott läßt die Pflanze verwelken. 
Jetzt steigt der Unmut um so schlimmer an. Da kommt Gott, Elohim, mit neuer 
Frage: •Ist es recht, daß du zürnst?" Und barsch kommt die alte Antwort: •Ich 
möchte sterben." 

Da spricht Gott von neuem, und jetzt steht der Name Jahwe da, und das paßt zu 
dem, was Gott nun sagt. Es ist, als neige er sich herab und spräche ganz mild und 
lind, wie eine Mutter leis und lieb zu ihrem eigensinnigen Kinde spricht, bei dem 
weder Mahnung noch Strafe geholfen hat und an dessen Herz sie sich nun wenden 
will: • Du hast Mitleid mit dem Rizinusstrauch • und ich sollte nicht Mitleid haben 
mit den vielen Unschuldigen in Ninive?" Damit schließt das Buch. Was es sagen 
wollte, hat es gesagt. Nur ahnen läßt es uns, wie die Geschichte zwischen Jahwe und 
Jonas weitergeht, wie der verlorene Sohn überwältigt an das Herz seines Vaters 
sinkt. 

Jahwe und Jonas • es ist Geschichte eines jeden von uns. Geschichte des Men- 
schen, dem Gott sich in besonderer, persönlicher Liebe geschenkt hat; Geschichte des 
Menschen, der immer wieder töricht versagt; Geschichte Gottes, der immer wieder 
mir nachgeht, bald streng, bald lind, doch immer wieder liebend. Er ist El-channun. 
Er hat zu uns gesprochen, zuletzt durch seinen Sohn; er hat in dessen Kreuz und 
Auferstehung uns ein Zeichen hingestellt, wie stark, wie groß, wie beglückend seine 
Liebe ist. Ein Zeichen, das vorgebildet ist im Zeichen des Jonas (Mt 12, 38-41; Lk 11, 
29-32; Mt 16, 1-4). Zeichen Gottes, dessen Gnade vor dem heidnischen Volk nicht 
halt macht und vor dem Starrsinn seines Propheten nicht müde wird. Wir begreifen, 
wie der evangelische Exeget C.H.Cornill sagen konnte (hier aus Schumpp 167): 
•Ich habe das Buch Jona gewiß hundertmal gelesen, und ich will es nur offen ge- 
stehen, denn ich schäme mich meiner Schwäche nicht: ich kann noch jetzt dies wun- 
derbare Buch nicht lesen, ja nicht einmal darüber reden, ohne daß mir die Augen 
feucht werden und das Herz höher zu schlagen beginnt. Dies scheinbar so alberne 
Büchlein gehört zu dem Tiefsten und Großartigsten, was jemals geschrieben worden 
ist." 



•Du bist ein gnädiger und barmherziger Gott" 331 

Im Dienste dieser großen Botschaft stehen in dem Büchlein auch Wahl und Wech- 
sel der Gottesnamen. 

Das also ist die Antwort des Jonasbuches auf das Bangen, das unser Herz in der 
Massenflucht unserer Zeit beschleichen will. Dies Büchlein, seit alters gerühmt wegen 
seiner bündigen, gar nicht geschwätzigen Art13, bringt seine Botschaft auf eine 
unübertreffbar knappe Formel, nämlich durch die Wahl der Gottesnamen. Botschaft, 
die auch mir gilt. Gott, Elohim, der die Welt regiert, dem Welle und Wind und 
Wurm gehorchen, hat mich durch die Taufe in seinen Bund aufgenommen, wie er, 
Jahwe, den Bund mit seinem auserwählten Volk geschlossen hatte; und auf mein 
Versagen heißt seine Antwort: ich bin el-channun, Gott der Gnade. Diese Antwort 
will tief zu meinem Herzen sprechen, daß ich nicht irre werde, nicht durch Bedrohung 
von außen und nicht durch das Versagen in mir selber. 

Eine Ambrosiuspredigt über Jonas (zur Bedrohung von außen) 

In einer Stunde äußerster Gefährdung hat Ambrosius über das Jonasbuch gepre- 
digt, wohl am 2. April 38614. Er selber erzählt darüber in einem Brief an seine 
Schwester Marcellina mit Worten, die noch in der Erregung des Durchlebten beben. 
Der kaiserliche Hof will die Übergabe einer Kirche an die Arianer erzwingen; ein 
kürzlich geschaffenes Gesetz bedroht jeden Widerstand mit der Todesstrafe. Nach 
früheren Versuchen, die gescheitert sind, holt der Hof jetzt zu neuem Schlag aus. Am 
Palmsonntag wurden Kaufleute der Stadt verhaftet und mit Geldbuße belegt; aber 
die Gläubigen, an ihrer Spitze der Bischof, bleiben standhaft. Ambrosius ist mit der 
Gemeinde zur Feier der Karliturgie versammelt; Tag und Nacht muß er in der 
Kirche bleiben, da sie von Soldaten umringt ist, die sie beschlagnahmen sollen. Die 
Liturgie brachte am Gründonnerstag15 das Buch Jonas zur Verlesung, und Ambrosius 
predigt darüber, wie dies Buch Hoffnung auf Vergebung der Sünden vermittle. Und 
dann spricht er zu der Menge, die zum Gebet versammelt ist, die aber nicht ohne 
Grund fürchtet, jeden Augenblick könne ein Blutbad beginnen und ein Bürgerkrieg 
sich entzünden. Er spricht zu ihnen von dem, was das Jonasbuch an seinem Schluß uns 
sagt: von Gottes Mitleid mit der großen Stadt; spricht zu ihnen, die oft genug das 
Bild des unter der Staude ruhenden Jonas geschaut hatten16: wenn dem Menschen 
vielleicht eine Staude Kummer macht, dann ist es selbstverständlich, daß Gott sich 
um das Volk kümmert. Gottes Huld hat Ninive vor dem Untergang bewahrt. • 

18 •Consideranda est autem compendiositas Jonae, quam brevis in verbis, quam 
fructuosus in sensu, quam planus in descriptione propriae culpae: in quo multorum est 
redarguta loquacitas." So Dionys der Kartäuser (t 1471) in seinem Jonaskommentar; op. 
omn. 10 Montreuil (1900) 465. 

14 ep. 20; PL 16, 994•1002. Die Chronologie der Ereignisse ist umstritten; unsere Dar- 
stellung folgt hierin im wesentlichen J.-R. Palanque inFliche-Martin, Histoire 
de l'Eglise 3, Blond et Gay (1939) 508. 

15 Umstritten ist auch, ob die Predigt Gründonnerstag oder Karfreitag gehalten, wurde. 
Jedenfalls hat man noch im 13. Jahrhundert in Mailand das Jonasbuch am Gründonnerstag 
gelesen. Siehe Marcus Magistretti, Manuale Ambrosianum 2, Mailand (1904) 182, 
Fußnote zu Z. 27. 

18 Die Jonasbilder sind •das weitaus häufigste Thema der frühchristlichen Kunst". 
E. Stommel, Zum Problem der frühchristlichen Jonasdarstellungen, Jahrbuch für Antike 
und Christentum 1 (1958) 112. 



332 Johannes Möllerfeld 

Bald nach dieser Predigt trifft die Meldung ein, der Hof habe alle Maßnahmen rück- 
gängig gemacht. Die Soldaten, die zur Beschlagnahme kommandiert waren, eilen 
nun in die Kirche, den Altar zu küssen und so den Frieden anzuzeigen17. Ambrosius 
aber erkennt in Dankbarkeit: Gott hat von neuem einer großen Stadt Rettung ge- 
schenkt. 

Heute möchte unser Herz erzittern, wenn wir an die Bedrohung von außen denken, 
die Bedrohung des Weltfriedens, die Bedrohung der Freiheit von Glaube und 
Kirche. Bedrohung nicht nur einer Stadt, sondern der ganzen Menschheit. Bedro- 
hung, die viele in Resignation oder Verzweiflung treibt. Nicht so soll es bei uns sein. 
Je größer die Not, desto mehr sollen wir uns angetrieben fühlen, wie die Niniviten 
Gottes Herz zu bestürmen. Und wenn wir nichts anderes tun können als die Mai- 
länder zur Zeit des Ambrosius, nämlich ausharren und beten, so sollen wir wissen, 
daß gerade darin eine große Kraft liegt. Die Not ist größer als früher; aber Gott ist 
immer noch größer als alle Not. Wir dürfen, wir müssen vertrauen. 

Jonaspredigt Ephräms (Unser eigenes Versagen) 

Doch gerade da möchte unser Herz verzagen: wenn nicht immer wieder ich selber 
so schwach wäre! So oft schon vor Gott geflohen wäre! Und nicht nur ich! Liegt nicht 
über unserm Volk, über dem Abendland, über der Menschheit riesengroße Schuld, 
drückend, erdrückend? Wir haben vor der Aufgabe, die Gott uns gestellt hat, ver- 
sagt • wer soll uns noch helfen? In diesem Zusammenhang verdient die Jonas- 
predigt eines anderen Kirchenvaters neu gehört zu werden: von Ephräm dem Syrer 
(t 373) ist uns eine •Rede über den Propheten Jonas und die Buße der Niniviten" 
überliefert18. Farbig, dramatisch malt er aus, was in den entscheidenden Tagen in 
Ninive vor sich geht, das Bangen des Volkes vor dem Schicksalstag und nachher den 
Jubel über seine Rettung. Dann aber spinnt Ephräm den Faden der Erzählung wei- 
ter. Die Niniviten ziehen vor die Stadt, um dem Propheten für seine Warnung zu 
danken. In großem Triumphzug geleiten sie ihn auf dem Rückweg in sein Vater- 
land. Dort aber, an der Grenze, hält er sie mit einer Ausrede zurück und geht allein 
in das Gebiet seines Volkes. Die Niniviten wollen jedoch wenigstens einen Blick in 
das Heimatland des Propheten tun und ersteigen einen Berg, der weiten Ausblick 
bietet. Von hier aus sehen sie, was Jonas ihnen hat verbergen wollen und woran er 
schwer getragen hat, und sehen es mit Schrecken: dies Volk, dem sich der wahre Gott 
geoffenbart hat, dient nicht Ihm, sondern hat überall Götzenbilder errichtet und 
treibt unsagbare Greuel. Und die Niniviten rufen entsetzt aus: •Das Volk, das solche 
(ausgezeichnete) Satzungen hat, dessen Sitten sind so schlecht; das Volk, das solche 
Gesetze hat, dessen Taten sind so schimpflich; das Volk, das solche Ahnen hat, dessen 
Nachkommenschaft ist so fluchwürdig; das Volk, das einen solchen Gott hat, ist eine 

17 Darüber F. J. Dölger AC 2 (1930) 201 f. Zu erwägen wäre, ob hier der Kuß am 
Ende der Bußzeit einen besonderen Sinn hat; vgl. Tert., de or. 18; dazu Jos. G r o t z, Die 
Entwicklung des Bußstufenwesens, Freiburg (1955) 165f. Den Ausdruck •insigne pacis" ge- 
braucht Ambrosius de poenitentia 2,3, 18 vom Kuß, den der Vater dem verlorenen Sohn 
gibt; PL 16, 500; CSEL 73 ( F a 11 e r ) 171. Wenn auch der Altarkuß, wie D ö 1 g e r schließt, 
alltägliche Sitte war, so hat er doch an unserer Stelle mehr als gewöhnlichen Sinn. 

18 BKV Ephräm I Seb. E u r i n g e r (1919) 121•164. 



•Du bist ein gnädiger und barmherziger Gott" 333 

Quelle von Götzenbildern geworden ... Nur auf Namen bilden sie sich etwas ein, 
weil sie nämlich Söhne der Gerechten genannt werden" (n. 43). Sie erzittern, und sie 
kehren heim mit Dank gegen Gott, der sie zu Büßern gemacht hat. 

Es ist, als hätte Ephräm unserer Zeit predigen wollen. Unserer Zeit, in der immer 
mehr Menschen aus fernen Erdteilen in die •christlichen" Länder strömen, um sich 
hier fürs Leben zu schulen, und dabei soviel unchristliche Lebensart schauen müssen. 
Wenn manch einer meint, für die Zukunft der Christenheit müsse man die sol- 
cherart schuldig gewordenen •Stammlande" abschreiben, man kann es verstehen. 
Und es ist doch nicht so, als heiße vor Gott der entscheidende Unterschied Ninive 
oder Israel, junge oder alte Völker; sondern entscheidend ist, ob wir in der Flucht 
vor Ihm innehalten und uns in Buße und Liebe wieder zu Ihm hinwenden. Darum 
setzt Gott unserer Flucht oft Hindernisse in den Weg, deren Sinn wir zunächst nicht 
verstehen; wir stoßen uns an ihnen und jammern. Wir klagen über Dinge, die uns 
genommen werden, und begreifen es nicht sofort, daß viel Größeres uns damit 
gerettet werden soll. Und doch ist es so: •Die zugrunde gegangene Staude rief laut, 
daß die Güte verschonte" (Ephräm n. 33). 

Was tun in der Flucht? 

So wollen wir nicht verzweifeln. Nicht ob der Massenflucht unserer Zeit. Und nicht 
darum, daß wir selber uns von dieser Flucht haben mitreißen lassen. Vielleicht nur 
in scheinbaren Kleinigkeiten: wir stürzten uns in die Arbeit, als Gott uns zur Stille 
rief; oder auch umgekehrt, wir verkrochen uns in einen stillen Winkel, als Gottes 
Ruf zur Tat drängte. Wir taten dies und jenes, nur um nicht seine Stimme hören 
zu müssen. Wer zählt es, wie oft wir in unserem Leben so geflohen sind? Gott aber 
ist immer bei uns; und in einer Stunde vielleicht, in der alles sinnlos zu werden 
scheint, gerade dann neigt er sich zu uns, um zu unserem Herzen zu sprechen. Er hat 
uns nicht vergessen, und trotz unserer Flucht hat er uns nicht abgeschrieben. So wol- 
len wir, die wir unter unserem Versagen leiden, wieder zu ihm aufschauen, ihm 
unsere Schuld bekennen und wieder seiner Liebe froh werden. Er will uns ja froh 
und mutig haben. Er stellt uns dann die gleiche Aufgabe wie einst dem Jonas; wir 
sollen zu unseren Brüdern (die wir jetzt vielleicht noch für Fremde halten) gehen 
und ihnen die Botschaft bringen von ihm, den zu nennen kein Name reicht, dem 
Schöpfer, dem Allmächtigen, dem Weltenherrn, dem Richter der Erde ... und dann 
als Tiefstes sagen: Er ist gnädig. El-channun. Gott ist die Liebe (1 Jo 4, 8). 




