»Der Ort der Erquickung«

Eine frihchristliche Jenseitsvorstellung und ihre geschichtliche Entwicklung
im Lichte der Sprache

Von Heinz Finé SJ, Hamburg

Bei den Fiirbitten fiir die Verstorbenen im Meflkanon der rémischen Liturgie
beten wir, Gott moge den Toten, derer wir gedacht haben, und allen, die in Christus
ruben, den Ort der Erquickung (locum refrigerii), des Lichtes und des Friedens
gewihren. Der Ausdruck Erquickung fir den ersehnten Zustand des Abgeschiedenen,
der hier an zentraler liturgischer Stelle steht, findet sich in unserer heutigen Toten-
liturgie sonst nur noch zweimal. So heifit es in der Postcommunio fiir einen verstor-
benen Bischof: ,Dieses Opfer. .. mache (die Seele deines Dieners) wiirdig, Verge-
bung und ewige Erquickung (refrigerium sempiternum) zu erlangen®; und in der
Postcommunio forr die auf dem Friedhof Ruhenden bitten wir, dafl Gott ihnen den
Ort der Erquickung (sedem refrigerii) schenke.

Die Annahme, daf dieses Wort den meisten Christen von heute nichts mehr sagt
oder daf sie nur verschwommene Vorstellungen damit verbinden, erscheint nicht
iibertrieben, wenn man sich die Todesanzeigen und Beileidsbriefe anschaut und hoért,
wie in gemeinsamem oder privatem Gebet der Verstorbenen gedacht wird. Das
Wort Erquickung kommt hier ebensowenig vor wie in den Grabreden und Aller-
seelenpredigten. Wir erflehen den armen Seelen ,das ewige Licht* und ,die ewige
Ruhe*, und gerade dieses letzte Wort (requies) enthilt schon seit langer Zeit die bei
weitem gebrauchlichste Vorstellung vom jenseitigen glicklichen Los der Toten,
soweit sich jemand {iberhaupt noch eine Vorstellung dabei macht und ihm nicht auch
bereits dieses Wort zu einer leeren Formel geworden ist. Sie beherrscht fast aus-
schliefilich unser christliches Beten und Sprechen. Das kommt, von anderen Griinden
abgesehen, iiber die noch zu sprechen sein wird, sicher auch daher, daf selbst in der
Sprache der Liturgie die Vorstellung von der ewigen Ruhe alle anderen in der Hau-
figkeit so sehr dbertrifft, dafl selbst die Totenmessen, die zu den iltesten Teilen
unseres Missales gehoren, von dem stindigen Anfangswort ibres Introitus her den
Namen Requiem erhalten haben.

Was jedoch fiir unsere Zeit und unsere Sprache in Frommigkeit und Liturgie gilt,
war in fritheren Zeiten nicht in gleichem Mafle der Fall. Denn vom ausgehenden
zweiten bis ins vierte und finfte Jahrhundert hinein spielt die Vorstellung von
einer Erquickung oder Erfrischung, die man den Verstorbenen in der anderen Welt
erfleht, in der religiosen Gedankenwelt, wie sie sich in der uns erhaltenen Literatur,
in den Inschriften und der Liturgie niedergeschlagen hat, eine sehr bedeutende
Rolle, ja man gewinnt manchmal den Eindruck, daf sie in der Beliebtheit der Vor-
stellung von der ewigen Ruke in nichts nachstebt oder ihr sogar den Rang abliuft.

Obgleich die Datierung der Inschriften mit dem Wort refrigerium oder refrigerare
(= in der Erquickung sein oder Erquickung, Erfrischung spenden) im einzelnen
schwierig ist, so gehort ihre Hauptmasse doch jedenfalls dem dritten und vierten
Jahrhundert an, wihrend ihr Verbreitungsgebiet sich von Nordafrika iber Italien



»Der Ort der Erquicdkung® 885

und Rom bis nach Siidfrankreich erstreckt. Auch in den altesten liturgischen Biichern,
die wir kennen, im Gelasianum, Gregorianum und besonders im mozarabischen
Liber ordinum kommt die Refrigerium-Bitte noch viel 6fter vor als in der heutigen
rémischen Liturgie. Wenn diese Sakramentarien in der vns vorlicgenden Form auch
aus verhiltnismifig junger Zeit stammen, so diirften doch die erwihnten Vor-
stellungen und Formeln zu den iltesten Bestandteilen dieser Gebetssammlungen
gehoren. . )

Wie kommt es nun, daf} eine cinst so verbreitete und geldufige Vorstellung und
die damit verbundene Terminologie beinahe vollstindig nicht nur aus der offiziel-
len rémischen Liturgie, sondern auch aus dem Bewufitsein der Gliubigen verschwun-
den ist? Gibt es auch im Religidsen so etwas wie zeitgebundene Lieblingsvorstellun-
gen und Modewdrter, deren Entstehen und Vergehen man auch heute noch im pro-
fanen Bereich stindig beobachten und miterleben kann? Diese Frage riihrt tief an
das Wesen der Sprache und an die Dogmengeschichte, wie im folgenden gezeigt
werden soll.

Sprachpsychologische Grundlagen

Wir miissen uns aber zuerst @iber die Schwierigkeit klarwerden, dic fiir die christ-
liche Verkindigung von Anfang an damit gegeben war, daf sie iibernatirliche, von
Gott geoffenbarte Wahrheiten in einer Sprache den Menschen nahebringen mufite,
die zunéchst einmal gar nicht fiir einen solchen Zwedk geschaffen war und fiir jedes
ihrer Worte bereits einen mehr oder weniger festen und engen Vorstellungskreis
besafl. Gerade der Kern der christlichen Botschaft aber besteht in Aussagen, die Gott
und das Jenseits betreffen, fiir dic es gerade bei keinem Menschen eine addquate
Vorstellung und darum auch in keiner menschlichen Sprache ein véllig zutreffendes
und das Gemeinte ganz ausschopfendes Wort gibt. Die Einfiihrung ganz neuer,
kinstlicher Worte verbietet sich von selbst; denn um ihr Verstindnis bei den Zu-
hérern zu erreichen, miifite man sich ja wieder der ihnen bekannten, alten Worter
bedienen, die ihrerseits oft Vorstellungen hervorrufen, die nur noch wenig mit der
Offenbarungswahrheit zu tun haben.

Zum Glick hat die Sprache selbst als getreuer Spiegel der Auseinandersetzung
des Menschengeistes mit seiner Umwelt cine Moglichkeit entwidckelt, um dieser Ver-
legenheit zu entgehen. Denn die Begegnung mit einer neuen Welt, wie sie nament-
lich in den eschatologischen Wahrheiten des christlichen Glaubens auf die Menschen
zukam, ist ja etwas, was der Mensch grundsitzlich, wenn auch auf einer tieferen
Ebene, seit ¢h und je erlebt. Die Entwicklung der Technik im weitesten Sinn, die
Entdeckung neuer Lander und Welten, die Umgestaltung auf wirtschaftlichem und
sozialem Gebiet, der Fortschritt der Wissenschaft und Kultur erweitern und verin-
dern fortwihrend die Vorstellungen sowohl ecinzelner als auch ganzer Sprach-
gemeinschaften und zwingen sie damit, dem Wandel der Sachen aud: in einem
Wandel der Worte und ihrer Bedeutung Rechnung zu tragen, wenn anders sie das
Neue bewiltigen wollen.

Daraus ergibt sich die schon lange bekannte Erscheinung, daf fast kein Wort einer
lebenden Sprache im Laufe der Zeit die gleiche Bedeutung behilt, sondern in einem
immerwihrenden Bedeutungswandel begriffen ist. So verbinden wir z. B. im Zeit-



' 836 Heinz Finé

alter des Fernsprechers mit dem Wort anrufen eine ganz andere Vorstellung als
unsere Vorfahren vor hundert Jahren: Das Wort hat seine Bedeutung erweitert,
weil sich unsere Erfahrung und unsere Vorstellungen erweitert haben. Umgekehrt
liegt etwa bei dem Wort Gift eine Bedeutungsveranderung (und -verschlechterung)
vor: es bezeichnet heute nicht mehr jede Gabe (vgl. noch Mitgift), sondern nur noch
die schidigende. Das lateinische Wort virtus bedeutet in der Sprache Ciceros etwas
anderes als im ilteren Latein, weil es gerade durch Cicero mit vielen Gedanken und
Vorstellungen aus der griechischen Philosophie beladen wurde; und bei Augustinus
und anderen christlichen Autoren finden wir es in abermals erweiterter und veran-
derter Bedeutung. Selbst bei Wértern mit so relativ bestindiger Bedeutung wie
Uater und Mutter ist es undenkbar, dafl etwa ein Romer der republikanischen Frith-
zeit mit ihrer patriarchalischen Gesellschaftsordnung und ein moderner Mensch sich
dasselbe darunter vorstellen: Mogen sie auch begrifflich nicht sehr weit voneinander
entfernt sein, wenn sie diese Worte aussprechen, die Assoziationen und starken Ge-
fithle, die dabei mitschwingen, sind in jedem Falle sehr verschieden.

Selbst innerhalb der groflen Sprachgemeinschaften gibt es zahlreiche Gruppen,
die aufgrund ibrer beruflichen, sozialen und geistigen Verschiedenheit Sonderspra-
chen entwickelt haben, in der es neben vielen eigentlichen Fachausdriicken auch
solche Worter gibt, die zwar auch zur Gemeinsprache gehoren, aber daneben in jeder
Sondersprache ihre eigene Bedeutung haben, die nicht selten bei dem unverstanden
bleibt, der einer anderen Gruppe angehort. So stellt sich z. B. bei dem Wort Opera-
tion der Chirurg, der Offizier und der Mathematiker jeweils etwas ganz anderes
vor. Man muf daher, namentlich in einer fremden Sprache, sehr genau auf den
Zusammenhang achten, in dem das Wort auftritt, um es richtig zu verstehen und zu
iibersetzen. Handelt es sich um die Sondersprache eines Sachgebietes, das bisher noch
nicht bestand oder unbekannt war, so greift man mit Vorliebe zu Fremdwértern, die
man entweder neu bildet oder einfach aus der Sprache entnimmt, in der zum ersten-
mal iiber dieses Gebiet gesprochen oder geschrieben wurde. Als Beispiele mogen hier
die Sondersprachen des Sports, der Musik und des Bankwesens geniigen, die ihre
Ausdriicke aus dem Englischen und Italienischen entlehnt haben. Aber auch far die
Fachsprachen jiingerer Wissenschaften 14t sich das sehr hiufig belegen. Oft findet
sich mit der Zeit ein Ersatz fiir das Fremdwort, wenn ndmlich die betreffende Sache
sich in dem von ihr eroberten Sprachgebiet eine grofle Verbreitung und Bekanntheit
gesichert hat und gleichzeitig ein Wort geschaffen oder fir die neue Sache gebraucht
wird, das Anklang in der Sprachgemeinschaft findet. Wir erleben das heute mit,
etwa bei der allmihlichen Ablosung des Fremdwortes telefonieren durch das deut-
sche Wort anrufen.

Natiirlich kann eine derartige Bedeutungsianderung beabsichtigt und regelrecht
~gemacht® werden, zumal wenn eine fremde Gedankenwelt sich durch Mission oder
auch blofle Propaganda Eingang in ein ihr bisher verschlossenes Sprachgebiet ver-
schafft: man denke an den Einflufl des in Ruflland entstandenen Parteijargons auf
das Deutsch unserer Ostzone. Entscheidend dabei ist aber nicht so sehr Absicht und
Planung als vielmehr, ob es gelingt, dem Wort soviele Affektzuschiisse negativer
oder positiver Art mit auf den Weg zu geben, dafl es sich gleichsam in das Sprechen
des Volkes einschmeichelt. Allein, auch das hat nur Erfolg, wenn das Volk, das mit



»Der Ort der Erquickung® 337

dem neuen Wort eine neue Vorstellung iibernehmen soll, dhnliche psychologische
Voraussetzungen und Umweltbedingungen aufweisen kann. Es darf als Regel gel-
ten: Je mehr ein Wort zum Affekttriger geworden ist, um so eher setzt es sich in der
breiten Masse eines Volkes durch. Die Sprache ist ndmlich nicht nur ein Mittel zur
Mitteilung von Gedanken, wie man gewéhnlich meint, sondern dient auch in star-
kem Mafle zur Auflerung von Gefithlen. Grofle geistige Bewegungen und Auseinan-
dersetzungen, welche die Gefiihle der Menschen auflergewdhnlich erregen, sind
darum das geeignetste Klima zur Anderung der Sprachgewohnheiten des Volkes
und damit der Sprache selbst. Worter, die in. solchen, fiir die Sprachschépfung und
den Bedeutungswandel giinstigen Zeiten entstehen, dringen dann leicht in breitem
Strom auch in die Gemeinsprache ein, obwohl sie urspriinglich nur einer Sonder-
sprache angehorten. Das gilt im Deutschen z. B. fiir die Wortgruppe mit der Vor-
silbe ein- (Einfluf3, Einsicht, Eindruck, einleuchten u. 4.), die aus der Sondersprache
der mittelalterlichen Mystik stammt, aber schon ldngst sprachliches Allgemeingut
geworden ist.

Die urchristliche Eschatologie

Die christliche Botschaft vom Jenseits fand anfinglich einen sehr unterschiedlich
vorbereiteten sprachlichen Boden vor. Den Aposteln und den anderen urchrist-
lichen Missionaren war es gewifl nicht leicht, sich mit allem, was sie dariiber zu pre-
digen hatten, verstdndlich zu machen. Am einfachsten lagen die Dinge vielleicht
noch bei der Lehre von der Aufersichung der Toten. Hier konnten sie wenigstens
bei ihren Zuhdrern aus dem Judentum mit einem ziemlich adiquaten Verstehen
rechnen, das sich in vielen Ausdricken der griechischen Ubersetzung des Alten
Testamentes sowie der jiidischen Theologie pharisdischer Richtung bereits ange-
bahnt hatte. Zudem hatte Jesus selbst oft vom Jiingsten Tag, vom Gericht und von
der Auferstehung gesprochen, und es galt nur noch, dem ganz Neuen und spezifisch
Christlichen die Bahn zu bereiten, dem Glauben an das Wort Christi: ,/d: bin die
Auferstehung und das Leben.“ Worin die Auferstehung als solche besteht, wufite
man in diesen Kreisen, und in der Terminologie war man sich im grofen und ganzen
ebenfalls einig, wenn auch eine groflere Vergeistigung der Begriffe erreicht werden
mufite, wie Jesus sie immer wieder gegeniiber den allzu materiellen Vorstellungen
der Juden gefordert hatte.

Die Heiden andererseits brachten im hellenistisch-griechischen Kulturgebiet, soweit
sie fiir die Jenseitsbotschaft empfinglich waren (und das waren nach allem, was wir
wissen, sehr viele), nur wenig Verstindnis fir die leibliche Auferstehung mit, wie
ibre negative Reaktion zeigt, die von der urchristlichen Literatur durchgehend regi-
striert wird. Doch der Anstof}, den die Heiden nahmen, betraf mehr den Glauben
an sich, obwohl ihre Ablehnung der Auferstehung auch in der leibfeindlichen Philo-
sophie und in den Jenseitsvorstellungen der Mysterienreligionen einen starken Riick-
halt hatte. Sprachlich gesehen, bestanden aber nach Uberwindung dieses Hinder-
nisses keine besonders groflen Schwierigkeiten mehr, da schon das Judentum eine
ausgesprochene Auferstehungs-Terminologie bereitgestellt hatte, die in der Septua-
ginta-Exegese in das griechische Sprachfeld eingedrungen war und nicht ohne Hilfe-
stellung der hellenistischen Popularphilosophie manchen griechischen Wortern einen



338 Heinz Finé

eschatologischen Sinn verlieh, der den hebriischen Originalen noch nicht ohne
weiteres angehaftet hatte. Denn infolge der zentralen Stellung des Auferstehungs-
gedankens in der jidischen Theologie wurden viele Stellen des Alten Testamentes,
die sich zuerst auf die Sabbatruhe sowie den Ruheplatz Gottes und die Bundeslade
(Ex 31, 15; Ps 131, 8. 14), auf die Rast des auserwihlten Volkes wihrend und nach
der Auswanderung aus Agypten (Lev 16, 31; Ps 94, 11) oder — und hier ist die
Ubergangsstelle zum Eschatologischen — auf die Ruhe des Grabes oder des Todes
(Ps 4,9; 15,91.; Sir 38,23) bezogen, in einer allegorischen Deutung auf den Zustand
der Verstorbenen nach der Auferstehung Gibertragen. In dieser Exegese liegt es auch
begrindet, daf die oft sehr verschiedenen hebriischen Worter in der Septuaginta
beinahe immer mit dem griechischen Wort gvénovoic oder einem entsprechenden
Verbum wiedergegeben werden, wofiir dann spéter das lateinische Wort requies
0. . erscheint, wihrend andere Stellen, denen mit bestem Willen kein eschatologi-
scher Sinn abzuringen war, auch noch eine grofle Mannigfaltigkeit griechischer Aus-
driicke aufweisen (z. B. Ex 32, 12; Ps 73, 8; 75,9; Spr 3,24; 7, 11; Is 13, 11; 24, 8),
fur die dann bezeichnenderweise in den altlateinischen Bibeliibersetzungen (Uetus
Latina) wie auch noch in der Vulgata das einfache quies(cere) eintritt. Die eschato-
logische Bedeutung scheint also an der Vorsilbe gva- und re (= zuriick-, wieder-) zu
haften und auf die Wiederherstellung eines fritheren, genauer gesagt: des Urzu-
standes des Menschengeschlechtes hinzuweisen, die in der jidischen und christlichen
Theologie eine wichtige Rolle spielt. An diese Terminologie, in der schon sehr viel
theologische Exegese steckt, schlossen sich die Apostel und die ersten Glaubensboten
an, deren Heilige Schrift, wie wir wissen, die Septuaginta war: sie zitierten sie und
auf sie beriefen sie sich in ihrer Predigt, in ihr fanden sie auch das Vokabular fur
ihre Verkiindigung.

Natiirlich mufiten diese Ausdriicke, die als Hiillen des unerhort Neuen der Auf-
erstehungserwartung fir jeden Glaubigen einen starken Gefithlswert besafien, ein-
mal tbersetzt, auch in der neuen Sprache Anklang finden, wie das Beispiel des
lateinischen Wortes requiescere uns gezeigt hat. Gerade im Eschatologischen ver-
dichtet sich ja gern die Glaubensiiberzeugung der Menschen und gewinnt einen ganz
personlichen und existenziellen Aspekt. Das sehen wir ja noch an der Weiteriiber-
setzung des erwihnten Wortes ins Deutsche: Die mit ihm gekoppelte Vorstellung
von der ,ewigen Ruhe® ist fiir uns mit so starken positiven Gefithlen erfillt, dafl es
fiir jeden, der es gliaubig benutzt, weit mehr ,bedeutet”, als es unmittelbar begriff-
lich aussagt. :

Damit aber ein solches Wort wirklich ,ankommt“, sind noch andere Vorausset-
zungen notwendig, die wir gerade an der Bedeutungsgeschichte des Wortes refrige-
rium, das den Ausgangspunkt unserer Uberlegungen bildete, sehr schén beobachten
konnen.

Die Religionsgeschichte alten Stiles, die in einer geradezu dogmatischen Fixie-
rung des Blickpunktes auf die Primitivkulte und auf das rein historische Nachein-
ander jeder tieferen philologischen und sprachpsychologischen Untersuchung des uns
in reicher Fille vorliegenden literarischen Materials entraten zu kénnen glaubte,
schlof aus bestimmten Ahnlichkeiten unseres Begriffes mit der dgyptischen Lebens-
wasservorstellung auf eine Abhingigkeit der christlichen Jenseitsvorstellung von



»Der Ort der Erquichung” 339

der dgyptischen Religion. Aber wenn irgendwo, dann hat sich in der Geschichte
unseres Wortes und der damit verbundenen Vorstellungen, die in jingster Zeit
mehrfach und unter verschiedenen Riicksichten untersucht worden ist!, die Falschheit
des vielbenutzten Axioms erwiesen, dafl die Ahnlichkeit von Worten und Vor-
stellungen ohne weiteres den Schlufl auf eine innere Verwandtschaft erlaubt. Eben-
sowenig ist das gréflere Alter einer Vorstellung allein schon ein Beweis fiir ihren
Einfluf auf jingere, dhnliche Vorstellungen. Worte — und dasselbe gilt auf dem
Sachgebiet der Theologie von konkreten Vorstellungen — sind als Zeichen immer
vieldeutig; ihre Bedeutung und ihr Sinn konnen nur aus dem jeweiligen Zusam-
menhang erschlossen werden, in dem sie stehen, unter genauer Beachtung des histo-
rischen, sozialen, geistesgeschichtlichen und, wie wir jetzt hinzufiigen diirfen, religié-
sen Hintergrundes, vor dem sie auftreten und wieder verschwinden. Denn wenn
irgendetwas geeignet ist, einem einzelnen Wort oder einer Wortgruppe bei der
Masse die Affektzuschiisse zu sichern, die sie aus einer Bedeutung heraus- und in
eine andere hineintreiben konnen, dann ist das die religiose Begeisterung, von der
gerade in der Spatantike und im frithen Christentum nicht nur die Groflen des Gei-
stes, sondern sehr hdufig auch der Mann auf der Strafle erfafit wurde. Wir sollten
auch bei der Kldrung religionsgeschichtlicher Fragen nach einem Wort Tertullians2
mehr unseren Sinn fiir die Sachen als fiir den Klang der Vokabeln schirfen und in
den gemeinsamen Worten den verschiedenen Sinn zu erkennen suchen, damit wir zu
richtigen Einsichten kommen.

Welcdhes sind nun die ,Sachen®, die hinter dem Wort refrigerium stehen und seine
Bedeutungsentwicklung mitbestimmt haben?

Die Lage im zweiten Jahrhundert nach Christus

Grundlegend ist hier die dogmengeschichtliche Entwicklung der Lehre vom Zwi-
schenzustand der leibgetrennten Seelen, die im zweiten nachchristlichen Jahrhundert
in eine fruchtbare Krise eintrat. Wie wir schon sahen, war die Jenseitserwartung des
Urchristentums beinahe ausschlieflich auf die leibliche Auferstehung am Jiingsten
Tage gerichtet, wihrend man der Frage, was mit den Seelen in der Zwischenzeit
geschieht, so gut wie keine Aufmerksamkeit widmete, da diese Zwischenzeit nur
kurz sein konnte, weil man die Wiederkunft Christi allgemein als unmittelbar
bevorstehend ansah. Daraus erklart sich auch die fiir uns merkwiirdige und fiir die
Theologen manchmal nicht angenehme Tatsache, dafl die Biicher des Neuen Testa-
mentes, die ja nur Gelegenheitsschriften sind, fast nie ausdriicklich auf den Zwischen-
zustand zu sprechen kommen. Selbst fiir den heiligen Paulus hat die Formel, mit der
sich der alternde und dem Tode entgegensehende Mann iiber das fehlende genaue
Wissen in diesem Punkt hinwegtrostet, einen wenig konkreten Inhalt, so grofartig
das Wort auch ist als Ausdrack des unerschiitterlichen Glaubens des Apostels an die
Christusgemeinschaft, die selbst der Tod nicht aufheben kann, wenn er etwa schreibt:

! Naheres siehe in der Studie des Verfassers: Die Terminologie der Jenseitsvorstellungen
bei Tertullian. Ein semasiologischer Beitrag zur Dogmengeschichte des Zwischenzustandes
(Theophaneia Bd. 12). Bonn 1958.

2 Vgl. Adv. Prax. 3; De resurr. mortuorum 54.



340 Heinz Finé

»~Mogen wir leben oder sterben: wir sind des Herrn* (Rém 14, 8), oder: ,Ich ver-
lange aufgelost und bei Christus zu sein® (Phil 1, 23).

Die Frage nach dem Zwischenzustand wurde brennender, als die junge Christen-
heit im zweiten Jahrhundert schon die eine und andere Generation ihrer Vorfahren
hatte ins Grab sinken schen, ohne dafl sie die erschnte Ankunft Christi erlebt hatten,
und der Glaube, der stets nach tieferer Erkenntnis strebt, begann sich reflexe Ge-
danken dber das Schicksal der Verstorbenen zu machen: Befinden sie sich etwa in
einem tiefen Schlaf, bei dem jede Wahrnehmung und Empfindung bis zum Ge-
richtstag ausgeschaltet ist? Oder haben sie schon jetzt Anteil an dem Lohn oder an
der Strafe, die fir die Zeit nach der Auferstehung verheiflen sind? Und wie soll
man sich das im einzelnen denken?

Man durchforschte die Schrift nach einer Antwort und griff jede Andeutung, die
sich dort bot, begierig auf. Als besonders ergiebig hat sich hierbei die Exegese des
Gleichnisses vom reichen Prasser und dem armen Lazarus (Lk 16, 19—31) erwiesen.
Aber solange das kirchliche Lehramt, das sich in dieser Zeit erst allmablich seiner
ibm von Christus dibertragenen Aufgabe bewufit wurde und noch um seine An-
erkennung rang, keine endgiiltige Entscheidung geféllt hatte (und fir eine solche
Entscheidung war die Zeit erst einige Jahrhunderte spater reif), blieb die Ausgestal-
tung der Lehre vom Zwischenzustand den Exegeten iiberlassen, die je nach ihrem
eigenen Standpunkt zu sehr verschiedenen Ergebnissen gelangten. Wie auf vielen
Gebieten, so kimpften auch hier griechischer Individualismus und jidischer Kollek-
tivismus erbittert um die richtige Auslegung der eschatologischen Schrifttexte. Die
mehr judenchristlich orientierte Exegese neigte zu einem wortlichen Verstindnis
aller Stellen, d. h. zu einer Deutung auf die leibliche Auferstehung, das Endgericht
und vor allem auf das Tausendjdhrige Reich, das als letzter Uberrest ausgesprochen
jidischer Eschatologie mit ihrer Betonung des Materiellen und Leiblichen noch
Jahrhunderte hindurch nicht aus dem Lehrgut vieler Kirchenviter verschwinden
wollte. Auf der anderen Seite begegnet uns in der Gnosis ein extrem hellenistisches
Schriftverstindnis, dessen erstes Anliegen das Heil der Seele, die ,Auferstehung®
der Seele war. Die allen gnostischen Systemen gemeinsame Unterbewertung des
Leiblichen fiihrte nicht nur zu einer stirkeren Beachtung des leibfreien eschatolo-
gischen Zustandes, der zur Vermeidung schriftwidriger Folgerungen fiir den Recht-
glaubigen immer nur Zwischenzustand bleiben konnte, sondern schritt dartber hin-
aus zu einer duflerst gefdhrlichen allegorisierenden Aufldsung aller Schriftstellen,
die von der Auferstehung des Fleisches sprechen. Dennoch hat gerade die Gnosis, die
man so gerne in das kirchenhistorische Kuriosititenkabinett verweisen mddhte, zu
der Ausgestaltung der Lehre vom Zwischenzustand sehr viel beigetragen: an der
theologischen Auseinandersetzung mit ihr entziindete sich das Ringen um das rechte
Verstdndnis der Heiligen Schrift auch in diesem Punkt.

Irendus und Tertullian

Der erste, der hier mehr in einer genialen theologischen Intuition als in begriff-
licher Systematik die echten Erkenntnisse der Gnosis in die rechtglaubigen Vorstel-
lungen einzubauen versuchte und damit zu einer gewissen Synthese der auseinander-



»Der Ort der Erquickung® 341

strebenden exegetischen Richtungen kam, war der Kirchenlehrer aus Kleinasien und
Bischof von Lyon Irendus (178—202). Ausgehend von der Menschwerdung Christi
und seiner leiblichen Auferstehung, wies er nach, dafl im Gottmenschen Jesus Chri-
stus die ganze erléste Menschheit und die gesamte Schopfung als unter ihrem Haupt
am Ende der Zeiten zusammengefafit werden miissen. Das besagt aber nicht mehr
und nicht weniger, als daf es eine Fiille und Vollendung der Erlésung nur in einer
leiblichen Auferstehung geben kann. Sie mufl daher zur Vollendung des Geistes, von
der die Gnostiker mit Vorliebe sprachen, noch hinzukommen, damit der ganze
Mensch erlést und vollendet wird. Das Millennium hat nach Irendus die Aufgabe,
auch den Leib allmahlich an die Gottesschau zu gewdhnen. Immer noch ruht also auf
dieser Vorstellung das Hauptinteresse, wiahrend der Aufenthalt der Seele in der
Unterwelt zwar auch als Vorstufe kurz erwahnt, aber noch nicht deutlich in seinem
Charakter als Beginn des endgiiltigen Heiles erliutert wird. Vielleicht befiirchtete
Irendus, damit den Gnostikern zu weit entgegenzukommen.

Mit dem afrikanischen Kirchenschriftsteller Tertullian (etwa 155—220), der diese
Liicke bei Irendus ausfullt, tritt die Entwidklung der orthodoxen Lehre vom Zwi-
schenzustand in ein neues Stadium. Er ist der erste lateinische Autor der Christen-
heit, und daraus ergibt sich der hochst interessante Tatbestand, daf jetzt zum ersten-
mal von einer neuen Sache auch in einer neuen Sprache gesprochen wird. Und es
erhebt sich die wichtige Frage: In welchen Ausdriicken geschieht das, und woher
werden die Ausdriicke genommen?

Tertullian iibernimmt zuerst einmal die Konzeption des Irendus von der ,Fiille
und Vollendung® der Erlésung in der Auferstehung und im Millennium, indem er
die entsprechenden griechischen Worter bei Irenius ins Lateinische iibersetzt und die
damit verbundenen Vorstellungen in vielen Variationen anklingen 14t (plenitudo,
berfectio, plene, perfecte usw). Er befreit sie aber véllig von ihrem christologischen
Bezug, der noch bei Irendus so beherrschend ist, daB er die beiden Begriffe nur auf
die Vollendung der Guten anwendet. Tertullian aber kann jetzi genauso gut von
einer Vollendung und Fiille der Bestrafung wie der Belohnung sprechen. Hand in
Hand mit dieser Verkiirzung des Interesses auf die anthropologische Seite der Escha-
tologie geht bei Tertullian die stirkere Beachtung, die er dem Zwischenzustand
schenkt, und der oft als unsystematisch verschriene Afrikaner erweist sich hierbei als
ein sehr systematischer Denker, der allerdings sein System nicht auffillig heraus-
kehrt, sondern geschickt hinter seiner Rhetorik verbirgt: Im Zwischenzustand vor
der Auferstehung ist die plenitudo und perfectio der Belohnung und Bestrafung
zwar noch nicht da, aber die Seelen haben bereits in der Unterwelt (apud inferos)
einen Vorgeschmack (degustare, decerpere) des endgiiltigen Urteilsspruchs.

Zu einer ausfiihrlichen Erlduterung der vorliufigen (interim) Strafen und Beloh-
nungen schreitet Tertullian erst in seinen Spitwerken, obwohl ihm auch hierin
Irendus mit einer mehr andeutenden Benutzung des Lazarusgleichnisses voraus-
gegangen ist. Der Grund liegt auch bei ihm, wie sich an der vorsichtigen Erwihnung
der auch sonst vor Irendus wenig zitierten Perikope in den Friihschriften beobachten
1aflt, an der Furcht vor méglichen Zugestindnissen an die Gnostiker, also vor einer-
moglichen Schwichung des Vorrangs der Auferstehung in der christlichen Eschato-
logie. Erst nachdem er in der aristotelischen Philosophie eine Hinordnung der Seele



342 Heinz Finé

auf den Leib gefunden hatte, die er seinerseits bis zur eigentlichen Materialitit der
Seele iibertrieb und ausbaute, erschien ihm dieses Gleichnis fiir die Polemik gegen
die Gnosis brauchbar, wihrend er vorher ziemlich offen gegen seine Verwendung
durch Irendus gestritten hatte. Besonders das 7. Kapitel der tertullianeischen Schrift
De anima beweist deutlich, daf er von nun an gewillt war, die Ausdriicke, mit denen
Lk 16, 19f. der Zwischenzustand geschildert wird, ins Lateinische zu iibertragen und
im Kampf gegen die Hiretiker zu verwenden. Die Stelle bei Lukas, die auf den
ersten Blick eine massive Korperlichkeit der Bilder und Begriffe erkennen 1aft,
erweist sich fiir den spéten Tertullian geradezu als Begriffsnest zur Schilderung des
Zwischenzustandes. Thr entnimmt er seine Lieblingsausdriicke fiir das postmortale
Los der Seelen: Im Schofl Abrahams (Lk 16, 22f.) empfangen sie Trost (solacium:
Lk 16, 25) und Erquickung (refrigerium; vgl. noronpiEy Lk 16, 24) im voraus.

Damit stehen wir wieder bei dem Wort, von dem wir ausgegangen sind und
dessen Geschichte und Bedeutungswandel, zu dem Tertullian wesentlich beigetragen
hat, uns jetzt beschiftigen sollen.

Das dazugehdrige Verbum refrigerare und das davon abgeleitete Substantiv
refrigeratio kommen im profanen Latein nicht gerade selten vor und haben dort fast
immer die materielle Bedeutung ,abkiihlen bzw. ,Abkithlung®, zuweilen auch den
iibertragenen (moralischen) Sinn ,lindern®, wihrend das Wort refrigerium, das
mehr der Volkssprache angehért, in der Literatur seltener ist, aber sich kaum von
der genannten Bedeutung entfernt. (Drei heidnische Inschriften, in denen sich dieses
Wort auf einen Zustand nach dem Tode bezieht, sind mdglicherweise christlich
beeinflufit.) An allen uns bekannten Stellen ist der affektive Assoziationsbereich zu
spiiten, dem diese Wortgruppe angehért: Die Abkiihlung ist fur den Sudliander
etwas Angenehmes und Erstrebenswertes. Darum ist es nicht zu verwundern, wenn
sich mit dieser Grundbedeutung noch eine Reihe anderer Vorstellungen assoziiert
hat, die dem gleichen Affektbereich angehéren. Das gilt auch fiir andere Sprachen,
wie z. B. firr das Griechisch der Septuaginta. Wenn etwa Abraham Gen 18, 4f. die
Minner, die ihn besuchen, auffordert, ,sich abzukiihlen (xatay0Eate), dann beifit
das, wie der ganze Zusammenhang lehrt: ihnen sollen die Fiifle gewaschen werden,
sie sollen sich im kiihlen Schatten ausruhen und ein Mahl zu sich nehmen. Die Ab-
kithlung ist also ebenso wie dic Ruhe und das Mahl nur Teilmoment eines umfas-
senderen Vorstellungskomplexes, der fiir den antiken Menschen des Mittelmeerrau-
mes infolge der mitschwingenden starken Gefiihlsténe viel mehr bedeutete, als fiir
uns das Wort ,Abkithlung, Erfrischung“ besagt. Besonders eindrucksvoll mufite das
Wort refrigerare fir den Romer der Kaiserzeit sein, deren Zivilisation durch die
Bader gekennzeichnet ist, die das Bild der romischen Stddte damals beherrschten.
Hier fanden die Menschen alles, was das Leben schon und angenehm macht: Abkiih-
lung und Erfrischung, aber auch Erholung, Korperpflege durch Salbung, Sport und
Spiel, Essen und Trinken, dazu Unterhaltung, Abwechslung und Lebensfreude.
Von daher gesehen, ist es ganz natiirlich, daf viele Teilmomente dieser iibergeord-
neten, gefiihlshetonten Vorstellung, obwohl sie im Griechischen durch sehr verschie-
dene Worter ausgedriickt werden (erwdhnt sel nur die schon oben besprochene
*Avémovoig-Gruppe, die begrifflich zunichst nur die ,Ruhe” meint), in den altlatei-
nischen Bibelibersetzungen von Hieronymus (Uetus Latina) von der gemeinsamen



»~Der Ort der Erquickung” 343

Ubersetzung refrigerare angezogen werden. Ebenso erscheint es psychologisch ver-
stindlich, wenn das christliche Volk, wie seine Grabschriften bezeugen, sich das
Leben der Seele nach dem Tode als ein jenseitiges refrigerium vorstellte, d. h. als
Erquickung nach einem Leben der Mithen und sehr oft auch der Verfolgungen.

Unm so eigenartiger ist es daher, dafl das Verbum weder in der Uetus Latina noch
in der vortertullianeischen Bibelexegese in eschatologischer Bedeutung auftritt, wenn
man von Lk 16, 24 absieht. Darum ist dieser Text als der Ort anzusehen, wo die
eschatologische Bedeutung des Substantivs refrigerium, das viel stirker und viel
friher mit Jenseitsvorstellungen verkniipft war, auch vom Verbum Besitz ergriff
und sekundidr auch dessen Bedeutung zum Eschatologischen wandelte. Denn das
Wort gvénpuEig findet sich (neben gvédnauoig v. a.) hiufig an Stellen der Septuaginta
und des Neuen Testamentes, die sich auf einen eschatologischen Sachverhalt bezichen
oderleicht eine eschatologische Erklarung zulieflen, besonders wenn man zudem damals
beliebten Mittel der Allegorese seine Zuflucht nahm (vgl. z. B. Tob 3, 6; Ps 65, 12;
Weish 2, 1; Jer 6, 16; Mich 2, 10; Mt 12, 43; Apg 3, 20; 2 Thess 1, 7). An diesen und
anderen Stellen Gbersetzt die Uetus Latina trotz der verschiedenen Woérter im grie-
chischen Original nahezu einhellig refrigerium, wahrend Hieronymus die Verwen-
dung dieses Wortes zugunsten einer grofieren Mannigfaltigkeit des Ausdrucks wie-
der sehr einschrinkte und Augustinus das Wort fast nur in seinen Predigten fiir das
Volk gebraucht.

Da wir nicht annehmen kénnen, dafl die an verschiedenen Stellen entstandenen
Einzelibersetzungen, die wir unter dem Namen Uetus Latina zusammenfassen,
unabhéngig voneinander und plétzlich, d. h. ohne jede geistige Vorbereitung, dieses
Wort zur Kennzeichnung eines eschatologischen Zustandes herangezogen haben,
stellt sich uns die Frage, welche Ursachen diese sprachliche Mode hatte und warum
sie spiter wieder verschwand. Denn dhnliche Lebensbedingungen eines Volkes sind
noch nicht Ursachen, sondern erst Voraussetzung eines solchen Vorganges.

Im Gegensatz zu den Vorgingern Tertullians, bei denen selbst die griechischen
Aquivalente fiir unsere Wortgruppe sehr selten sind, benutzt er die ganze Gruppe
sehr haufig. Das gilt besonders von refrigerium, das zwar, wie wir sahen, nicht von
ihm gepréigt wurde, aber ein Lieblingsausdruck von ihm war. Wahrend jedoch refri-
gerare und refrigeratio bei ihm nie in eschatologischem Verband stehen, was nur in
der Frihzeit seines literarischen Schaffens auch von refrigerium gilt, findet sich
dieses letzte Wort mit eindeutig eschatologischem Sinn gehduft in seinem spiteren
Werk, aber nur vereinzelt (dreimal von insgesamt vierzehnmal) in den Frithschrif-
ten Apologeticum und T estimonium animae, die vor allem fiir Heiden (!) bestimmt
waren. Das allein weist schon auf eine Entwicklung von refrigerium aus der allge-
meinen Bedeutung zu einem dogmatischen Fachausdruck hin, und zwar im Werk
Tertullians selbst. Dazu kommt noch, dafl Tertullian mehrmals durch Beifiigung
einer niheren Bestimmung die ewige und endgiltige Erquickung (refrigerium aeter-
num oder sempiternum) der zwischenzeitlichen im Schofle Abrahams (refrigerium
interim, refrigerium in sinu Abrahae) gegeniiberstellt. Gerade die formelhafte
Wendung apud inferos in sinu Abrahae refrigerium in der Auseinandersetzung mit
Marcion® mufl auffallen, 138t sich aber verstehen, wenn man bedenkt, dafl jener

3 Adv. Marc, 111 24; IV 34; vgl. De idol. 13.



344 Heinz Finé

Hiretiker in seinem {iberspitzten Paulinismus und in seiner radikalen dualistischen
Trennung zwischen dem Gott des Alten und dem Gott des Neuen Bundes das Alte
Testament und die ,alttestamentlichen” Stellen im Evangelium aus der christlichen
Bibel ausscheiden wollte. Nach ihm meint der sinus Abrahae im Lazarus-Gleichnis
weder wortlich den Zustand nach der Auferstehung (wie einige ,einfaltige“ Seelen
nach Origenes glauben) noch allegorisch das Paradies fiir alle Gerechten (wie Orige-
nes selber behauptet), sondern den endgiltigen Aufenthalt fir die Gerechten des
alttestamentlichen Demiurgen in der Unterwelt, mit denen die Anhénger des neu-
testamentlichen Gottes nach der Lehre Marcions nichts gemeinsam haben, denen
eine hohere, pneumatische Seligkeit beim ,guten Gott* verheifien ist. Die Formel
apud inferos in sinu Abrahae refrigerium ist offenbar marcionitisch und wurde
wahrscheinlich von Tertullian aus den Antithesen Marcions iibernommen. An sie
kniipft er dann aber seine eigene Exegese polemisch gegen Marcion an: Auch das
refrigerium ist kein endgiiltiger Zustand fir die Psychiker, wie Marcion annimmt,
sondern Zwischenzustand fiir alle Glaubigen, auch fur die Pneumatiker, wie Ter-
tullian immer wieder betont, bis zur Auferstehung, mit der das refrigerium aeter-
num beginnt.

Wenn man die oft unterschitzte Gefahr bedenkt, vor der sich die rechtgliubige
Christenheit durch Marcion und die Gnosis im zweiten Jahrhundert gestellt sah,
kann man sich die Leidenschaft der Gefiihle vorstellen, die der antihiretische Kampf
in den Seelen der Menschen entfachte, die nicht nur eine Verfalschung ihres Jenseits-
glaubens, sondern auch der Verlust grofer Partien ihrer heiligen Schriften bedrohte,
vor allem dann, wenn ein so leidenschaftlicher Mann wie Tertullian — Cyprian
nennt ihn einmal Uir ardens — sich zum literarischen Vorkampfer in dieser Ausein-
andersetzung machte. Solche Affektzuschiisse summierten sich in dem Zentralwort
refrigerium, um das die Auseinandersetzung kreiste, mit den positiven Gefihlen,
die es schon von Hause aus mitbrachte, und sicherten ihm eine grofle Verbreitung
und Beliebtheit. Den ersten Anstof dazu gab die polemische Exegese Tertullians,
die das Wort refrigerium in zunehmendem Mafle mit eschatologischen Vorstellun-
gen koppelte, so dafl es bereits in der nichsten lateinisch sprechenden Christengene-
ration ohne erklirende Zusitze, die noch bei Tertullian nie fehlen, eschatologisch
verstanden wurde. Cyprian, den die gleiche geographische und sprachliche Umwelt
sowie eine erwiesene literarische Abhidngigkeit mit Tertullian verbindet, verwen-
det das Wort zum erstenmal ohne solche Stiitzen; er schreibt schlicht: ad refrigerium
oder in refrigerio. Seine Leser und Korrespondenten wufiten jetzt, auch ohne ent-
sprechenden Hinweis im Satzzusammenhang, was gemeint war; denn der-Ausdruck
refrigerium hatte sich offenbar inzwischen verselbstindigt und war jetzt zu einem
eschatologischen Fachausdruck der afrikanischen Christen geworden. Cyprian ist es
auch, der das Hadesinterim der Nichtmartyrer aufgab, an dem Tertullian bis zuletzt
festhielt, und nie mehr eine Andeutung machte, dafl das refrigerium sich in der
Unterwelt befindet.

Nachdem also Tertullian die *Avénovowc-Vorstellung, die bereits in der Septua-
ginta stark eschatologisch gepragt war, von Irenius {ibernommen und zuerst andeu-
tungsweise verwendet hatte, wobei er sie mehr und mehr auf den Zwischenzustand
tibertrug, iibersetzte er im Kampf gegen die Gnosis und gegen Marcion gvénovoic



=Der Ort der Erquickung” 345

zum erstenmal mit refrigerium, eine Ubersetzung, die auch insofern ,,Grund in der
Schrift* hatte,als gerade der umstrittene Lukastext die beiden Worter gvanovousvov
und xgrayvEy eng miteinander verbindet (Lk 16, 231.). So hat er die beiden sachlich
zusammenhéingenden Vorstellungen in ein Substantiv gebannt.

Der Einflufi Tertullians auf die spétere Literatur und Liturgie

Dicses Substantiv muf§ dann, wie spater viele aktuelle antihiretische Formulie-
rungen, schon sehr frith in die Liturgie Afrikas eingedrungen sein, obgleich ein posi-
tiver Beweis dafiir wegen des vélligen Fehlens alter Quellen nicht moglich ist. Doch

. macht es eine Bemerkung Tertullianst einigermaflen wahrscheinlich, daff das Wort
schon zu seiner Zeit in Firbitten fiir die Toten stand: , ... denn die Frau betet und
opfert an den jdhrlichen Gedenktagen fiir seine (des Gatten) Seele und erbittet ihr
fiir die Zwischenzeit das refrigerium.“

Bevor wir aber den Weg der Refrigeriumformel in der Liturgie weiterverfolgen,
soll wenigstens andeutungsweise der grofien Rolle gedacht werden, die das Wort
in seiner veranderten, eschatologischen Bedeutung in der Literatur nach Tertullian
zwei Jahrhunderte hindurch spielte. Denn nur auf diesem Hintergrund lassen sich
die matten Konturen der Liturgiegeschichte, die sich fiir diese Zeit nicht durch Zitate
belegen 148t, klarer erkennen und zu einer Hypothese zusammenfassen, die mehr ist
als reine Phantasie.

Es gibt ndmlich zwei Werke in lateinischer Sprache, die zwischen 200 und 400
entstanden sind und trotz des verschiedenen Gegenstandes und literarischen Stils
eine auffallende Begiinstigung unserer Wortgruppe zeigen, wenn sie auch das Ver-
bum refrigerare vorzichen: die Passio Perpetuae et Felicitatis und die lateinische
Irendusibersetzung. Das erstgenannte, mehr volkstiimliche Werk zeigt so viele pla-
stische Refrigeriumvorstellungen, die wie Illustrationen zu den Ausfithrungen Ter-
tullians anmuten, und dazu so viele Anklinge an ausgesprochen tertullianeische Ge-
dankenginge, besonders in der Einleitung und im Schlu, daR man an Tertullian als
Verfasser gedacht hat. Jedenfalls steht es ihm zeitlich und geographisch sehr nahe.
Nur die aufschlufireichste Stelle daraus sei hier erwihnt. Perpetua selber berichtet,
wie sie in einer ersten Vision im Gefangnis ihren im Kindesalter verstorbenen Bru-
der Dinokrates an einem dunklen Ort erblickt. Seine Kleider sind schmutzig und
seine Gesichtsfarbe ist blaB, er leidet unter Hitze und Durst. Zwischen ithm und ihr
ist ein weiter Abgrund (vgl. Lk 16, 26). Aber an diesem finsteren Ort befindet sich
auch ein Wasserbecken, dessen Rand jedoch so hoch liegt, daf der kleine Dinokrates
nicht daraus trinken kann. Im Vertrauen, ihrem Bruder helfen zu kénnen, betet
Perpetua fiir ihn. Dann sieht sie ihn in einer zweiten Vision am selben Ort, aber
jetzt sauber und in schoner Kleidung. Er hat sich erholt (refrigerantem); denn er
kann jetzt aus dem Becken trinken, dessen Rand sich bis zum Nabel des Knaben
gesenkt hat, ja er spielt sogar nach Kinderart frohlich mit dem Wasser. ,Da er-
kannte ich“, so schlieft der Bericht der Martyrin, ,daf8 er von seinen Leiden befreit
war.

Eine dhnliche Vorliebe fiir das Wort refrigerare hat der Urheber der lateinischen

4 De monog. 10.



346 " Heinz Finé

Treniusiibersetzung, dic zwischen 200 und 400 entstanden ist. Er verwendet das
Wort mehrmals als Ubersetzung fiir das griechische gvamatery, und zwar auch da,
wo requiescere das von Irendus Beabsichtigte treffender wiedergeben wiirde.
Aufgrund dieser Beobachtungen kann man schliefllich sogar die Behauptung

wagen, dafl auch die Verbreitung -des Wortes refrigerium in den altlateinischen
Bibelibersetzungen auf den EinfluR Tertullians zuriickgeht. Es 148t sich ndmlich
aus den Zeugnissen fiir diese Ubersetzungen, die alle aus der Zeit nach Tertullian
_stammen, keine einheitliche geschriebene Fassung nachweisen, die etwa schon Ter-
tullian vorgelegen haben konnte. Es wire auch hochst merkwirdig, wenn ,,vor jeder
anderen christlichen Literatur in lateinischer Sprache schon Bibeliibersetzungen so-
zusagen aus dem Nichts entstanden® wiren. ,Es gab im christlichen Altertum aber
nur eine Personlichkeit, die als sprachschopferisches Genie vermoge einer univer-
salen Bildung auch dem Bibelgriechisch eine lateinische Form geben konnte, und das
war Tertullian.” Diese Vermutung M. Stenzels® wird jedenfalls durch die Geschichte
des Wortes refrigerium bestatigt. Wenn Hieronymus das Wort in der Vulgata zu-
riickdréngte, so liegt das durchaus im Zuge der ganzen Textentwicklung der latei-

" nischen Bibel, die von dem Herausgeber der Uetus Latina, Bonifatins Fischer OSB,
einmal als ,fortschreitende Europdisierung des Textes“ gekennzeichnet wird.

Ebenso kann man aber anch von einer Européisierung der Liturgie sprechen, so-

weit das die sparlich flieBenden Quellen erkennen lassen. Die Liturgie ist in ihren
Formulierungen, wie z. B. die spiteren christologischen Auseinandersetzungen mit
ihren Spuren in der Liturgie zeigen, sicher nicht unberiihrt von jeder Theologie
geblieben. Daher hat auch der lebhafte Streit iiber den Zwischenzustand zur Zeit
Tertullians sicher seine Spuren in der afrikanischen Liturgie hinterlassen. Je mehr
aber in ihr immer stédrkere fixierende Tendenzen iiber die urspriingliche Improvisa-
tion siegten und zu relativ festen Gebets- und Bekenntnisformeln fithrten, um so
verstindlicher wird ihr Einflufl auch auf die Epigraphik; ist doch die Liturgie neben
der Predigt und Literatur die grofle Vermittlerin und Lehrerin der religitsen Ge-
danken, dic das Volk von ihr {ibernimmt und auf scine Grabsteine setzt.

Seit jeher aber stand die spanische Kirche in einer innigen Beziehung zur nord-
afrikanischen, wie wir etwa noch aus liturgischen Heiligenlisten mit Namen von
sonst ziemlich unbekannten afrikanischen Heiligen und aus einer auffallenden Ahn-
lichkeit zwischen dem afrikanischen und dem mozarabischen Symbolum (Glaubens-
bekenntnis) schliefen kénnen. Darum ist es auch sehr wahrscheinlich, dafl die Refri-
geriumformel iiber Spanien und Gallien in die spétere rémische Liturgie eingedrun-
gen ist. Es handelt sich dabei um letzte Ausldufer cines Jahrhunderte dauernden
Vorgangs und um cigentliche Entlehnungen. Denn die so ilbernommenen Formeln
werden in der rémischen Liturgie nicht mehr weiterentwickelt, sondern sind kon-
stant und stereotyp geworden, wihrend die Vorstellung vom refrigerium in der
ersten Hilfte des dritten Jahrhunderts auch in Rom noch sehr lebendig war, wie es
nicht nur die romischen Refrigeriuminschriften aus dieser Zeit nahelegen, sondern
auch ein recht plastischer Abschnitt in einem Brief der rémischen Korrespondenten
Cyprians®.

5 Zur Friihgeschichte der lateinischen Bibel, in: Theologische Revue 49 (1953) 100.
¢ Ep. 30, 7.



»Der Ort der Erquickung - 347

Die Erstarrung der Refrigeriumformel und ihr allmdéhliches Zuriickireten
im spdten Altertum

Wo sind die Griinde dafiir zu suchen, daf dieser dltere, unmittelbare Finfluf}
Afrikas einen so starken und lebendigen Widerhall in Rom fand, wihrend die
mehrfach vermittelte Verpflanzung der gleichen Vorstellung {iber Spanien und Gal-
lien nach Rom in einer formelhaften Erstarrung endete?

Da ist vor allem die arabische Uberllutung zu nennen, die den lebendigen Ge-
dankenaustausch zwischen den Kirchen des Abendlandes iiberhaupt und besonders
zwischen Afrika und Italien gewaltsam beendet hat. Damit hdngt, wenigstens zum
grofien Teil, die missionarische, politische und psychologische Ausrichtung nach Nor-
den zusammen, die Rom vom 5. bis 8. Jahrhundert nahm. Es leuchtet aber ein, daf}
dadurch die Voraussetzungen fiir eine Festigung und Weiterentfaltung der Refri-
gerinmvorstellung immer weiter abgebaut wurden. Denn fiir nérdliche Volker ist
diese Vorstellung ohne positive Gefithlsassoziation und daher ohne anschauliche
Kraft: die Abkiihlung hat fiir den Nordldnder nichts Angenehmes und Erfreuliches.
Dieser, durch den Einfluf der germanischen Volkerwanderung bedingte Wandel der
,Sachen®, d. h. des historischen, soziologischen und psychologischen Hintergrundes
der Sprache, fiel aber mit der gréfiten Entwicklung und schlieflichen Fixierung der
rémischen Liturgie zusammen. Dazu kam der grofle zeitliche Abstand von den gei-
stigen Auseinandersetzungen, die dem Refrigeriumbild einst Leben und Farbe
gegeben hatten. So ist es nicht erstaunlich, wenn die Refrigeriumformel in Europa
und in Rom, das nunmehr, geistesgeschichtlich gesehen, nicht mehr nach Afrika,
sondern nach dem nérdlichen Europa hin orientiert war, immer weniger verstanden
wurde und deshalb in zunehmendem Mafle der Erstarrung anheimfiel, woran dann
auch die sekundire Ubernahme gewisser sprachlicher Wendungen aus der mozarabi-
schen und gallischen Liturgie nichts mehr dndern konnte. SchlieBlich bestitigt auch
das fast vollige Fehlen von Refrigeriuminschriften auf gallischem und spanischem. .
Boden die Annahme, dafl auch dort, wo es noch verhiltnismiflig zahlreiche litur-
gische Formeln mit diesem Wort gab, das Volk dieses Wort nicht mehr mit dem
Herzen aufgenommen hat, wenn es auch méglicherweise noch einen verstandesmafi-
gen Zugang zu ihm hatte.

In einer dhnlichen Lage befinden wir uns heute, wenn wir die eingangs erwahnten
Texte des romischen Meflbuchs beten. Die Formeln sind uns fremd und sprechen
unser Herz und Gefiihl wenig oder gar nicht an. Dem rast- und ruhelosen Menschen
unserer modernen Arbeitswelt, der sich in einer Woche voll Geschéftigkeit nach der
Ruhe des Feiertages sehnt, sagt allenfalls das Wort von der ,ewigen Ruhe“ noch
etwas. Dafiir findet er in seinem Lebensgefiihl eine Entsprechung, dieses Wort ,,ver-
steht® er, oder er glaubt es wenigstens zu verstehen, obgleich die christliche Ver-
kiindigung immer auf der Hut sein muf} vor einem méglichen Mifverstandnis auch
dieses Wortes. Zu einer ,Erquickung“ aber, die uns nach dem Tode zuteil werden
soll, haben unsere Zeitgenossen iiberhaupt kein Verhiltnis mehr. Sie ahnen nicht
einmal, welchen Klang dieses Wort fiir unsere christlichen Vorfahren im Mittel-
meergebiet hatte und welche Assoziationen und Gefihle es bei ihnen ausléste. Mag
vielleicht die Erneuerung dieser Vorstellung in der Predigt und im Gebetsleben

weder erstrebenswert noch iiberhaupt moglich sein, weil uns heute fast alle Voraus- - =



348 ‘ Otto Semmelroth

setzungen dafiir fehlen: fiir ein verstindliches Mitbeten der Liturgie, die diese Vor-
stellung an zentraler Stelle festgehalten hat, ist die Erkenntnis der historischen Zu-
sammenhénge unerlaflich, die das Wort refrigerium einst zum Inbegriff und Schliis-
selwort der christlichen Jenseitserwartung unmittelbar nach dem Tod werden
lieBen. Dariiber hinaus zeugt die Bedeutungsgeschichte dieses Wortes, in der sich
ein wichtiges Kapitel der christlichen Dogmengeschichte spiegelt, beipielhaft vom
Wesen und Leben des Glaubens, der sich auch dem Medium der Sprache immer
wieder mitteilt und so das geistige Antlitz der Erde umgestaltet.

Glauben wir noch an den Teufel ?

Von Otto Semmelroth SJ, Frankfurt am Main

Das Wort Teufel ist die verdeutschte Form des griechischen Wortes Di4bolos,
das in den johanneischen Schriften des Neuen Testamentes mit einer gewissen Vor-
liebe (siebenmal) zur Bezeichnung der Wirklichkeit gebraucht wird, von der wir hier
sprechen wollen. Es kennzeichuet die Art, wie der ,Vater der Liige* (Joh 8, 44) in
Erscheinung tritt und wirkt: nicht als Wesen mit Hornern und Pferdeful, das den
Menschen schon durch seine duflere Schrecklichkeit zur Abwehr aufriefe. Viel wirk-
samer ist er durch die Verwirrung, die er anstiftet. Er stellt nicht ein vollstindig
eigenes Werk als Alternative gegen das Werk Gottes, so dal man sich im klaren
Entweder-Oder zu entscheiden hitte. Er streut seine Unheilssaat mitten in die Frucht
hinein, die Gott im Menschen und seiner Welt sit. Erst wenn beides aufgeht, nimmt
man das Unkraut unter dem Weizen wahr. Im Unterschied zum pflanzlichen Un-
kraut behilt die Saat des Bosen sogar noch beim Aufgehen lange eine grofle Ahn-
lichkeit mit dem guten Weizen Gottes, und wenn man seine teuflische Herkunft
endlich erkennt, ist es wiederum sehr schwer, das Unkraut vom Weizen zu sondern.

Diese teuflische Verwirrung zeigt sich schon in der Grundfrage nach dem Glauben
an den Teufel. Alle Griinde fir den Glauben an den Teufel lassen sich anscheinend
auch als Griinde fiir seine Leugnung auswerten. Und seine Existenz zu bezweifeln
oder zu leugnen, dient ja schon den Interessen des Teufels. Die Ambivalenz der
Aussagen iiber ihn macht sich der Verwirrer ausgiebig zunutze.

Die Frage, ob wir noch an den Teufel glauben, mufl deshalb mit Behutsamkeit
behandelt werden. Allzu massive Behauptungen sind unglaubwiirdig und schaden
daher ebenso wie eine Geringachtung der diabolischen Wirklichkeit, Deshalb sei der
Frage Schritt fir Schritt nachgegangen. Gerade das wird uns helfen, in ein niich-
ternes und doch volleres Verstindnis der teuflischen Wirklichkeit zu gelangen.

I
Der Teufel als Gegenstand des Glaubens

1. Wenn wir Wesen, Wirklichkeit und Wirksamkeit des Teufels deuten wollen,
haben wir uns vor allem an die Heilige Schrift zu halten. Alles menschliche, iiber





