
»Der Ort der Erquickung« 

Eine frühchristliche Jenseitsvorstellung und ihre geschichtliche Entwicklung 
im Lichte der Sprache 

Von Heinz Fine SJ, Hamburg 

Bei den Fürbitten für die Verstorbenen im Meßkanon der römischen Liturgie 
beten wir, Gott möge den Toten, derer wir gedacht haben, und allen, die in Christus 
ruhen, den Ort der Erquickung (locum refrigerii), des Lichtes und des Friedens 
gewähren. Der Ausdruck Erquickung für den ersehnten Zustand des Abgeschiedenen, 
der hier an zentraler liturgischer Stelle steht, findet sich in unserer heutigen Toten- 
liturgie sonst nur noch zweimal. So heißt es in der Postcommunio für einen verstor- 
benen Bischof: •Dieses Opfer... mache (die Seele deines Dieners) würdig, Verge- 
bung und ewige Erquickung (refrigerium sempiternum) zu erlangen"; und in der 
Postcommunio für die auf dem Friedhof Ruhenden bitten wir, daß Gott ihnen den 
Ort der Erquickung (sedem refrigerii) schenke. 

Die Annahme, daß dieses Wort den meisten Christen von heute nichts mehr sagt 
oder daß sie nur verschwommene Vorstellungen damit verbinden, erscheint nicht 
übertrieben, wenn man sich die Todesanzeigen und Beileidsbriefe anschaut und hört, 
wie in gemeinsamem oder privatem Gebet der Verstorbenen gedacht wird. Das 
Wort Erquickung kommt hier ebensowenig vor wie in den Grabreden und Aller- 
seelenpredigten. Wir erflehen den armen Seelen •das ewige Licht" und •die ewige 
Ruhe", und gerade dieses letzte Wort (requies) enthält schon seit langer Zeit die bei 
weitem gebräuchlichste Vorstellung vom jenseitigen glücklichen Los der Toten, 
soweit sich jemand überhaupt noch eine Vorstellung dabei macht und ihm nicht auch 
bereits dieses Wort zu einer leeren Formel geworden ist. Sie beherrscht fast aus- 
schließlich unser christliches Beten und Sprechen. Das kommt, von anderen Gründen 
abgesehen, über die noch zu sprechen sein wird, sicher auch daher, daß selbst in der 
Sprache der Liturgie die Vorstellung von der ewigen Ruhe alle anderen in der Häu- 
figkeit so sehr übertrifft, daß selbst die Totenmessen, die zu den ältesten Teilen 
unseres Missales gehören, von dem ständigen Anfangswort ihres Introitus her den 
Namen Requiem erhalten haben. 

Was jedoch für unsere Zeit und unsere Sprache in Frömmigkeit und Liturgie gilt, 
war in früheren Zeiten nicht in gleichem Maße der Fall. Denn vom ausgehenden 
zweiten bis ins vierte und fünfte Jahrhundert hinein spielt die Vorstellung von 
einer Erquickung oder Erfrischung, die man den Verstorbenen in der anderen Welt 
erfleht, in der religiösen Gedankenwelt, wie sie sich in der uns erhaltenen Literatur, 
in den Inschriften und der Liturgie niedergeschlagen hat, eine sehr bedeutende 
Rolle, ja man gewinnt manchmal den Eindruck, daß sie in der Beliebtheit der Vor- 
stellung von der ewigen Ruhe in nichts nachsteht oder ihr sogar den Rang abläuft. 

Obgleich die Datierung der Inschriften mit dem Wort refrigerium oder refrigerare 
(= in der Erquickung sein oder Erquickung, Erfrischung spenden) im einzelnen 
schwierig ist, so gehört ihre Hauptmasse doch jedenfalls dem dritten und vierten 
Jahrhundert an, während ihr Verbreitungsgebiet sich von Nordafrika über Italien 



•Der Ort der Erquickung" 335 

und Rom bis nach Südfrankreich erstreckt. Auch in den ältesten liturgischen Büchern, 
die wir kennen, im Gelasianum, Gregorianum und besonders im mozarabischen 
Liber ordinum kommt die Refrigerium-Bitte noch viel öfter vor als in der heutigen 
römischen Liturgie. Wenn diese Sakramentarien in der uns vorliegenden Form auch 
aus verhältnismäßig junger Zeit stammen, so dürften doch die erwähnten Vor- 
stellungen und Formeln zu den ältesten Bestandteilen dieser Gebetssammlungen 
gehören. 

Wie kommt es nun, daß eine einst so verbreitete und geläufige Vorstellung und 
die damit verbundene Terminologie beinahe vollständig nicht nur aus der offiziel- 
len römischen Liturgie, sondern auch aus dem Bewußtsein der Gläubigen verschwun- 
den ist? Gibt es auch im Religiösen so etwas wie zeitgebundene Lieblingsvorstellun- 
gen und Modewörter, deren Entstehen und Vergehen man auch heute noch im pro- 
fanen Bereich ständig beobachten und miterleben kann? Diese Frage rührt tief an 
das Wesen der Sprache und an die Dogmengeschichte, wie im folgenden gezeigt 
werden soll. 

Sprachpsychologische Grundlagen 

Wir müssen uns aber zuerst über die Schwierigkeit klarwerden, die für die christ- 
liche Verkündigung von Anfang an damit gegeben war, daß sie übernatürliche, von 
Gott geoffenbarte Wahrheiten in einer Sprache den Menschen nahebringen mußte, 
die zunächst einmal gar nicht für einen solchen Zweck geschaffen war und für jedes 
ihrer Worte bereits einen mehr oder weniger festen und engen Vorstellungskreis 
besaß. Gerade der Kern der christlichen Botschaft aber besteht in Aussagen, die Gott 
und das Jenseits betreffen, für die es gerade bei keinem Menschen eine adäquate 
Vorstellung und darum auch in keiner menschlichen Sprache ein völlig zutreffendes 
und das Gemeinte ganz ausschöpfendes Wort gibt. Die Einführung ganz neuer, 
künstlicher Worte verbietet sich von selbst; denn um ihr Verständnis bei den Zu- 
hörern zu erreichen, müßte man sich ja wieder der ihnen bekannten, alten Wörter 
bedienen, die ihrerseits oft Vorstellungen hervorrufen, die nur noch wenig mit der 
Offenbarungswahrheit zu tun haben. 

Zum Glück hat die Sprache selbst als getreuer Spiegel der Auseinandersetzung 
des Menschengeistes mit seiner Umwelt eine Möglichkeit entwickelt, um dieser Ver- 
legenheit zu entgehen. Denn die Begegnung mit einer neuen Welt, wie sie nament- 
lich in den eschatologischen Wahrheiten des christlichen Glaubens auf die Menschen 
zukam, ist ja etwas, was der Mensch grundsätzlich, wenn auch auf einer tieferen 
Ebene, seit eh und je erlebt. Die Entwicklung der Technik im weitesten Sinn, die 
Entdeckung neuer Länder und Welten, die Umgestaltung auf wirtschaftlichem und 
sozialem Gebiet, der Fortschritt der Wissenschaft und Kultur erweitern und verän- 
dern fortwährend die Vorstellungen sowohl einzelner als auch ganzer Sprach- 
gemeinschaften und zwingen sie damit, dem Wandel der Sachen auch in einem 
Wandel der Worte und ihrer Bedeutung Rechnung zu tragen, wenn anders sie das 
Neue bewältigen wollen. 

Daraus ergibt sich die schon lange bekannte Erscheinung, daß fast kein Wort einer 
lebenden Sprache im Laufe der Zeit die gleiche Bedeutung behält, sondern in einem 
immerwährenden Bedeutungswandel begriffen ist. So verbinden wir z. B. im Zeit- 



' 336 Heinz Fine 

alter des Fernsprechers mit dem Wort anrufen eine ganz andere Vorstellung als 
unsere Vorfahren vor hundert Jahren: Das Wort hat seine Bedeutung erweitert, 
weil sich unsere Erfahrung und unsere Vorstellungen erweitert haben. Umgekehrt 
liegt etwa bei dem Wort Gift eine Bedeutungsveränderung (und -Verschlechterung) 
vor: es bezeichnet heute nicht mehr jede Gabe (vgl. noch Mitgift), sondern nur noch 
die schädigende. Das lateinische Wort virtus bedeutet in der Sprache Ciceros etwas 
anderes als im älteren Latein, weil es gerade durch Cicero mit vielen Gedanken und 
Vorstellungen aus der griechischen Philosophie beladen wurde; und bei Augustinus 
und anderen christlichen Autoren finden wir es in abermals erweiterter und verän- 
derter Bedeutung. Selbst bei Wörtern mit so relativ beständiger Bedeutung wie 
Vater und Mutter ist es undenkbar, daß etwa ein Römer der republikanischen Früh- 
zeit mit ihrer patriarchalischen Gesellschaftsordnung und ein moderner Mensch sich 
dasselbe darunter vorstellen: Mögen sie auch begrifflich nicht sehr weit voneinander 
entfernt sein, wenn sie diese Worte aussprechen, die Assoziationen und starken Ge- 
fühle, die dabei mitschwingen, sind in jedem Falle sehr verschieden. 

Selbst innerhalb der großen Sprachgemeinschaften gibt es zahlreiche Gruppen, 
die aufgrund ihrer beruflichen, sozialen und geistigen Verschiedenheit Sonderspra- 
chen entwickelt haben, in der es neben vielen eigentlichen Fachausdrucken auch 
solche Wörter gibt, die zwar auch zur Gemeinsprache gehören, aber daneben in jeder 
Sondersprache ihre eigene Bedeutung haben, die nicht selten bei dem unverstanden 
bleibt, der einer anderen Gruppe angehört. So stellt sich z. B. bei dem Wort Opera- 
tion der Chirurg, der Offizier und der Mathematiker jeweils etwas ganz anderes 
vor. Man muß daher, namentlich in einer fremden Sprache, sehr genau auf den 
Zusammenhang achten, in dem das Wort auftritt, um es richtig zu verstehen und zu 
übersetzen. Handelt es sich um die Sondersprache eines Sachgebietes, das bisher noch 
nicht bestand oder unbekannt war, so greift man mit Vorliebe zu Fremdwörtern, die 
man entweder neu bildet oder einfach aus der Sprache entnimmt, in der zum ersten- 
mal über dieses Gebiet gesprochen oder geschrieben wurde. Als Beispiele mögen hier 
die Sondersprachen des Sports, der Musik und des Bankwesens genügen, die ihre 
Ausdrücke aus dem Englischen und Italienischen entlehnt haben. Aber auch für die 
Fachsprachen jüngerer Wissenschaften läßt sich das sehr häufig belegen. Oft findet 
sich mit der Zeit ein Ersatz für das Fremdwort, wenn nämlich die betreffende Sache 
sich in dem von ihr eroberten Sprachgebiet eine große Verbreitung und Bekanntheit 
gesichert hat und gleichzeitig ein Wort geschaffen oder für die neue Sache gebraucht 
wird, das Anklang in der Sprachgemeinschaft findet. Wir erleben das heute mit, 
etwa bei der allmählichen Ablösung des Fremdwortes telefonieren durch das deut- 
sche Wort anrufen. 

Natürlich kann eine derartige Bedeutungsänderung beabsichtigt und regelrecht 
•gemacht" werden, zumal wenn eine fremde Gedankenwelt sich durch Mission oder 
auch bloße Propaganda Eingang in ein ihr bisher verschlossenes Sprachgebiet ver- 
schafft: man denke an den Einfluß des in Rußland entstandenen Parteijargons auf 
das Deutsch unserer Ostzone. Entscheidend dabei ist aber nicht so sehr Absicht und 
Planung als vielmehr, ob es gelingt, dem Wort soviele Affektzuschüsse negativer 
oder positiver Art mit auf den Weg zu geben, daß es sich gleichsam in das Sprechen 
des Volkes einschmeichelt. Allein, auch das hat nur Erfolg, wenn das Volk, das mit 



•Der Ort der Erquickung" 337 

dem neuen Wort eine neue Vorstellung übernehmen soll, ähnliche psychologische 
Voraussetzungen und Umweltbedingungen aufweisen kann. Es darf als Regel gel- 
ten: Je mehr ein Wort zum Affektträger geworden ist, um so eher setzt es sich in der 
breiten Masse eines Volkes durch. Die Sprache ist nämlich nicht nur ein Mittel zur 
Mitteilung von Gedanken, wie man gewöhnlich meint, sondern dient auch in star- 
kem Maße zur Äußerung von Gefühlen. Große geistige Bewegungen und Auseinan- 
dersetzungen, welche die Gefühle der Menschen außergewöhnlich erregen, sind 
darum das geeignetste Klima zur Änderung der Sprachgewohnheiten des Volkes 
und damit der Sprache selbst. Wörter, die in. solchen, für die Sprachschöpfung und 
den Bedeutungswandel günstigen Zeiten entstehen, dringen dann leicht in breitem 
Strom auch in die Gemeinsprache ein, obwohl sie ursprünglich nur einer Sonder- 
sprache angehörten. Das gilt im Deutschen z. B. für die Wortgruppe mit der Vor- 
silbe ein- (Einfluß, Einsicht, Eindruck, einleuchten u. ä.), die aus der Sondersprache 
der mittelalterlichen Mystik stammt, aber schon längst sprachliches Allgemeingut 
geworden ist. 

Die urchristliche Eschatologie 

Die christliche Botschaft vom Jenseits fand anfänglich einen sehr unterschiedlich 
vorbereiteten sprachlichen Boden vor. Den Aposteln und den anderen urchrist- 
lichen Missionaren war es gewiß nicht leicht, sich mit allem, was sie darüber zu pre- 
digen hatten, verständlich zu machen. Am einfachsten lagen die Dinge vielleicht 
noch bei der Lehre von der Auferstehung der Toten. Hier konnten sie wenigstens 
bei ihren Zuhörern aus dem Judentum mit einem ziemlich adäquaten Verstehen 
rechnen, das sich in vielen Ausdrücken der griechischen Übersetzung des Alten 
Testamentes sowie der jüdischen Theologie pharisäischer Richtung bereits ange- 
bahnt hatte. Zudem hatte Jesus selbst oft vom Jüngsten Tag, vom Gericht und von 
der Auferstehung gesprochen, und es galt nur noch, dem ganz Neuen und spezifisch 
Christlichen die Bahn zu bereiten, dem Glauben an das Wort Christi: •Ich bin die 
Auferstehung und das Leben." Worin die Auferstehung als solche besteht, wußte 
man in diesen Kreisen, und in der Terminologie war man sich im großen und ganzen 
ebenfalls einig, wenn auch eine größere Vergeistigung der Begriffe erreicht werden 
mußte, wie Jesus sie immer wieder gegenüber den allzu materiellen Vorstellungen 
der Juden gefordert hatte. 

Die Heiden andererseits brachten im hellenistisch-griechischen Kulturgebiet, soweit 
sie für die Jenseitsbotschaft empfänglich waren (und das waren nach allem, was wir 
wissen, sehr viele), nur wenig Verständnis für die leibliche Auferstehung mit, wie 
ihre negative Reaktion zeigt, die von der urchristlichen Literatur durchgehend regi- 
striert wird. Doch der Anstoß, den die Heiden nahmen, betraf mehr den Glauben 
an sich, obwohl ihre Ablehnung der Auferstehung auch in der leibfeindlichen Philo- 
sophie und in den Jenseitsvorstellungen der Mysterienreligionen einen starken Rück- 
halt hatte. Sprachlich gesehen, bestanden aber nach Überwindung dieses Hinder- 
nisses keine besonders großen Schwierigkeiten mehr, da schon das Judentum eine 
ausgesprochene Auferstehungs-Terminologie bereitgestellt hatte, die in der Septua- 
ginta-Exegese in das griechische Sprachfeld eingedrungen war und nicht ohne Hilfe- 
stellung der hellenistischen Popularphilosophie manchen griechischen Wörtern einen 



338 Heinz Fine 

eschatologischen Sinn verlieh, der den hebräischen Originalen noch nicht ohne 
weiteres angehaftet hatte. Denn infolge der zentralen Stellung des Auferstehungs- 
gedankens in der jüdischen Theologie wurden viele Stellen des Alten Testamentes, 
die sich zuerst auf die Sabbatruhe sowie den Ruheplatz Gottes und die Bundeslade 
(Ex 31,15; Ps 131, 8. 14), auf die Rast des auserwählten Volkes während und nach 
der Auswanderung aus Ägypten (Lev 16,31; Ps 94, 11) oder • und hier ist die 
Übergangsstelle zum Eschatologischen • auf die Ruhe des Grabes oder des Todes 
(Ps 4,9; 15,9f.; Sir 38,23) bezogen, in einer allegorischen Deutung auf den Zustand 
der Verstorbenen nach der Auferstehung übertragen. In dieser Exegese liegt es auch 
begründet, daß die oft sehr verschiedenen hebräischen Wörter in der Septuaginta 
beinahe immer mit dem griechischen Wort dvctjtavoi? oder einem entsprechenden 
Verbum wiedergegeben werden, wofür dann später das lateinische Wort requies 
o. ä. erscheint, während andere Stellen, denen mit bestem Willen kein eschatologi- 
scher Sinn abzuringen war, auch noch eine große Mannigfaltigkeit griechischer Aus- 
drücke aufweisen (z. B. Ex 32, 12; Ps 73, 8; 75, 9; Spr 3, 24; 7, 11; Is 13, 11; 24, 8), 
für die dann bezeichnenderweise in den altlateinischen Bibelübersetzungen (Vetus 
Latina) wie auch noch in der Vulgata das einfache quies(cere) eintritt. Die eschato- 
logische Bedeutung scheint also an der Vorsilbe dva- und re (= zurück-, wieder-) zu 
haften und auf die Wiederherstellung eines früheren, genauer gesagt: des Urzu- 
standes des Menschengeschlechtes hinzuweisen, die in der jüdischen und christlichen 
Theologie eine wichtige Rolle spielt. An diese Terminologie, in der schon sehr viel 
theologische Exegese steckt, schlössen sich die Apostel und die ersten Glaubensboten 
an, deren Heilige Schrift, wie wir wissen, die Septuaginta war: sie zitierten sie und 
auf sie beriefen sie sich in ihrer Predigt, in ihr fanden sie auch das Vokabular für 
ihre Verkündigung. 

Natürlich mußten diese Ausdrücke, die als Hüllen des unerhört Neuen der Auf- 
erstehungserwartung für jeden Gläubigen einen starken Gefühlswert besaßen, ein- 
mal übersetzt, auch in der neuen Sprache Anklang finden, wie das Beispiel des 
lateinischen Wortes requiescere uns gezeigt hat. Gerade im Eschatologischen ver- 
dichtet sich ja gern die Glaubensüberzeugung der Menschen und gewinnt einen ganz 
persönlichen und existenziellen Aspekt. Das sehen wir ja noch an der Weiterüber- 
setzung des erwähnten Wortes ins Deutsche: Die mit ihm gekoppelte Vorstellung 
von der •ewigen Ruhe" ist für uns mit so starken positiven Gefühlen erfüllt, daß es 
für jeden, der es gläubig benutzt, weit mehr •bedeutet", als es unmittelbar begriff- 
lich aussagt. 

Damit aber ein solches Wort wirklich •ankommt", sind noch andere Vorausset- 
zungen notwendig, die wir gerade an der Bedeutungsgeschichte des Wortes refrige- 
rium, das den Ausgangspunkt unserer Überlegungen bildete, sehr schön beobachten 
können. 

Die Religionsgeschichte alten Stiles, die in einer geradezu dogmatischen Fixie- 
rung des Blickpunktes auf die Primitivkulte und auf das rein historische Nachein- 
ander jeder tieferen philologischen und sprachpsychologischen Untersuchung des uns 
in reicher Fülle vorliegenden literarischen Materials entraten zu können glaubte, 
schloß aus bestimmten Ähnlichkeiten unseres Begriffes mit der ägyptischen Lebens- 
wasservorstellung auf eine Abhängigkeit der christlichen Jenseitsvorstellung von 



•Der Ort der Erquickung" 339 

der ägyptischen Religion. Aber wenn irgendwo, dann hat sich in der Geschichte 
unseres Wortes und der damit verbundenen Vorstellungen, die in jüngster Zeit 
mehrfach und unter verschiedenen Rücksichten untersucht worden ist1, die Falschheit 
des vielbenutzten Axioms erwiesen, daß die Ähnlichkeit von Worten und Vor- 
stellungen ohne weiteres den Schluß auf eine innere Verwandtschaft erlaubt. Eben- 
sowenig ist das größere Alter einer Vorstellung allein schon ein Beweis für ihren 
Einfluß auf jüngere, ähnliche Vorstellungen. Worte • und dasselbe gilt auf dem 
Sachgebiet der Theologie von konkreten Vorstellungen • sind als Zeichen immer 
vieldeutig; ihre Bedeutung und ihr Sinn können nur aus dem jeweiligen Zusam- 
menhang erschlossen werden, in dem sie stehen, unter genauer Beachtung des histo- 
rischen, sozialen, geistesgeschichtlichen und, wie wir jetzt hinzufügen dürfen, religiö- 
sen Hintergrundes, vor dem sie auftreten und wieder verschwinden. Denn wenn 
irgendetwas geeignet ist, einem einzelnen Wort oder einer Wortgruppe bei der 
Masse die Affektzuschüsse zu sichern, die sie aus einer Bedeutung heraus- und in 
eine andere hineintreiben können, dann ist das die religiöse Begeisterung, von der 
gerade in der Spätantike und im frühen Christentum nicht nur die Großen des Gei- 
stes, sondern sehr häufig auch der Mann auf der Straße erfaßt wurde. Wir sollten 
auch bei der Klärung religionsgeschichtlicher Fragen nach einem Wort Tertullians2 

mehr unseren Sinn für die Sachen als für den Klang der Vokabeln schärfen und in 
den gemeinsamen Worten den verschiedenen Sinn zu erkennen suchen, damit wir zu 
richtigen Einsichten kommen. 

Welches sind nun die •Sachen", die hinter dem Wort refrigerium stehen und seine 
Bedeutungsentwicklung mitbestimmt haben? 

Die Lage im zweiten Jahrhundert nach Christus 

Grundlegend ist hier die dogmengeschichtliche Entwicklung der Lehre vom Zwi- 
schenzustand der leibgetrennten Seelen, die im zweiten nachchristlichen Jahrhundert 
in eine fruchtbare Krise eintrat. Wie wir schon sahen, war die Jenseitserwartung des 
Urchristentums beinahe ausschließlich auf die leibliche Auferstehung am Jüngsten 
Tage gerichtet, während man der Frage, was mit den Seelen in der Zwischenzeit 
geschieht, so gut wie keine Aufmerksamkeit widmete, da diese Zwischenzeit nur 
kurz sein konnte, weil man die Wiederkunft Christi allgemein als unmittelbar 
bevorstehend ansah. Daraus erklärt sich auch die für uns merkwürdige und für die 
Theologen manchmal nicht angenehme Tatsache, daß die Bücher des Neuen Testa- 
mentes, die ja nur Gelegenheitsschriften sind, fast nie ausdrücklich auf den Zwischen- 
zustand zu sprechen kommen. Selbst für den heiligen Paulus hat die Formel, mit der 
sich der alternde und dem Tode entgegensehende Mann über das fehlende genaue 
Wissen in diesem Punkt hinwegtröstet, einen wenig konkreten Inhalt, so großartig 
das Wort auch ist als Ausdruck des unerschütterlichen Glaubens des Apostels an die 
Christusgemeinschaft, die selbst der Tod nicht aufheben kann, wenn er etwa schreibt: 

1 Näheres siehe in der Studie des Verfassers: Die Terminologie der Jenseitsvorstellungen 
bei Tertullian. Ein semasiologischer Beitrag zur Dogmengeschichte des Zwischenzustandes 
(Theophaneia Bd. 12). Bonn 1958. 

2 Vgl. Adv. Prax. 3; De resurr, mortuorum 54. 



340 Heinz Fink 

•Mögen wir leben oder sterben: wir sind des Herrn" (Rom 14, 8), oder: •Ich ver- 
lange aufgelöst und bei Christus zu sein" (Phil 1,23). 

Die Frage nach dem Zwischenzustand wurde brennender, als die junge Christen- 
heit im zweiten Jahrhundert schon die eine und andere Generation ihrer Vorfahren 
hatte ins Grab sinken sehen, ohne daß sie die ersehnte Ankunft Christi erlebt hatten, 
und der Glaube, der stets nach tieferer Erkenntnis strebt, begann sich reflexe Ge- 
danken über das Schicksal der Verstorbenen zu machen: Befinden sie sich etwa in 
einem tiefen Schlaf, bei dem jede Wahrnehmung und Empfindung bis zum Ge- 
richtstag ausgeschaltet ist? Oder haben sie schon jetzt Anteil an dem Lohn oder an 
der Strafe, die für die Zeit nach der Auferstehung verheißen sind? Und wie soll 
man sich das im einzelnen denken? 

Man durchforschte die Schrift nach einer Antwort und griff jede Andeutung, die 
sich dort bot, begierig auf. Als besonders ergiebig hat sich hierbei die Exegese des 
Gleichnisses vom reichen Prasser und dem armen Lazarus (Lk 16, 19•31) erwiesen. 
Aber solange das kirchliche Lehramt, das sich in dieser Zeit erst allmählich seiner 
ihm von Christus übertragenen Aufgabe bewußt wurde und noch um seine An- 
erkennung rang, keine endgültige Entscheidung gefällt hatte (und für eine solche 
Entscheidung war die Zeit erst einige Jahrhunderte später reif), blieb die Ausgestal- 
tung der Lehre vom Zwischenzustand den Exegeten überlassen, die je nach ihrem 
eigenen Standpunkt zu sehr verschiedenen Ergebnissen gelangten. Wie auf vielen 
Gebieten, so kämpften auch hier griechischer Individualismus und jüdischer Kollek- 
tivismus erbittert um die richtige Auslegung der eschatologischen Schrifttexte. Die 
mehr judenchristlich orientierte Exegese neigte zu einem wörtlichen Verständnis 
aller Stellen, d. h. zu einer Deutung auf die leibliche Auferstehung, das Endgericht 
und vor allem auf das Tausendjährige Reich, das als letzter Überrest ausgesprochen 
jüdischer Eschatologie mit ihrer Betonung des Materiellen und Leiblichen noch 
Jahrhunderte hindurch nicht aus dem Lehrgut vieler Kirchenväter verschwinden 
wollte. Auf der anderen Seite begegnet uns in der Gnosis ein extrem hellenistisches 
Schriftverständnis, dessen erstes Anliegen das Heil der Seele, die •Auferstehung" 
der Seele war. Die allen gnostischen Systemen gemeinsame Unterbewertung des 
Leiblichen führte nicht nur zu einer stärkeren Beachtung des leibfreien eschatolo- 
gischen Zustandes, der zur Vermeidung schriftwidriger Folgerungen für den Recht- 
gläubigen immer nur Zwischenzustand bleiben konnte, sondern schritt darüber hin- 
aus zu einer äußerst gefährlichen allegorisierenden Auflösung aller Schriftstellen, 
die von der Auferstehung des Fleisches sprechen. Dennoch hat gerade die Gnosis, die 
man so gerne in das kirchenhistorische Kuriositätenkabinett verweisen möchte, zu 
der Ausgestaltung der Lehre vom Zwischenzustand sehr viel beigetragen: an der 
theologischen Auseinandersetzung mit ihr entzündete sich das Ringen um das rechte 
Verständnis der Heiligen Schrift auch in diesem Punkt. 

lrenäus und Tertullian 

Der erste, der hier mehr in einer genialen theologischen Intuition als in begriff- 
licher Systematik die echten Erkenntnisse der Gnosis in die rechtgläubigen Vorstel- 
lungen einzubauen versuchte und damit zu einer gewissen Synthese der auseinander- 



•Der Ort der Erquickung" 341 

strebenden exegetischen Richtungen kam, war der Kirchenlehrer aus Kleinasien und 
Bischof von Lyon Irenäus (178•202). Ausgehend von der Menschwerdung Christi 
und seiner leiblichen Auferstehung, wies er nach, daß im Gottmenschen Jesus Chri- 
stus die ganze erlöste Menschheit und die gesamte Schöpfung als unter ihrem Haupt 
am Ende der Zeiten zusammengefaßt werden müssen. Das besagt aber nicht mehr 
und nicht weniger, als daß es eine Fülle und Vollendung der Erlösung nur in einer 
leiblichen Auferstehung geben kann. Sie muß daher zur Vollendung des Geistes, von 
der die Gnostiker mit Vorliebe sprachen, noch hinzukommen, damit der ganze 
Mensch erlöst und vollendet wird. Das Millennium hat nach Irenäus die Aufgabe, 
auch den Leib allmählich an die Gottesschau zu gewöhnen. Immer noch ruht also auf 
dieser Vorstellung das Hauptinteresse, während der Aufenthalt der Seele in der 
Unterwelt zwar auch als Vorstufe kurz erwähnt, aber noch nicht deutlich in seinem 
Charakter als Beginn des endgültigen Heiles erläutert wird. Vielleicht befürchtete 
Irenäus, damit den Gnostikern zu weit entgegenzukommen. 

Mit dem afrikanischen Kirchenschriftsteller Tertullian (etwa 155•220), der diese 
Lücke bei Irenäus ausfüllt, tritt die Entwicklung der orthodoxen Lehre vom Zwi- 
schenzustand in ein neues Stadium. Er ist der erste lateinische Autor der Christen- 
heit, und daraus ergibt sich der höchst interessante Tatbestand, daß jetzt zum ersten- 
mal von einer neuen Sache auch in einer neuen Sprache gesprochen wird. Und es 
erhebt sich die wichtige Frage: In welchen Ausdrücken geschieht das, und woher 
werden die Ausdrücke genommen? 

Tertullian übernimmt zuerst einmal die Konzeption des Irenäus von der •Fülle 
und Vollendung" der Erlösung in der Auferstehung und im Millennium, indem er 
die entsprechenden griechischen Wörter bei Irenäus ins Lateinische übersetzt und die 
damit verbundenen Vorstellungen in vielen Variationen anklingen läßt (plenitudo, 
perfectio, plene, perfecte usw). Er befreit sie aber völlig von ihrem christologischen 
Bezug, der noch bei Irenäus so beherrschend ist, daß er die beiden Begriffe nur auf 
die Vollendung der Guten anwendet. Tertullian aber kann jetzt genauso gut von 
einer Vollendung und Fülle der Bestrafung wie der Belohnung sprechen. Hand in 
Hand mit dieser Verkürzung des Interesses auf die anthropologische Seite derEscha- 
tologie geht bei Tertullian die stärkere Beachtung, die er dem Zwischenzustand 
schenkt, und der oft als unsystematisch verschriene Afrikaner erweist sich hierbei als 
ein sehr systematischer Denker, der allerdings sein System nicht auffällig heraus- 
kehrt, sondern geschickt hinter seiner Rhetorik verbirgt: Im Zwischenzustand vor 
der Auferstehung ist die plenitudo und perfectio der Belohnung und Bestrafung 
zwar noch nicht da, aber die Seelen haben bereits in der Unterwelt (apud inferos) 
einen Vorgeschmack (degustare, decerpere) des endgültigen Urteilsspruchs. 

Zu einer ausführlichen Erläuterung der vorläufigen (interim) Strafen und Beloh- 
nungen schreitet Tertullian erst in seinen Spätwerken, obwohl ihm auch hierin 
Irenäus mit einer mehr andeutenden Benutzung des Lazarusgleichnisses voraus- 
gegangen ist. Der Grund liegt auch bei ihm, wie sich an der vorsichtigen Erwähnung 
der auch sonst vor Irenäus wenig zitierten Perikope in den Frühschriften beobachten 
läßt, an der Furcht vor möglichen Zugeständnissen an die Gnostiker, also vor einer 
möglichen Schwächung des Vorrangs der Auferstehung in der christlichen Eschato- 
logie. Erst nachdem er in der aristotelischen Philosophie eine Hinordnung der Seele 



842 Heinz Fine 

auf den Leib gefunden hatte, die er seinerseits bis zur eigentlichen Materialität der 
Seele übertrieb und ausbaute, erschien ihm dieses Gleichnis für die Polemik gegen 
die Gnosis brauchbar, während er vorher ziemlich offen gegen seine Verwendung 
durch Irenäus gestritten hatte. Besonders das 7. Kapitel der tertullianeischen Schrift 
De anima beweist deutlich, daß er von nun an gewillt war, die Ausdrücke, mit denen 
Lk 16,19ff. der Zwischenzustand geschildert wird, ins Lateinische zu übertragen und 
im Kampf gegen die Häretiker zu verwenden. Die Stelle bei Lukas, die auf den 
ersten Blick eine massive Körperlichkeit der Bilder und Begriffe erkennen läßt, 
erweist sich für den späten Tertullian geradezu als Begriffsnest zur Schilderung des 
Zwischenzustandes. Ihr entnimmt er seine Lieblingsausdrücke für das postmortale 
Los der Seelen: Im Schoß Abrahams (Lk 16, 22f.) empfangen sie Trost (solarium: 

Lk 16, 25) und Erquickung (refrigerium; vgl. xaTaipi&i'n Lk 16. 24) im voraus. 

Damit stehen wir wieder bei dem Wort, von dem wir ausgegangen sind und 
dessen Geschichte und Bedeutungswandel, zu dem Tertullian wesentlich beigetragen 
hat, uns jetzt beschäftigen sollen. 

Das dazugehörige Verbum refrigerare und das davon abgeleitete Substantiv 
refrigeratio kommen im profanen Latein nicht gerade selten vor und haben dort fast 
immer die materielle Bedeutung •abkühlen" bzw. •Abkühlung", zuweilen auch den 
übertragenen (moralischen) Sinn •lindern", während das Wort refrigerium, das 
mehr der Volkssprache angehört, in der Literatur seltener ist, aber sich kaum von 
der genannten Bedeutung entfernt. (Drei heidnische Inschriften, in denen sich dieses 
Wort auf einen Zustand nach dem Tode bezieht, sind möglicherweise christlich 
beeinflußt.) An allen uns bekannten Stellen ist der affektive Assoziationsbereich zu 
spüren, dem diese Wortgruppe angehört: Die Abkühlung ist für den Südländer 
etwas Angenehmes und Erstrebenswertes. Darum ist es nicht zu verwundern, wenn 
sich mit dieser Grundbedeutung noch eine Reihe anderer Vorstellungen assoziiert 
hat, die dem gleichen Affektbereich angehören. Das gilt auch für andere Sprachen, 
wie z. B. für das Griechisch der Septuaginta. Wenn etwa Abraham Gen 18, 4f. die 
Männer, die ihn besuchen, auffordert, •sich abzukühlen" {ytaxatyvEpxs), dann heißt 
das, wie der ganze Zusammenhang lehrt: ihnen sollen die Füße gewaschen werden, 
sie sollen sich im kühlen Schatten ausruhen und ein Mahl zu sich nehmen. Die Ab- 
kühlung ist also ebenso wie die Ruhe und das Mahl nur Teilmoment eines umfas- 
senderen Vorstellungskomplexes, der für den antiken Menschen des Mittelmeerrau- 
mes infolge der mitschwingenden starken Gefühlstöne viel mehr bedeutete, als für 
uns das Wort •Abkühlung, Erfrischung" besagt. Besonders eindrucksvoll mußte das 
Wort refrigerare für den Römer der Kaiserzeit sein, deren Zivilisation durch die 
Bäder gekennzeichnet ist, die das Bild der römischen Städte damals beherrschten. 
Hier fanden die Menschen alles, was das Leben schön und angenehm macht: Abküh- 
lung und Erfrischung, aber auch Erholung, Körperpflege durch Salbung, Sport und 
Spiel, Essen und Trinken, dazu Unterhaltung, Abwechslung und Lebensfreude. 
Von daher gesehen, ist es ganz natürlich, daß viele Teilmomente dieser übergeord- 
neten, gefühlsbetonten Vorstellung, obwohl sie im Griechischen durch sehr verschie- 
dene Wörter ausgedrückt werden (erwähnt sei nur die schon oben besprochene 
'Avcuiauaig-Gruppe, die begrifflich zunächst nur die •Ruhe" meint), in den altlatei- 
nischen Bibelübersetzungen von Hieronymus (Vetus Latina) von der gemeinsamen 



1 •Der Ort der Erquickung" 343 

Übersetzung refrigerare angezogen werden. Ebenso erscheint es psychologisch ver- 
ständlich, wenn das christliche Volk, wie seine Grabschriften bezeugen, sich das 
Leben der Seele nach dem Tode als ein jenseitiges refrigerium vorstellte, d. h. als 
Erquickung nach einem Leben der Mühen und sehr oft auch der Verfolgungen. 

Um so eigenartiger ist es daher, daß das Verbum weder in der Vetus Latina noch 
in der vortertullianeischen Bibelexegese in eschatologischer Bedeutung auftritt, wenn 
man von Lk 16, 24 absieht. Darum ist dieser Text als der Ort anzusehen, wo die 
eschatologische Bedeutung des Substantivs refrigerium, das viel stärker und viel 
früher mit Jenseitsvorstellungen verknüpft war, auch vom Verbum Besitz ergriff 
und sekundär auch dessen Bedeutung zum Eschatologischen wandelte. Denn das 
Wort avct^D^ig findet sich (neben dvcuiawig u. a.) häufig an Stellen der Septuaginta 
und des Neuen Testamentes, die sich auf einen eschatologischen Sachverhalt beziehen 
oder leicht eine eschatologische Erklärung zuließen, besonders wenn man zu dem damals 
beliebten Mittel der Allegorese seine Zuflucht nahm (vgl. z. B. Tob 3, 6; Ps 65, 12; 
Weish 2, 1; Jer 6, 16; Mich 2, 10; Mt 12, 43; Apg 3, 20; 2 Thess 1, 7). An diesen und 
anderen Stellen übersetzt die Vetus Latina trotz der verschiedenen Wörter im grie- 
chischen Original nahezu einhellig refrigerium, während Hieronymus die Verwen- 
dung dieses Wortes zugunsten einer größeren Mannigfaltigkeit des Ausdrucks wie- 
der sehr einschränkte und Augustinus das Wort fast nur in seinen Predigten für das 
Volk gebraucht. 

Da wir nicht annehmen können, daß die an verschiedenen Stellen entstandenen 
Einzelübersetzungen, die wir unter dem Namen Vetus Latina zusammenfassen, 
unabhängig voneinander und plötzlich, d. h. ohne jede geistige Vorbereitung, dieses 
Wort zur Kennzeichnung eines eschatologischen Zustandes herangezogen haben, 
stellt sich uns die Frage, welche Ursachen diese sprachliche Mode hatte und warum 
sie später wieder verschwand. Denn ähnliche Lebensbedingungen eines Volkes sind 
noch nicht Ursachen, sondern erst Voraussetzung eines solchen Vorganges. 

Im Gegensatz zu den Vorgängern Tertullians, bei denen selbst die griechischen 
Äquivalente für unsere Wortgruppe sehr selten sind, benutzt er die ganze Gruppe 
sehr häufig. Das gilt besonders von refrigerium, das zwar, wie wir sahen, nicht von 
ihm geprägt wurde, aber ein Lieblingsausdruck von ihm war. Während jedoch refri- 
gerare und refrigeratio bei ihm nie in eschatologischem Verband stehen, was nur in 
der Frühzeit seines literarischen Schaffens auch von refrigerium gilt, findet sich 
dieses letzte Wort mit eindeutig eschatologischem Sinn gehäuft in seinem späteren 
Werk, aber nur vereinzelt (dreimal von insgesamt vierzehnmal) in den Frühschrif- 
ten Apologeticum und Testimonium animae, die vor allem für Heiden (!) bestimmt 
waren. Das allein weist schon auf eine Entwicklung von refrigerium aus der allge- 
meinen Bedeutung zu einem dogmatischen Fachausdruck hin, und zwar im Werk 
Tertullians selbst. Dazu kommt noch, daß Tertullian mehrmals durch Beifügung 
einer näheren Bestimmung die ewige und endgültige Erquickung (refrigerium aeter- 
num oder sempiternum) der zwischenzeitlichen im Schöße Abrahams (refrigerium 
interim, refrigerium in sinu Abrahae) gegenüberstellt. Gerade die formelhafte 
Wendung apud inferos in sinu Abrahae refrigerium in der Auseinandersetzung mit 
Marcion3 muß auffallen, läßt sich aber verstehen, wenn man bedenkt, daß jener 

3 Adv. Marc. III 24; IV 34; vgl. De idol. 13. 



344 Heinz Fine 

Häretiker in seinem überspitzten Paulinismus und in seiner radikalen dualistischen 
Trennung zwischen dem Gott des Alten und dem Gott des Neuen Bundes das Alte 
Testament und die •alttestamentlichen" Stellen im Evangelium aus der christlichen 
Bibel ausscheiden wollte. Nach ihm meint der sinus Abrahae im Lazarus-Gleichnis 
weder wörtlich den Zustand nach der Auferstehung (wie einige •einfältige" Seelen 
nach Origenes glauben) noch allegorisch das Paradies für alle Gerechten (wie Orige- 
nes selber behauptet), sondern den endgültigen Aufenthalt für die Gerechten des 
alttestamentlichen Demiurgen in der Unterwelt, mit denen die Anhänger des neu- 
testamentlichen Gottes nach der Lehre Marcions nichts gemeinsam haben, denen 
eine höhere, pneumatische Seligkeit beim •guten Gott" verheißen ist. Die Formel 
apud inferos in sinu Abrahae refrigerium ist offenbar marcionitisch und wurde 
wahrscheinlich von Tertullian aus den Antithesen Marcions übernommen. An sie 
knüpft er dann aber seine eigene Exegese polemisch gegen Marcion an: Auch das 
refrigerium ist kein endgültiger Zustand für die Psychiker, wie Marcion annimmt, 
sondern Zwischenzustand für alle Gläubigen, auch für die Pneumatiker, wie Ter- 
tullian immer wieder betont, bis zur Auferstehung, mit der das refrigerium aeter- 
num beginnt. 

Wenn man die oft unterschätzte Gefahr bedenkt, vor der sich die rechtgläubige 
Christenheit durch Marcion und die Gnosis im zweiten Jahrhundert gestellt sah, 
kann man sich die Leidenschaft der Gefühle vorstellen, die der antihäretische Kampf 
in den Seelen der Menschen entfachte, die nicht nur eine Verfälschung ihres Jenseits- 
glaubens, sondern auch der Verlust großer Partien ihrer heiligen Schriften bedrohte, 
vor allem dann, wenn ein so leidenschaftlicher Mann wie Tertullian • Cyprian 
nennt ihn einmal Vir ardens • sich zum literarischen Vorkämpfer in dieser Ausein- 
andersetzung machte. Solche Affektzuschüsse summierten sich in dem Zentralwort 
refrigerium, um das die Auseinandersetzung kreiste, mit den positiven Gefühlen, 
die es schon von Hause aus mitbrachte, und sicherten ihm eine große Verbreitung 
und Beliebtheit. Den ersten Anstoß dazu gab die polemische Exegese Tertullians, 
die das Wort refrigerium in zunehmendem Maße mit eschatologischen Vorstellun- 
gen koppelte, so daß es bereits in der nächsten lateinisch sprechenden Christengene- 
ration ohne erklärende Zusätze, die noch bei Tertullian nie fehlen, eschatologisch 
verstanden wurde. Cyprian, den die gleiche geographische und sprachliche Umwelt 
sowie eine erwiesene literarische Abhängigkeit mit Tertullian verbindet, verwen- 
det das Wort zum erstenmal ohne solche Stützen; er schreibt schlicht: ad refrigerium 
oder in refrigerio. Seine Leser und Korrespondenten wußten jetzt, auch ohne ent- 
sprechenden Hinweis im Satzzusammenhang, was gemeint war; denn der Ausdruck 
refrigerium hatte sich offenbar inzwischen verselbständigt und war jetzt zu einem 
eschatologischen Fachausdruck der afrikanischen Christen geworden. Cyprian ist es 
auch, der das Hadesinterim der Nichtmartyrer aufgab, an dem Tertullian bis zuletzt 
festhielt, und nie mehr eine Andeutung machte, daß das refrigerium sich in der 
Unterwelt befindet. 

Nachdem also Tertullian die 'Avcutauaig-Vorstellung, die bereits in der Septua- 
ginta stark eschatologisch geprägt war, von Irenäus übernommen und zuerst andeu- 
tungsweise verwendet hatte, wobei er sie mehr und mehr auf den Zwischenzustand 
übertrug, übersetzte er im Kampf gegen die Gnosis und gegen Marcion avcutauaig 



•Der Ort der Erquickung" 345 

zum erstenmal mit refrigerium, eine Übersetzung, die auch insofern •Grund in der 
Schrift" hatte, als gerade der umstrittene Lukastext die beiden Wörter &vajtau6[i£vov 
und xaTcti|ruir) eng miteinander verbindet (Lk 16, 23 f.). So hat er die beiden sachlich 
zusammenhängenden Vorstellungen in ein Substantiv gebannt. 

Der Einfluß Tertullians auf die spätere Literatur und Liturgie 

Dieses Substantiv muß dann, wie später viele aktuelle antihäretische Formulie- 
rungen, schon sehr früh in die Liturgie Afrikas eingedrungen sein, obgleich ein posi- 
tiver Beweis dafür wegen des völligen Fehlens alter Quellen nicht möglich ist. Doch 

. macht es eine Bemerkung Tertullians4 einigermaßen wahrscheinlich, daß das Wort 
schon zu seiner Zeit in Fürbitten für die Toten stand: • ... denn die Frau betet und 
opfert an den jährlichen Gedenktagen für seine (des Gatten) Seele und erbittet ihr 
für die Zwischenzeit das refrigerium." 

Bevor wir aber den Weg der Refrigeriumformel in der Liturgie weiterverfolgen, 
soll wenigstens andeutungsweise der großen Rolle gedacht werden, die das Wort 
in seiner veränderten, eschatologischen Bedeutung in der Literatur nach Tertullian 
zwei Jahrhunderte hindurch spielte. Denn nur auf diesem Hintergrund lassen sich 
die matten Konturen der Liturgiegeschichte, die sich für diese Zeit nicht durch Zitate 
belegen läßt, klarer erkennen und zu einer Hypothese zusammenfassen, die mehr ist 
als reine Phantasie. 

Es gibt nämlich zwei Werke in lateinischer Sprache, die zwischen 200 und 400 
entstanden sind und trotz des verschiedenen Gegenstandes und literarischen Stils 
eine auffallende Begünstigung unserer Wortgruppe zeigen, wenn sie auch das Ver- 
bum refrigerare vorziehen: die Passio Perpetuae et Felicitatis und die lateinische 
Irenäusübersetzung. Das erstgenannte, mehr volkstümliche Werk zeigt so viele pla- 
stische Refrigeriumvorstellungen, die wie Illustrationen zu den Ausführungen Ter- 
tullians anmuten, und dazu so viele Anklänge an ausgesprochen tertullianeische Ge- 
dankengänge, besonders in der Einleitung und im Schluß, daß man an Tertullian als 
Verfasser gedacht hat. Jedenfalls steht es ihm zeitlich und geographisch sehr nahe. 
Nur die aufschlußreichste Stelle daraus sei hier erwähnt. Perpetua selber berichtet, 
wie sie in einer ersten Vision im Gefängnis ihren im Kindesalter verstorbenen Bru- 
der Dinokrates an einem dunklen Ort erblickt. Seine Kleider sind schmutzig und 
seine Gesichtsfarbe ist blaß, er leidet unter Hitze und Durst. Zwischen ihm und ihr 
ist ein weiter Abgrund (vgl. Lk 16, 26). Aber an diesem finsteren Ort befindet sich 
auch ein Wasserbecken, dessen Rand jedoch so hoch liegt, daß der kleine Dinokrates 
nicht daraus trinken kann. Im Vertrauen, ihrem Bruder helfen zu können, betet 
Perpetua für ihn. Dann sieht sie ihn in einer zweiten Vision am selben Ort, aber 
jetzt sauber und in schöner Kleidung. Er hat sich erholt (refrigerantem); denn er 
kann jetzt aus dem Becken trinken, dessen Rand sich bis zum Nabel des Knaben 
gesenkt hat, ja er spielt sogar nach Kinderart fröhlich mit dem Wasser. •Da er- 
kannte ich", so schließt der Bericht der Martyrin, •daß er von seinen Leiden befreit 
war." 

Eine ähnliche Vorliebe für das Wort refrigerare hat der Urheber der lateinischen 

4 De monog. 10. 



346 Heinz Fine 

Irenäusübersetzung, die zwischen 200 und 400 entstanden ist. Er verwendet das 
Wort mehrmals als Übersetzung für das griechische avccjiaijeiv, und zwar auch da, 
wo requiescere das von Irenäus Beabsichtigte treffender wiedergeben würde. 

Aufgrund dieser Beobachtungen kann man schließlich sogar die Behauptung 
wagen, daß auch die Verbreitung des Wortes refrigerium in den altlateinischen 
Bibelübersetzungen auf den Einfluß Tertullians zurückgeht. Es läßt sich nämlich 
aus den Zeugnissen für diese Übersetzungen, die alle aus der Zeit nach Tertullian 
stammen, keine einheitliche geschriebene Fassung nachweisen, die etwa schon Ter- 
tullian vorgelegen haben könnte. Es wäre auch höchst merkwürdig, wenn •vor jeder 
anderen christlichen Literatur in lateinischer Sprache schon Bibelübersetzungen so- 
zusagen aus dem Nichts entstanden" wären. •Es gab im christlichen Altertum aber 
nur eine Persönlichkeit, die als sprachschöpferisches Genie vermöge einer univer- 
salen Bildung auch dem Bibelgriechisch eine lateinische Form geben konnte, und das 
war Tertullian." Diese Vermutung M. Stenzels5 wird jedenfalls durch die Geschichte 
des Wortes refrigerium bestätigt. Wenn Hieronymus das Wort in der Vulgata zu- 
rückdrängte, so liegt das durchaus im Zuge der ganzen Textentwicklung der latei- 
nischen Bibel, die von dem Herausgeber der Vetus Latina, Bonifatius Fischer OSB, 
einmal als •fortschreitende Europäisierung des Textes" gekennzeichnet wird. 

Ebenso kann man aber auch von einer Europäisierung der Liturgie sprechen, so- 
weit das die spärlich fließenden Quellen erkennen lassen. Die Liturgie ist in ihren 
Formulierungen, wie z. B. die späteren christologischen Auseinandersetzungen mit 
ihren Spuren in der Liturgie zeigen, sicher nicht unberührt von jeder Theologie 
geblieben. Daher hat auch der lebhafte Streit über den Zwischenzustand zur Zeit 
Tertullians sicher seine Spuren in der afrikanischen Liturgie hinterlassen. Je mehr 
aber in ihr immer stärkere fixierende Tendenzen über die ursprüngliche Improvisa- 
tion siegten und zu relativ festen Gebets- und Bekenntnisformeln führten, um so 
verständlicher wird ihr Einfluß auch auf die Epigraphik; ist doch die Liturgie neben 
der Predigt und Literatur die große Vermittlerin und Lehrerin der religiösen Ge- 
danken, die das Volk von ihr übernimmt und auf seine Grabsteine setzt. 

Seit jeher aber stand die spanische Kirche in einer innigen Beziehung zur nord- 
afrikanischen, wie wir etwa noch aus liturgischen Heiligenlisten mit Namen von 
sonst ziemlich unbekannten afrikanischen Heiligen und aus einer auffallenden Ähn- 
lichkeit zwischen dem afrikanischen und dem mozarabischen Symbolum (Glaubens- 
bekenntnis) schließen können. Darum ist es auch sehr wahrscheinlich, daß die Refri- 
geriumformel über Spanien und Gallien in die spätere römische Liturgie eingedrun- 
gen ist. Es handelt sich dabei um letzte Ausläufer eines Jahrhunderte dauernden 
Vorgangs und um eigentliche Entlehnungen. Denn die so übernommenen Formeln 
werden in der römischen Liturgie nicht mehr weiterentwickelt, sondern sind kon- 
stant und stereotyp geworden, während die Vorstellung vom refrigerium in der 
ersten Hälfte des dritten Jahrhunderts auch in Rom noch sehr lebendig war, wie es 
nicht nur die römischen Refrigeriuminschriften aus dieser Zeit nahelegen, sondern 
auch ein recht plastischer Abschnitt in einem Brief der römischen Korrespondenten 
Cyprians6. 

5 Zur Frühgeschichte der lateinischen Bibel, in: Theologische Revue 49 (1953)   100. 
6 Ep. 30, 7. 



•Der Ort der Erquickung" 347 

Die Erstarrung der Refrigeriumformel und ihr allmähliches Zurücktreten 
im späten Altertum 

Wo sind die Gründe dafür zu suchen, daß dieser ältere, unmittelbare Einfluß 
Afrikas einen so starken und lebendigen Widerhall in Rom fand, während die 
mehrfach vermittelte Verpflanzung der gleichen Vorstellung über Spanien und Gal- 
lien nach Rom in einer formelhaften Erstarrung endete? 

Da ist vor allem die arabische Überflutung zu nennen, die den lebendigen Ge- 
dankenaustausch zwischen den Kirchen des Abendlandes überhaupt und besonders 
zwischen Afrika und Italien gewaltsam beendet hat. Damit hängt, wenigstens zum 
großen Teil, die missionarische, politische und psychologische Ausrichtung nach Nor- 
den zusammen, die Rom vom 5. bis 8. Jahrhundert nahm. Es leuchtet aber ein, daß 
dadurch die Voraussetzungen für eine Festigung und Weiterentfaltung der Refri- 
geriumvorstellung immer weiter abgebaut wurden. Denn für nördliche Völker ist 
diese Vorstellung ohne positive Gefühlsassoziation und daher ohne anschauliche 
Kraft: die Abkühlung hat für den Nordländer nichts Angenehmes und Erfreuliches. 
Dieser, durch den Einfluß der germanischen Völkerwanderung bedingte Wandel der 
•Sachen", d. h. des historischen, soziologischen und psychologischen Hintergrundes 
der Sprache, fiel aber mit der größten Entwicklung und schließlichen Fixierung der 
römischen Liturgie zusammen. Dazu kam der große zeitliche Abstand von den gei- 
stigen Auseinandersetzungen, die dem Refrigeriumbild einst Leben und Farbe 
gegeben hatten. So ist es nicht erstaunlich, wenn die Refrigeriumformel in Europa 
und in Rom, das nunmehr, geistesgeschichtlich gesehen, nicht mehr nach Afrika, 
sondern nach dem nördlichen Europa hin orientiert war, immer weniger verstanden 
wurde und deshalb in zunehmendem Maße der Erstarrung anheimfiel, woran dann 
auch die sekundäre Übernahme gewisser sprachlicher Wendungen aus der mozarabi- 
schen und gallischen Liturgie nichts mehr ändern konnte. Schließlich bestätigt auch 
das fast völlige Fehlen von Refrigeriuminschriften auf gallischem und spanischem 
Boden die Annahme, daß auch dort, wo es noch verhältnismäßig zahlreiche litur- 
gische Formeln mit diesem Wort gab, das Volk dieses Wort nicht mehr mit dem 
Herzen aufgenommen hat, wenn es auch möglicherweise noch einen verstandesmäßi- 
gen Zugang zu ihm hatte. 

In einer ähnlichen Lage befinden wir uns heute, wenn wir die eingangs erwähnten 
Texte des römischen Meßbuchs beten. Die Formeln sind uns fremd und sprechen 
unser Herz und Gefühl wenig oder gar nicht an. Dem rast- und ruhelosen Menschen 
unserer modernen Arbeitswelt, der sich in einer Woche voll Geschäftigkeit nach der 
Ruhe des Feiertages sehnt, sagt allenfalls das Wort von der •ewigen Ruhe" noch 
etwas. Dafür findet er in seinem Lebensgefühl eine Entsprechung, dieses Wort •ver- 
steht" er, oder er glaubt es wenigstens zu verstehen, obgleich die christliche Ver- 
kündigung immer auf der Hut sein muß vor einem möglichen Mißverständnis auch 
dieses Wortes. Zu einer •Erquickung" aber, die uns nach dem Tode zuteil werden 
soll, haben unsere Zeitgenossen überhaupt kein Verhältnis mehr. Sie ahnen nicht 
einmal, welchen Klang dieses Wort für unsere christlichen Vorfahren im Mittel- 
meergebiet hatte und welche Assoziationen und Gefühle es bei ihnen auslöste. Mag 
vielleicht die Erneuerung dieser Vorstellung in der Predigt und im Gebetsleben 
weder erstrebenswert noch überhaupt möglich sein, weil uns heute fast alle Voraus- 



348 Otto Semmelroth 

Setzungen dafür fehlen: für ein verständliches Mitbeten der Liturgie, die diese Vor- 
stellung an zentraler Stelle festgehalten hat, ist die Erkenntnis der historischen Zu- 
sammenhänge unerläßlich, die das Wort refrigerium einst zum Inbegriff und Schlüs- 
selwort der christlichen Jenseitserwartung unmittelbar nach dem Tod werden 
ließen. Darüber hinaus zeugt die Bedeutungsgeschichte dieses Wortes, in der sich 
ein wichtiges Kapitel der christlichen Dogmengeschichte spiegelt, beipielhaft vom 
Wesen und Leben des Glaubens, der sich auch dem Medium der Sprache immer 
wieder mitteilt und so das geistige Antlitz der Erde umgestaltet. 

Glauben wir noch an den Teufel ? 

Von Otto Semmelroth SJ, Frankfurt am Main 

Das Wort Teufel ist die verdeutschte Form des griechischen Wortes Diäbolos, 
das in den johanneischen Schriften des Neuen Testamentes mit einer gewissen Vor- 
liebe (siebenmal) zur Bezeichnung der Wirklichkeit gebraucht wird, von der wir hier 
sprechen wollen. Es kennzeichnet die Art, wie der •Vater der Lüge" (Job. 8, 44) in 
Erscheinung tritt und wirkt: nicht als Wesen mit Hörnern und Pferdefuß, das den 
Menschen schon durch seine äußere Schrecklichkeit zur Abwehr aufriefe. Viel wirk- 
samer ist er durch die Verwirrung, die er anstiftet. Er stellt nicht ein vollständig 
eigenes Werk als Alternative gegen das Werk Gottes, so daß man sich im klaren 
Entweder-Oder zu entscheiden hätte. Er streut seine Unheilssaat mitten in die Frucht 
hinein, die Gott im Menschen und seiner Welt sät. Erst wenn beides aufgeht, nimmt 
man das Unkraut unter dem Weizen wahr. Im Unterschied zum pflanzlichen Un- 
kraut behält die Saat des Bösen sogar noch beim Aufgehen lange eine große Ähn- 
lichkeit mit dem guten Weizen Gottes, und wenn man seine teuflische Herkunft 
endlich erkennt, ist es wiederum sehr schwer, das Unkraut vom Weizen zu sondern. 

Diese teuflische Verwirrung zeigt sich schon in der Grundfrage nach dem Glauben 
an den Teufel. Alle Gründe für den Glauben an den Teufel lassen sich anscheinend 
auch als Gründe für seine Leugnung auswerten. Und seine Existenz zu bezweifeln 
oder zu leugnen, dient ja schon den Interessen des Teufels. Die Ambivalenz der 
Aussagen über ihn macht sich der Verwirrer ausgiebig zunutze. 

Die Frage, ob wir noch an den Teufel glauben, muß deshalb mit Behutsamkeit 
behandelt werden. Allzu massive Behauptungen sind unglaubwürdig und schaden 
daher ebenso wie eine Geringachtung der diabolischen Wirklichkeit. Deshalb sei der 
Frage Schritt für Schritt nachgegangen. Gerade das wird uns helfen, in ein nüch- 
ternes und doch volleres Verständnis der teuflischen Wirklichkeit zu gelangen. 

1 

Der Teufel als Gegenstand des Glaubens 

1. Wenn wir Wesen, Wirklichkeit und Wirksamkeit des Teufels deuten wollen, 
haben wir uns vor allem an die Heilige Schrift zu halten. Alles menschliche, über 




