
348 Otto Semmelroth 

Setzungen dafür fehlen: für ein verständliches Mitbeten der Liturgie, die diese Vor- 
stellung an zentraler Stelle festgehalten hat, ist die Erkenntnis der historischen Zu- 
sammenhänge unerläßlich, die das Wort refrigerium einst zum Inbegriff und Schlüs- 
selwort der christlichen Jenseitserwartung unmittelbar nach dem Tod werden 
ließen. Darüber hinaus zeugt die Bedeutungsgeschichte dieses Wortes, in der sich 
ein wichtiges Kapitel der christlichen Dogmengeschichte spiegelt, beipielhaft vom 
Wesen und Leben des Glaubens, der sich auch dem Medium der Sprache immer 
wieder mitteilt und so das geistige Antlitz der Erde umgestaltet. 

Glauben wir noch an den Teufel ? 

Von Otto Semmelroth SJ, Frankfurt am Main 

Das Wort Teufel ist die verdeutschte Form des griechischen Wortes Diäbolos, 
das in den johanneischen Schriften des Neuen Testamentes mit einer gewissen Vor- 
liebe (siebenmal) zur Bezeichnung der Wirklichkeit gebraucht wird, von der wir hier 
sprechen wollen. Es kennzeichnet die Art, wie der •Vater der Lüge" (Job. 8, 44) in 
Erscheinung tritt und wirkt: nicht als Wesen mit Hörnern und Pferdefuß, das den 
Menschen schon durch seine äußere Schrecklichkeit zur Abwehr aufriefe. Viel wirk- 
samer ist er durch die Verwirrung, die er anstiftet. Er stellt nicht ein vollständig 
eigenes Werk als Alternative gegen das Werk Gottes, so daß man sich im klaren 
Entweder-Oder zu entscheiden hätte. Er streut seine Unheilssaat mitten in die Frucht 
hinein, die Gott im Menschen und seiner Welt sät. Erst wenn beides aufgeht, nimmt 
man das Unkraut unter dem Weizen wahr. Im Unterschied zum pflanzlichen Un- 
kraut behält die Saat des Bösen sogar noch beim Aufgehen lange eine große Ähn- 
lichkeit mit dem guten Weizen Gottes, und wenn man seine teuflische Herkunft 
endlich erkennt, ist es wiederum sehr schwer, das Unkraut vom Weizen zu sondern. 

Diese teuflische Verwirrung zeigt sich schon in der Grundfrage nach dem Glauben 
an den Teufel. Alle Gründe für den Glauben an den Teufel lassen sich anscheinend 
auch als Gründe für seine Leugnung auswerten. Und seine Existenz zu bezweifeln 
oder zu leugnen, dient ja schon den Interessen des Teufels. Die Ambivalenz der 
Aussagen über ihn macht sich der Verwirrer ausgiebig zunutze. 

Die Frage, ob wir noch an den Teufel glauben, muß deshalb mit Behutsamkeit 
behandelt werden. Allzu massive Behauptungen sind unglaubwürdig und schaden 
daher ebenso wie eine Geringachtung der diabolischen Wirklichkeit. Deshalb sei der 
Frage Schritt für Schritt nachgegangen. Gerade das wird uns helfen, in ein nüch- 
ternes und doch volleres Verständnis der teuflischen Wirklichkeit zu gelangen. 

1 

Der Teufel als Gegenstand des Glaubens 

1. Wenn wir Wesen, Wirklichkeit und Wirksamkeit des Teufels deuten wollen, 
haben wir uns vor allem an die Heilige Schrift zu halten. Alles menschliche, über 



Glauben wir noch an den Teufel? 349 

die biblisdien Aussagen hinausgehende Spekulieren über den Teufel hat schon allzu 
oft in unglaubwürdige Phantasterei geführt. Die kirchliche Lehrverkündigung ihrer- 
seits ist hier erstaunlich zurückhaltend geblieben und hat die Aussagen der Bibel 
nicht weiter differenziert. Die Bibel aber hat uns gleichzeitig das Wesen des christ- 
lichen Glaubens in einer Weise gedeutet, die ein •Glauben an den Teufel" unmög- 
lich erscheinen lassen möchte. Im Glauben nämlich steht der Mensch dem persönlich 
sich mitteilenden Gott gegenüber. Dieses Sich-Mitteilen Gottes ist Anruf und Auf- 
forderung zur gleichartigen Antwort des Menschen, d. h. dessen Antwort muß ihrer- 
seits ein Sich-Mitteilen sein. Im Glauben bejaht der Mensch im Ja zu den von Gott 
geoffenbarten Aussagen und Inhalten den offenbarenden Gott selbst. Das aber führt 
folgerichtig zur Hingabe der ganzen menschlichen Existenz in das Eigentum Gottes. 
M. a. W. der Glaube als Antwort des Menschen auf die Selbstmitteilung Gottes ist 
die Selbstmitteilung des Menschen an den sich mitteilenden Gott. Und weil der 
Glaube Gott als unendlichen Herrn mitteilt, kann die Antwort nur Anerkennung 
dieser Gottesherrschaft, und das heißt Selbstübereignung an Gott sein. Das Hören 
des Glaubens muß im Gehorsam des Lebens verwirklicht werden. Die Selbstmittei- 
lung Gottes in seiner Herrlichkeit erweist ihn allerdings zugleich als den huld- 
vollen Herrn. Denn Mitteilung ist das Kennzeichen der Güte, deren Eigenart schon 
die alte Philosophie als ein Diffusivum sui, ein Sich-Ausgießen, erkannt hat. Des- 
halb verbindet der Glaube mit dem Gehorsam gegenüber dem absoluten Herrn das 
Vertrauen, das die Hingabe des offenbarenden Herrn zuversichtlich mit der Öffnung 
der eigenen Person beantwortet. 

Dieses Wesen des christlichen Glaubens scheint es nun unmöglich zu machen, von 
einem •Glauben an den Teufel" zu sprechen. Denn die zuversichtliche Hingabe und 
Übereignung, die den Glauben kennzeichnen, sind ja genau das, was man dem Teufel 
verweigern muß. Was uns Menschen in die Erbschuld vor Gott versetzt hat, ist ja 
gerade dies, daß sich der Stammvater mit dem Teufel eingelassen hat. Eine alte 
Tradition hat • zwar mißverständlich, aber im Grundgedanken richtig • das 
gleiche vom Gegenwerk Christi her ausgesagt, wenn sie Christus durch seinen Tod 
das Lösegeld an den Teufel entrichten sieht, durch das wir von dessen Sklaverei 
losgekauft sind. In der Taufe ließ die Kirche uns durch den Mund der Paten dem 
Teufel und seiner Pracht abschwören und stellte der Gewalt des Satans ihren Ex- 
orzismus entgegen. Das alles heißt: Sobald menschliche Existenz vom Glauben 
gezeichnet wird, ist sie widerteuflisch. Wie sollen wir also von einem •Glauben an 
den Teufel" sprechen können? 

2. •Glaube an den Teufel" im Sinne jener Hingabe der menschlichen Person, 
von der wir gesprochen haben, könnte allerdings nur alternativ zum •Glauben an 
Gott" stehen. So wie wir an Gott glauben, können wir nicht an den Teufel glauben. 
Aber auch im Glauben an Gott enthält das Wörtchen •an" eine Vielfalt von Bezie- 
hungen, die man nicht alle in gleicher Weise deuten darf. Was geschieht, wenn Gott 
sich uns so offenbart, daß wir seine Mitteilung im Glauben aufnehmen können? Wie 
spricht sich Gott in jener Offenbarung aus, die unser Glaube entgegennimmt? Das 
zu bedenken ist sehr wichtig, weil die Weise seines Sprechens auch die Weise unseres 
Hörens und Antwortens bestimmen muß. 

Wenn Gott sich mitteilt, legt er gewissermaßen einen Außenbezirk um sich herum, 



350 Otto Semmelroth 

in dem wir ihm begegnen können. Er macht sich also zum Gegenstand, der uns 
zunächst gegenübersteht, ehe er sich in unsere Personmitte einsenkt und uns hei- 
ligt. Diese Vergegenständlichung, in der Gott sich uns auffindbar, glaubbar dar- 
bietet, geschieht nicht nur in Worten, die er über sich spricht. Sie geschieht im Gesamt 
seiner Tätigkeit in Schöpfung und Heil. Die Manifestation, in der er sich uns mit- 
teilt, schafft überhaupt erst unsere Existenz, die natürlich-menschliche und die über- 
natürlich-gnadenhafte. Und um uns her und auf uns hin schafft sie jene Lebens- 
bereiche, die wir Welt und Kirche, Schöpfung und Erlösung, Vorsehung und Heils- 
veranstaltung nennen. In all dem offenbart sich Gott an uns Menschen. Wer in den 
Werken der Schöpfung Gott nicht findet, muß sich den erschreckenden Vorwurf des 
alttestamentlichen Weisheitsbuches (Weish 13,1 ff) und des heiligen Paulus im 
Römerbrief (Rom 1,18) sagen lassen. Darüber aber steht noch die Offenbarung 
durch Wort und Werk der Propheten, deren Ablösung und Vollendung die Selbst- 
offenbarung Gottes in seinem Sohne ist (Hebr 1,1). Alle diese Wirklichkeiten muß 
man glauben, wenn man an Gott glauben will. Da Glaube an Gott nur vollzogen 
werden kann, indem man an den sich im Wirken der genannten Veranstaltungen 
kundtuenden Gott glaubt, gehören zum Glauben alle jene Ausdrucksmittel, in denen 
Gott sich wirkend und sprechend vergegenständlicht. Sie gehören zum Glauben nicht 
als der letzte und eigentliche Terminus, an den man sich glaubend hingibt. Das ist 
der dreifaltige Gott allein. Aber sie gehören zum Glauben als der Gegenstands- 
bereich seines göttlichen Wirkens, in dem er sich von uns antreffen läßt. Indem man 
diese Wirklichkeiten glaubt, glaubt man an den sie wirkenden und offenbarenden 
Gott. Das Personale im Glauben ist immer zugleich sachlich. Aber die Sachlichkeit 
steht beim Glauben immer im Dienst an der aufnehmenden und hingebenden Be- 
gegnung mit dem persönlichen Gott. 

Zu diesen von Gott bestimmten und daher Gott ausdrückenden Wirklichkeiten 
gehört nun • so sonderbar das klingen mag • auch der Teufel. Merkwürdig ist 
diese Behauptung nicht nur deshalb, weil der widergöttliche Teufel alles andere zu 
sein scheint als Kundgabe Gottes an den Menschen, sondern auch schon deshalb, weil 
Gott den Teufel als solchen gar nicht geschaffen hat. 

Doch sind auch die Teufel Offenbarung Gottes und Gegenstand, an dem sich Gott 
uns Menschen kund tut. Auch den Teufeln hat Gott das Dasein geschenkt, und wie 
bei allen Kreaturen wirkt auch bei ihnen dieses Tun Gottes existenzerhaltend wei- 
ter. Aber Gott schuf die Teufel als Engel und gab ihnen die Bestimmung übernatür- 
licher Vollendung. Was sie zu Teufeln machte, ist die Fehlentscheidung, in der sie 
sich weigerten, ihr eigenes Wesen zu verwirklichen, wodurch sie in unwiderruflicher, 
weil rein geistiger Weise, ihre Existenz in den nie mehr korrigierbaren Zustand der 
Widergöttlichkeit brachten. Ihre Existenz als zu Teufeln gefallene Engel ist von der 
Gegenseite her Kundgabe des heiligen Gottes. An Gott glauben heißt nun auch die 
Existenz der gegen Gott entschiedenen Geistwesen anerkennen. Diese Anerkennung 
ist ein Verhalten, das nach beiden Seiten abgegrenzt werden muß: Sie kann nicht 
nur akademisches Zur-Kenntnis-nehmen sein, sondern fordert wertende Stellung- 
nahme. Sie kann aber nicht Anerkennung im Sinn des Lobes und der Zustimmung 
sein, sondern verlangt die Anerkennung der Hoheit Gottes in der Distanzierung von 
der teuflischen Existenz. 



Glauben wir noch an den Teuf eil 851 

An den Teufel glauben, heißt also nicht Hingabe an den Teufel. Darin läge ein 
Widersinn. Es heißt vielmehr Hingabe an Gott im erschreckten Blick auf die gefal- 
lenen widergöttlichen Geister. Die Bejahung des Teufels als Gegenstandes der 
Offenbarung Gottes ist ein Teil der Hingabe an Gott, die der Glaube an seine 
Offenbarung verwirklicht. 

II 

Der Teufel als personale Wirklichkeit 

1. Droht damit aber nicht dem Glauben an den Teufel und damit auch unserem 
Glauben an Gott eine neue Gefahr? Ist mit dem Gesagten die Wirklichkeit des 
Teufels nicht in einer Weise versachlicht, die dem modernen Menschen zwar ganz 
nach Geschmack, dem christlichen Verständnis des Teufels aber sehr zuwider wäre? 
Dieses nämlich betrachtet doch den Teufel als personale Wirklichkeit, als geistige 
Substanz, die um sich selbst weiß und auch im Rahmen der endgültigen widergött- 
lichen Entscheidung immer noch sich in Freiheit selbst entscheidet. •Die dämonischen 
Mächte sind nach dem Neuen Testament eine Art personaler Wesen. Eben das ist 
an bestimmten Namen, die sie tragen, unmittelbar ablesbar. Sie sind ja auch Götter, 
Herren, Engel, und der Satan ist der Weltherrscher und Weltgott. Auch seine 
Beinamen, die bestimmte Funktionen andeuten • Verkläger, Versucher, Wider- 
sacher, Verderber •, bestätigen sein personales Wesen... Es heißt, daß sie als 
ansprechende und ansprechbare Wesen von Intelligenz und Wille erfahren werden, 
daß sie als ein intentionales, rationales und voluntatives Gegenüber begegnen"1. 
Den Glauben an den Teufel aber in der vorhin dargestellten Weise gegenständlich 
zu sehen, scheint den Teufel zur Sache werden zu lassen. Er macht nicht mehr den 
Eindruck einer Person und scheint daher nur noch wenig persönliche Bedeutung für 
den Menschen zu haben. 

Wie ist es doch im persönlichen Gespräch zwischen zwei Menschen? Die beiden, 
die miteinander sprechen, erfahren sich darin als Personen, die einander mitteilen. 
Irgendein Dritter aber, über den sie miteinander sprechen, ist bei weitem nicht in so 
lebendiger Personhaftigkeit dabei. Er erscheint, weil er der Gegenstand ist, über 
den man sich austauscht, sehr viel mehr als Sache denn als Person. Daher hat man 
ja auch so wenig Hemmungen, miteinander über einen Dritten recht unbedenklich 
Nachteiliges zu sagen und ihn wie ein Ding nach allen Seiten durchzuhecheln. Wäre 
er selbst Teilnehmer am Gespräch und nicht nur sein Gegenstand, so würde nicht 
nur Feigheit die Sprechenden hindern, ebenso unbeschwert über ihn zu sprechen, 
sondern auch der Umstand, daß der Dritte nun sehr viel unmittelbarer als Person 
erfahren wird. 

So steht nun auch der Teufel zunächst als Gegenstand in dem Gespräch zwischen 
dem offenbarenden Gott und der glaubenden Kirche. Und eben weil der •Glaube 
an den Teufel" nicht im eigentlichen Sinn Glaube an den Teufel ist, sondern Zur- 
Kenntnis-Nahme der Wahrheit des Teufels auf Grund der offenbarenden Mittei- 
lung Gottes, mag Gefahr sein, daß der Teufel nicht mehr so recht als personale 
Größe gesehen wird. Man glaubt den Teufel, wie man im Gespräch den Inhalt der 

1 H. Schlier, Mächte und Gewalten im Neuen Testament (Quaestiones Disputatae 3). 
Freiburg 1958, 17. 



352 Otto Semmelroth 

Worte des Gesprächspartners aufnimmt. Der Teufel, den man dem offenbarenden 
Gott glaubt, wird zur Sache, die das Gespräch mit Gott nicht stört, sondern als Teil 
seines Inhaltes es gerade vermittelt. 

Die Denk- und Sprechweise der heutigen Menschen, auch wenn sie noch glauben, 
hat das längst registriert. An den Teufel als widergöttliches und widermenschliches 
Du glauben anscheinend nur noch die einfachen Gemüter, die sich dieses teuflische 
Du ohne große Schwierigkeit in bocksähnlicher Gestalt oder als Schlange oder Drache 
sehr leibhaftig vorstellen können. Die Modernen und die Denkenden haben längst 
mit der leibhaftigen Gestalt überhaupt den personalen Charakter des Teufels ent- 
mythologisiert. Sie lassen seine Leibhaftigkeit vielleicht gelten, aber nur als personi- 
fizierendes Symbol des Bösen, das die Welt zu aufdringlich durchwaltet, als daß 
man es leugnen könnte. Aber es ist ein Neutrum: Das Dämonische, das in der Ge- 
schichte wirkt; das Teuflische, das manche Menschen kennzeichnet; das Diabolische, 
vor dessen Schläue man sich in acht nehmen muß. Der Teufel ist also nur die per- 
sonifizierende Darstellung unpersönlicher Mächte oder der Eigenschaf ten des mensch- 
lichen Charakters oder der überraschenden Fähigkeiten im Dienst des Bösen. 

2. Wenn allerdings der Glaube an den Teufel die geglaubte Wirklichkeit des 
Teufels so entpersönlichen würde, wäre er nicht mehr christlich verstanden. Denn 
der christliche Glaube nimmt die Wirklichkeit des Teufels deshalb ernst, weil Gott 
sie bezeugt und vor ihr gewarnt hat. Gottes Offenbarung aber bezeugt den Teufel 
nicht als unpersönliches Neutrum, sondern als den Bösen, der sehr planmäßig das 
Böse als sein Ziel verfolgt. 

In der Heiligen Schrift, ausgiebig im Neuen Testament, ansatzweise auch schon 
im Alten Testament, werden vor allem drei Weisen des teuflischen Wirkens be- 
zeugt. Von diesen ist allerdings die Weise, die das Wirken des Teufels am sicht- 
barsten und eindringlichsten zu bekunden scheint, für das personale Wesen des 
Teufels noch am wenigsten eindeutig. Das ist die Besessenheit, in der ein Mensch 
vom Teufel in Dienst genommen wird, ohne sich in persönlicher Schuld der teuf- 
lischen Macht hingegeben zu haben. Diese Weise, unter Ausschaltung der persön- 
lichen Freiheit eines Menschen in die Welt hineinzuwirken, könnte immerhin als 
eine Art Krankheit ohne Personcharakter erscheinen. 

Die beiden anderen Weisen, in denen die Bibel das Wirken des Teufels bezeugt, 
lassen aber keinen Zweifel an seinem personal-geistigen Wesen. Der Teufel wirkt 
als Versucher und als Ankläger und in all dem als Verderber. Das eine ist dem 
gläubigen Christen sehr geläufig. Im Neuen Testament steht es ganz im Vorder- 
grund. Der Teufel macht sich als Versucher sogar an Christus selbst heran, da er ihn 
in der Wüste zu Beginn seiner öffentlichen Wirksamkeit dazu bringen will, seine 
messianische Sendung zu veruntreuen. Der Geist, der Jesus in die Wüste drängt, 
damit er vom Teufel versucht werde (Mk 1,12; Mt4, 1; Lk4, 1), ist die dritte Got- 
tesperson. Er gibt dem Gottmenschen die sehr persönliche Weisung des Vaters kund, 
sich der Auseinandersetzung mit jenem Versucher zu stellen, der seit Anbeginn in 
den Menschen das Werk Gottes zu zerstören sucht. Dem versucherischen Wirken des 
Teufels fiel Judas anheim, so daß er den Meister verriet (Joh 13, 2. 27). Und schon 
in den Urtagen der Kirche rührt sich auch die Versuchung des Teufels in ihr (Apg 
5, 3). Gerade wegen des grundsätzlichen Anfanges wird sie so erschreckend ernst 



Glauben wir noch an den Teufel? 353 

genommen und ihre Befolgung mit dem Tod bestraft (Apg 5, 5. 10). Deshalb ver- 
bindet die Kirche seit ihrem Beginn mit dem Rühmen der Großtaten Gottes und 
der mahnenden Führung der Menschen auf dem Wege Gottes immer auch die War- 
nung vor der Versuchung des Teufels (Eph 6,12; 1 Petr 5, 8 f.). Was im Alten Testa- 
ment • im Bericht von der Versuchung der Stammeltern durch den im Symbol der 
Schlange verborgenen Teufel (Gen 3, 1-6) und in der versucherischen Bedrängung 
des Dulders Job • erst im Ansatz mitgeteilt war, entfaltet und vollendet auf der 
Höhe der göttlichen Heilsveranstaltung die Teufelsoffenbarung des Neuen Testa- 
mentes. 

Auch als Ankläger, der zum Hofstaat Gottes zugelassen wird und dort die Men- 
schen ob ihrer Fehltritte anklagt (Job 1,6 ff.; Zach 3, 1 ff.; Offb 12, 10), erscheint der 
Teufel in beiden Testamenten. Diese Rolle des Teufels sollte zunächst gar nicht ver- 
muten lassen, daß es sich um den Teufel handelt. Die anklägerische Rolle des Satans 
im Buche Job werden wir allerdings von seinem versucherischen Wirken her deuten 
müssen. Man darf sie darum nicht nach Art der Anklagevertretung durch die Staats- 
anwälte moderner Gerichte verstehen, deren Amt es ist, über die Wahrung der 
Gesetze zu wachen. Die Anklage des Satans folgt vielmehr seinem versucherischen 
Wirken. Nachdem ihm Menschen anheimgefallen sind, macht er in der Anklage vor 
dem richtenden Gott gewissermaßen seine Ansprüche geltend. In seiner Anklage 
übt er jenen Triumph aus, den ihm die sündigen Menschen vor Gott verschafft 
haben, da sie in ihrer Fehlentscheidung seiner Versuchung zur Auflehnung gegen 
Gott stattgegeben haben. 

Diese beiden Wirkweisen des Teufels, Versuchung und Anklage, als Weisen, 
Menschen zu verderben, weisen ihn jedenfalls als personale Wirklichkeit aus. Er 
umwirbt den freien Menschen, wie eine Person auf die andere einwirkt. Er klagt den 
gefallenen Menschen schadenfroh vor dem ewigen Richter an, der es nun sich selbst 
schuldig ist, den Menschen dem triumphierenden Teufel gleichsam zu übergeben. 

Es muß daher festgehalten werden: Als Gegenstand der Offenbarung Gottes, die 
wir glauben, ist der Teufel keineswegs eine Sache, ein unpersönliches Ding, eine 
neutrische Realität. Er ist Person, die dem Menschen sehr wohl begegnet und vor 
deren Einflüsterungen sich der Mensch in persönlicher Wachsamkeit zu hüten hat. 
Im Gefüge des Bösen, das das Geschehen von Welt und Geschichte durchwaltet, 
haben wir das Wirken einer personalen Macht von Geist und Freiheit wahrzuneh- 
men, mit deren Planmäßigkeit wir rechnen müssen. Und das ist schlimmer und 
schwieriger, als den Gefahren blinder Naturkatastrophen ausgesetzt zu sein. Deren 
kann der Mensch weithin Herr werden. Des Teufels dagegen wird nicht der Mensch 
Herr, sondern nur Gott, der nicht zuletzt darum kam, uns von der personalen Herr- 
schaft des Bösen zu erlösen. 

III 

Der Teufel als •Legion" 

1. Mit diesem Bekenntnis zum Teufel als einer keineswegs unpersönlichen, son- 
dern ihrer selbst mächtigen geistigen Macht muß natürlich zugleich die Andersartig- 
keit festgehalten werden, die die teuflische Person von der menschlichen Weise des 
Personseins unterscheidet. Der Teufel ist nicht ein der Sünde verfallener und in die 



354 Otto Semmelroth 

Verdammnis gestürzter Mensch. Man darf sich ja auch die Engel nicht als verklärte, 
schon in die himmlische Herrlichkeit eingegangene Menschen vorstellen, wie es 
volkstümlich immer wieder geschieht. Diese Doppelaussage, daß der Teufel kein 
bloßer Sachverhalt, sondern personale Wirklichkeit ist, daß er aber anderseits sein 
Personsein nicht in der leibgebundenen Gestalt des Menschen besitzt, birgt nun wie- 
der eine neue Gefahr in sich. Sehr leicht wird nun der Teufel in die Nähe, wenn auch 
in feindlichen Gegensatz zu Gott gerückt. Bei den Engeln wird die Gefahr, sie zu 
vergöttlichen und gewissermaßen als christliches Surrogat für den heidnischen Poly- 
theismus zu betrachten, einigermaßen leicht gebannt. Gott ist dem christlichen Glau- 
ben als Erbe der alttestamentlichen Gottesoffenbarung so einzig und unendlich, daß 
die Gefahr, ihm die Engel an die Seite zu stellen, nicht so groß ist. In der tatsäch- 
lichen Offenbarungs- und Heilsgeschichte steht der Engelglaube ja sehr bemerkens- 
wert im Dienst des Glaubens an die Transzendenz und Unnahbarkeit Gottes. Beim 
Glauben an den Teufel scheint der jüdisch-christliche Monotheismus aber mehr be- 
droht, nicht allerdings polytheistisch, aber dualistisch. Gerade das Bekenntnis zum 
Teufel als personal-selbstmächtigem Wesen rückt seine Vorstellung einigermaßen 
leicht in die Nähe eines gottfeindlichen Urprinzips, das durch seinen bösen Charak- 
ter zwar sehr von Gott verschieden, ontologisch aber ihm gleich oder ähnlich auf- 
gefaßt wird. Er erscheint als der ewige Widergott, als der •Affe Gottes". Die Vor- 
stellung vom ewigen Kampf des Dunkels gegen das Licht, des Bösen gegen das Gute, 
ist eine menschliche Urerfahrung, der sehr leicht im Dualismus von Gott und Teufel 
eine personale Gestalt gegeben wird. 

Die Gefahr dieses Dualismus durchläuft die ganze menschliche Religions- und 
Geistesgeschichte. Ihren Widerhall findet man auch in der Heiligen Schrift und der 
Sprechweise des christlichen Glaubens. Man spricht gern im Singular von dem Teu- 
fel. Der Satan scheint das einheitliche Prinzip zu sein, das als böser Urgrund gegen 
Gott steht und wirkt. Sehr vieles in der biblischen und kirchlichen Sprechweise klingt 
so, als wenn die teuflische Realität nicht nur personalen Wesens, sondern eine ein- 
zige widergöttliche Person des Bösen wäre, in deren Hand die Fäden des ewigen 
Kampfes der Nacht gegen das Licht zusammenlaufen. 

2. Gewiß wird auch in der Heiligen Schrift vom Teufel, der umherschweift wie 
ein brüllender Löwe, suchend, wen er verschlinge (1 Petr 5, 8), in der Einzahl ge- 
sprochen. •Die Dämonen oder Geister oder auch die Engel oder Mächte und Gewal- 
ten sind dem Satan oder Teufel als seine unzähligen Kräfte untergeordnet, und zwar 
als die Entfaltungen seiner Macht... Die vielfältigen Mächte leiten sich einheitlich 
von der einen Grundmacht ab, die mit Satan bezeichnet wird"2. Aber die Schrift sagt 
auch, daß des Teufels Name •Legion" sei, weil ihrer viele sind (Mk 5, 9). Sie er- 
innert daran, daß der eine ausgetriebene Teufel viele andere herbeiholt, so daß die 
letzten Dinge des vom einen Teufel befreiten Menschen schlimmer sind als die ersten 
(Mt 12, 45). 

Die Sprechweise vom Teufel in der Einzahl ist aber in der Heiligen Schrift nicht 
dualistisch begründet. Es soll damit Verschiedenes zum Ausdruck gebracht werden. 
Zunächst einmal gibt die Rede von dem Satan in der Einzahl zu erkennen, daß es 
sich um eine zwar vielpersonale, aber doch einheitliche Phalanx des Bösen im Kampf 

1 H. Schlier, a.a.O. 15f. 



Glauben wir noch an den Teuf elf 355 

gegen das Reich Gottes handelt. Gleichzeitig erscheint in dieser Redeweise aber der 
Kampf des Bösen, obwohl er sich gegen das Gottesreich richtet, doch als eine Art 
Zweikampf zwischen Satan und dem einzelnen Menschen. So deuten die Berichte 
von der Versuchung Jesu das ganze Leben des Herrn als Zweikampf zwischen ihm 
und dem Teufel, wenn auch die synoptischen Evangelien sonst recht selten das Wir- 
ken Jesu als kämpferische Auseinandersetzung mit dem Satan darstellen3. Die Ver- 
suchungsberichte deuten als Überschrift das ganze Leben und Wirken Christi als 
Kampf des von ihm angeführten Reiches Gottes gegen das vom Teufel zielstrebig 
geführte Reich des Bösen. Diesen Zweikampf muß in der Gefolgschaft Jesu jedes 
einzelne Glied seines Reiches weiterführen. Von daher konnte man sinnvoll die 
Frage stellen, ob vielleicht jeder Mensch nicht nur seinen Schutzengel (Mt 18, 10; 
Apg 12, 15), sondern auch seinen Teufel habe4. Diesen Kampf hat der einzelne zwar 
als Glied und in der Geborgenheit der Kirche auszufechten, gegen die sich nach den 
Apostelbriefen der Kampf des Teufels vor allem richtet (Rom 16, 20; 2 Kor 11,14; 
2 Thess 2, 3•12; 1 Petr 5, 8; Offb 2,10; 12,17; 13, 7). Aber der Taktik dieses Kamp- 
fes gegen die Kirche besteht in der Versuchung ihrer einzelnen Glieder (1 Kor 7, 5; 
2 Kor 2, ll;Eph6,11; 1 Thess 3, 5; 1 Tim 3, 7; 2 Tim 2, 26). 

Die Heilige Schrift des Neuen Bundes läßt keinen Zweifel daran, daß die teuf- 
lische Wirklichkeit die Vielfalt einer Herrschaft ist (Mt 9, 34; 12, 26; Eph 2, 2), und 
daß der Anhang des Satans, dem die Hölle bereitet ist (Mt 25, 41), gewiß wohl auch 
die Menschen sind, die seiner Versuchung stattgeben, aber vor ihnen seine •Engel", 
die •ihre Würde nicht bewahrten" (Jud 6). 

Wenn die Bibel vom Teufel oder Satan im Singular spricht, so mag sich darin 
auch das Weltverhältnis der teuflischen Macht bekunden, wie es uns auch sonst im 
Neuen Testament bezeugt wird. Die bösen Geister leben und wirken in der welt- 
lichen Heimat des Menschen nicht in isolierter Gestalt und Wirksamkeit, die daher 
auch unmittelbar in ihrer teuflischen Herkunft erkannt würde. Es ist vielmehr die 
Eigenart teuflischen Wirkens und der Fluch, der die Kreatur durchwaltet, daß die 
bösen Geister die Welt und alles, was sich in ihr ereignet, wie eine böse Seele durch- 
walten. Das geistige Wesen, das die Engel auch nach ihrem Sturz nicht verloren 
haben, bedeutet ja nicht absolute Beziehungslosigkeit im Hinblick auf die materielle 
Welt innewohnen5, der sich in den gefallenen Geistern in einem feindseligen Wir- 
leib-geistigen Substanzen wie wir Menschen. Aber sie sind auch nicht einf achhin welt- 
los. Ihre Beziehung zur Welt dürfte nicht nur auf aktuellem positivem Auftrag Gottes 
gründen, so daß erst nachträglich zur Schöpfungstat Gottes die Verbindung zwischen 
geistiger und materieller Kreatur hergestellt würde. Schon vom Ursprung an dürfte 
dem der Schöpfung entsprungenen Wesen der Engel ein Bezug zur leibhaftigen 
Welt innewohnen5, der sich in den gefallenen Geistern in einem feindseligen Wir- 
ken in der Welt kundtut. Wenn die Schrift also vom Teufel in der Einzahl spricht, 
läßt sie ihn deutlich wie ein alles durchdringendes böses Weltprinzip erscheinen. Das 
kann man natürlich mißverstehen, wie vieles, was die Offenbarung sagt, auch seine 
mißverständliche Seite hat. Es spricht aber auch eindringlich die Warnung vor der 

* W. Foerster, in: ThWNT VII, 143. 
* Vgl. N. C o r t e , Unser Widersacher der Teufel. Aschaffenburg 1957, 59•71. 
5 Vgl. K. Rahner SJ, Angelologie. In: Lexikon für Theologie und Kirche, 2. Aufl. I, 

536f. 



356 Otto Semmelroth 

gewissermaßen allgegenwärtigen Wirksamkeit des Bösen aus. Und so will die Rede 
von dem Teufel im Singular das gleiche sagen, was Paulus in seiner Warnung an 
die Epheser ausspricht: Nicht gegen Fleisch und Blut haben wir zu kämpfen. Solche 
gegenständlichen Feinde sind einigermaßen leicht zu besiegen. Wir haben gegen den 
•Herrscher des Machtbereiches der Luft" zu kämpfen (Eph 2, 2). Wir leben geradezu 
im Wirkbereich der Teufel. Alle unsere Existenzbereiche sind auch durchlebt von 
den bösen Geistern. 

Diese Tatsache hat eine positive und eine negative Konsequenz. Positiv beinhaltet 
sie, daß alle Dimensionen unseres menschlichen Daseins auch Bereiche unserer Be- 
gegnung mit dem Teufel sind. Die Dimension der menschlichen Gemeinschäftlich- 
keit z. B. ist so vom Teufel durchwirkt, daß die Menschen immer auch einander zum 
Bösen versuchen. Das harte Wort, mit dem Jesus den Petrus Satan nennt, weil er ihn 
zur Veruntreuung des Heilsplanes Gottes versucht, und menschliches und teuflisches 
Denken geradezu gleichsetzt (Mk 8,33), ist keine bloße rhetorische Hyperbel. Unsere 
Verflochtenheit weiterhin in die Welt der Dinge ist so vom Wirken des Teufels 
durchwaltet, daß die Teufel geradezu selbst •die Elemente" genannt werden können 
(Gal 4,9). Unsere Geschichtlichkeit liegt dem Wirken des Teufels so offen, daß die 
geschichtlichen Ereignisse immer wieder ebenso unser Heil zu verhindern suchen, 
wie sie Heilstaten Gottes sind (1 Thess 1, 8; Offb 2,10; 13,4 ff.). Sogar die Dimension 
unserer unmittelbaren Gottesbeziehung ist vor dem Zutritt der bösen Geister nicht 
gesichert (Joh 8, 44; 1 Kor 10, 19 ff.; 2 Kor 11, 13•15; 1 Tim 4, 1; Offb 2, 9). 

Negativ bedeutet diese Weise der teuflischen Existenz und Wirksamkeit, daß 
man nicht erwarten darf, die bösen Geister sehen und ihr Wirken leicht registrieren 
zu können. •Indem sich diese Mächte so in die Welt und das menschliche Dasein vor- 
drängen, um durch sie ihre Macht auszuüben, verbergen sie sich gleichzeitig in dieser 
Welt und im menschlichen Dasein. Man kann auch sagen: Indem sie sich und ihre 
Macht in und durch Menschen, Elemente und Institutionen begegnen lassen, ziehen 
sie sich selbst.in ebendieselben zurück"6. Das aber macht dann die •Unterscheidung 
der Geister" so schwer, daß die Lehrer der Aszese und Innerlichkeit seit eh und je 
hier eine besondere Kunst des geistlichen Lebens gesehen haben, für die man wohl 
gewisse Regeln aufstellen kann7, die aber die Schwierigkeit der Unterscheidungs- 
kunst nicht mindern. 

Hier müssen wir nun unsere Feststellungen über das alles durchdringende Wirken 
des Teufels durch den Glauben an die Vorsehung Gottes ergänzen und bestätigen. 
Gottes Vorsehung betrifft alle Dimensionen seiner Schöpfungstat. Nicht nur ist die 
ganze außergöttliche Wirklichkeit • also auch der Teufel • von Gott aus dem 
Nichts ins Dasein gebracht worden. Es wird auch nicht nur jedes einzelne Geschöpf 
durch die Fortdauer des göttlichen Schaffens im Dasein erhalten. Das Besondere der 
Vorsehung erstreckt sich auf die Kreatur in ihrer Gesamtheit. Das vielfältige Sein 
der Kreatur und alle Ereignisse ihrer Geschichte sind durchwirkt von Gottes planen- 
der und waltender Führung. Und diese ist stärker als die Vielfalt der bösen Geister. 
Denn sie beruht auf der Einheit und Macht Gottes, der über den bösen Geistern 

• H. Schlier, a.a.0.27. 
7 Vgl. das Exerzitienbuch des hl. Ignatius v. Loyola, dessen •Regeln zur Unterscheidung 

der Geister" aber einer langen Tradition verpflichtet sind. 



Glauben wir nodi an den Teufel? 357 

steht als ihr Schöpfer und Herr. Das zu wissen, gehört notwendig als Ergänzung 
zum Glauben an das Wirken des Teufels hinzu. Zugleich aber wird das, was wir von 
den Teufeln als einer die Welt wie eine Seele durchwaltenden Macht gesagt haben, 
durch den Glauben an die Vorsehung Gottes auch bestätigt. Gottes Vorsehung durch- 
wirkt die von ihm geschaffene Welt und leitet ihre Ereignisse in geheimnisvoller 
Weise. Gerade dadurch also, daß die bösen Geister die Welt durchwirken und sich 
in sie hineinbergen, sind sie in Gottes Vorsehung einbezogen. Was den bösen Gei- 
stern ihren Zugang zu den Menschen gibt, setzt sie zugleich der Wirksamkeit der 
Vorsehung Gottes aus, der auch die bösen Mächte und Gewalten die von ihnen 
durchwaltete Welt nicht entziehen können. 

Die Rede von dem Teufel, dem Satan, dem Bösen in der Einzahl deutet also nicht 
die bösen Geister als eine widergöttliche Person, die von Ewigkeit her als Feind 
gegen Gott steht. Auch die Teufel sind, so sehr ihr Wesen sie befähigt, das gute 
Wirken Gottes zum Bösen nachzuahmen und zu gefährden, Gottes Geschöpf und 
nicht ungeschaffener ewiger Widergott. 

IV 

Der Teufel als Geschöpf Gottes 

1. Die Vorstellung, der Teufel sei ein einziges, ewig-widergöttliches Prinzip, wird 
recht eindeutig dadurch zurückgewiesen, daß man ihn als Kreatur Gottes erweisen 
kann. Aber gerade diese Glaubensüberzeugung scheint uns in neue Schwierigkeiten 
zu bringen. Muß es nicht geradezu unglaublich klingen, daß Gott die Teufel geschaf- 
fen haben soll? Ein menschlicher Künstler kann zwar seine Lichter nicht setzen ohne 
den Gegensatz des Dunkels und der Schatten. Wo aber das Böse im Spiel ist, kann 
man nicht mehr sagen, es handle sich um Dunkel und Schatten, die der göttliche 
Künstler nötig habe, um sein Bild zu gestalten. Dagegen sträubt sich alles im gläu- 
bigen Menschen. Und mit Recht. Die Offenbarung Gottes selbst sträubt sich dagegen. 
Schon bevor es die menschliche Sünde in der Schöpfung gab und jedenfalls bevor uns 
vom Wirken des Teufels in der Kreatur berichtet wird, versichert der erste Schöp- 
fungsbericht mehrfach, daß alles gut war (Gen 1,10.12.18.21.25.31). So ist man 
versucht, anzunehmen, der Teufel, der sich im Bild der Schlange an die menschlichen 
Verwalter der von Gott geschaffenen guten Welt heranmacht (Gen 3,1•6), sei eben 
doch anderer Herkunft als aus der Schöpfung Gottes. Erscheint er hier nicht als der 
ewige, ungeschaffene Gegenspieler Gottes, der nicht erst diesem die Möglichkeit ver- 
dankt, das Werk der Schöpfung zu stören? 

2. Sind wirklich die Teufel von Gott geschaffen? Ja und nein. Auch den Menschen 
hat Gott nicht als Sünder geschaffen, wohl aber in jener göttlichen Gabe der Frei- 
heit, kraft deren er die ihm von Gott schöpferisch geschenkte Existenz gewisserma- 
ßen nachschaffen kann. Diese Gabe kann er aber auch in der Sünde mißbrauchen, 
womit er nicht nur einen göttlichen Befehl, sondern auch den Sinn seiner eigenen 
Existenz verfehlt. Wer sich in der Sünde gegen Gott entscheidet, entscheidet sich 
immer auch gegen sich selbst. So ist es auch mit den Teufeln. Gott hat die Engel 
zunächst in jener Vorläufigkeit geschaffen, aus der heraus sie sich gnadenhaft zwar, 
aber doch frei in das Geschenk der endgültigen, übernatürlichen Teilnahme am 



358 Otto Semmelroth 

Leben des dreifaltigen Gottes hinein entscheiden sollten. Wo diese Entscheidung 
gegen Gott getroffen wurde, war auch die Fehlentscheidung endgültig. Aus guten 
Engeln wurden die bösen Geister, die Teufel. •Der Teufel und die anderen bösen 
Geister sind von Gott ursprünglich gut geschaffen worden, aber durch sich selbst sind 
sie schlecht geworden". So hat im Jahre 1215 das vierte Laterankonzil als Dogma 
der Kirche verkündet8. Von diesem Sturz der Engel in die teuflische Finsternis 
spricht auch, allerdings knapp und sparsam, die Heilige Schrift. •Gott hat der Engel, 
die sich versündigten, nicht geschont, sondern sie den finsteren Abgründen der Un- 
terwelt übergeben, um sie zu verwahren für das Gericht" (2 Petr 2,4). •Auch die 
Engel, die ihre Würde nicht bewahrten, behält er für das große Gericht mit ewigen 
Fesseln in der Finsternis in Verwahrung" (Jud 6). 

Gott hat also die Teufel geschaffen, aber er schuf sie nicht als Teufel. Daß Gott 
die freie Fehlentscheidung der Engel zugelassen hat, obwohl er sie wenigstens 
dadurch hätte verhindern können, daß er sie gar nicht erst geschaffen hätte, ist 
ebenso Geheimnis wie die Tatsache, daß er Menschen zu Sündern werden läßt, 
obwohl seine Weisheit und Allmacht Wege finden könnte, es unter Wahrung der 
menschlichen Freiheit zu verhindern. Daß es aber geschehen ist, daß es seitdem 
Teufel gibt, die ihre dunkle Rolle in den Plänen Gottes spielen, dürfen wir nicht 
bezweifeln. 

Nachdem diese Entscheidung gefallen ist und die Engel zu Teufeln wurden, läßt 
Gott ihr Wirken nicht nur zu, sondern fügt es sogar in seine Vorsehung und Heils- 
planung ein. Gewiß weiß die Geheime Offenbarung zu berichten, daß es der Drache 
ist, der •dem Tier Gewalt gegeben hat, Krieg zu führen mit den Heiligen" (Offb 
13,2•8), daß also die bösen Mächte und Gewalten von einer Art Urgewalt geleitet 
und zusammengehalten sind. Aber die Heilige Schrift bezeugt ebenso, daß diese 
Machtsteuerung im Reich der bösen Geister nicht ohne Bindung an Gottes Planung 
und Vorsehung ist. Paulus, der die Macht des Satans an sich selbst erfahren mußte, 
weiß sich auch in dieser Anfechtung unter der Führung Gottes: •Damit ich mich im 
Übermaß der Offenbarung nicht überhebe, wurde mir ein Stachel für das Fleisch 
gegeben, ein Engel des Satans..." Er erfährt in seiner Schwachheit, •daß er stark 
ist, wenn er schwach ist" (2 Kor 12,7•10). Auch der Versucher und die Versuchung 
sind in ihrer Einwirkung auf den Menschen von Gottes Vorsehung und Heilswillen 
umgriffen (1 Kor 10,13). 

Ziel und Höhe dieser Vorsehung ist das in der Menschwerdung und dem Werk 
Christi begründete Reich Gottes. Was Wunder, wenn der ursprüngliche Sturz der 
sündigen Engel sein Echo hat in einem zweiten Sturz, von dem uns die Heilige 
Schrift berichtet. Das ist jener Sturz des Satans, der das machtvolle Sich-Durchsetzen 
des Reiches Gottes bedeutet, das Christus gebracht hat. Die Jünger, die der Herr 
in vorläufiger, probeweiser Sendung ausschickt, erfahren, wie ihnen •sogar die Dä- 
monen in seinem Namen Untertan sind. Er aber sprach zu ihnen: Ich sah den Satan 
wie einen Blitz vom Himmel fahren" (Lk 10, 17 f.). Dieser Kampf führt eines Tages 
zum endgültigen Sturz des Drachens und seiner Engel (Offb 12,9). Frucht und Wir- 
kung des Erscheinens Christi ist eben, daß der Satan hinausgeworfen wird (Joh 12, 

8 Neuner SJ-H. R o o s SJ, Der Glaube der Kirche in den Urkunden der Lehrver- 
kündigung. 'Regensburg 1958, Nr. 171. 



Psalmenfrömmigkeit einst und heute 359 

31). Das Gebet des Herrn überwindet die versucherisdie Kraft und störende Ge- 
walt der Teufelsmacht in seiner Kirche (Lk 22, 31). 

Dieser endgültige Sturz des Satans aus seiner versucherischen, verfolgenden und 
anklägerischen Rolle mag sehr wohl mit dem Sturz der Fehlentscheidung der sündi- 
gen Engel innerlich zusammenhängen. Es gibt eine nicht unwahrscheinliche Auf- 
fassung unter den Theologen, daß die sündige Auflehnung der Engel die Ableh- 
nung der zentralen Stellung des Gottmenschen in der Welt, seines Eintretens in die 
Geschichte der Menschen gewesen sei. Wenn es so war, konnte es nicht anders sein, 
als daß diese Entscheidung sich im Kampf der Teufel gegen das in der Menschwer- 
dung begründete Reich Christi auswirkt. Dann aber muß der Sieg Christi über den 
Teufel den ersten Sturz Luzifers, zu dem Christus Anlaß gegeben hatte, im zweiten 
Sturz vollenden, der die Teufel aus ihrer störenden Macht gegenüber dem Reich 
Christi hinauswirft. 

Unser Glaube an den Teufel ist durch die Lehrverkündigung der Kirche und die 
Heilige Schrift zur Nüchternheit gemahnt: •Seid nüchtern". Wir dürfen aber nie 
aufhören, wachsam mit der Wirklichkeit des Teufels zu rechnen: •... und wachsam; 
denn euer Widersacher, der Teufel, geht umher wie ein brüllender Löwe, suchend, 
wen er verschlinge." Dieses Rechnen mit der Wirksamkeit des Teufels wird seine 
Nüchternheit in der Zuversicht bewähren, mit der wir den Anfechtungen des Teufels 
widerstehen: •Widerstehet ihm tapfer im Glauben!" (1 Petr 2, 5). 

Psalmenfrömmigkeit einst und heute 

Von Heinrich Schneider, Mainz 

In welchem Sinn soll der moderne Christ die alten Psalmen Davids beten? Diese 
Frage wurde auch in der neuesten Zeit verschieden beantwortet. Aber nur wer den 
Werdegang des Psalmenverständnisses im ganzen überschaut und würdigt, wird zu 
einem ausgewogenen Urteil gelangen. Dazu muß man notwendig bis zum Quell- 
grund der Psalmodie im Tempel von Jerusalem zurückgehen. 

I. Vorchristliche Psalmenfrömmigkeit 

Das biblische Buch der Psalmen ist ja das, zwar übersetzte, aber sonst unverän- 
derte Gebet- und Gesangbuch Israels1. Es enthält in der Hauptsache die Lieder, die 
im Tempel von Jerusalem gesungen wurden. Hier brachten die Priester auf dem 
Altar, vor dem eigentlichen Gotteshaus und damit vor dem gegenwärtigen Gott 
selbst, jeden Tag am Morgen und gegen Abend offizielle Brandopfer dar. Am 
Sabbat erhöhte sich die Zahl der Opfer, und noch mehr an den Festen, zumal an den 

1 Zum Folgenden vergleiche man den neuesten und ausführlichsten wissenschaftlichen 
Psalmenkommentar von Hans-Joachim K r a u s , 2 Bde., in: Biblischer Kommentar, hrsg. von 
M. Noth, Neukirchen 1960, bes. S. XXVII, § 6: Die Gattungen und ihr •Sitz im Leben". 




