Psalmenfrommigkeit einst und heute 359

31). Das Gebet des Herrn iiberwindet die versucherische Kraft und stérende Ge-
walt der Teufelsmacht in seiner Kirche (Lk 22, 31).

Dieser endgiiltige Sturz des Satans aus seiner versucherischen, verfolgenden und
anklagerischen Rolle mag sehr wohl mit dem Sturz der Fehlentscheidung der siindi-
gen Engel innerlich zusammenhéingen. Es gibt eine nicht unwahrscheinliche Auf-
fassung unter den Theologen, dafl die siindige Auflehnung der Engel die Ableh-
nung der zentralen Stellung des Gottmenschen in der Welt, seines Eintretens in die
Geschichte der Menschen gewesen sei. Wenn es so war, konnte es nicht anders sein,
als daf diese Entscheidung sich im Kampf der Teufel gegen das in der Menschwer-
dung begriindete Reich Christi auswirkt. Dann aber muf} der Sieg Christi tber den
Teufel den ersten Sturz Luzifers, zu dem Christus Anlafl gegeben hatte, im zweiten
Sturz vollenden, der die Teufel aus ihrer stérenden Macht gegeniiber dem Reich
Christi hinauswirft.

Unser Glaube an den Teufel ist durch die Lehrverkindigung der Kirche und die
Heilige Schrift zur Niichternheit gemahnt: ,Seid nichtern“. Wir dirfen aber nie
aufhéren, wachsam mit der Wirklichkeit des Teufels zu rechnen: ,,... und wachsam;
denn euer Widersacher, der Teufel, geht umher wie ein brillender Lowe, suchend,
wen er verschlinge.” Dieses Rechnen mit der Wirksamkeit des Teufels wird seine
Niichternheit in der Zuversicht bewahren, mit der wir den Anfechtungen des Teufels
widerstehen: ,Widerstehet ihm tapfer im Glauben!“ (1 Petr 2, 5).

Psalmenfrommigkeit einst und heute

Von'Heinrich Schneider, Mainz

In welchem Sinn soll der moderne Christ die alten Psalmen Davids beten? Diese
Frage wurde auch in der neuesten Zeit verschieden beantwortet. Aber nur wer den
Werdegang des Psalmenverstindnisses im ganzen iberschaut und wirdigt, wird zu
einem ausgewogenen Urteil gelangen. Dazu mufl man notwendig bis zum Quell-
grund der Psalmodie im Tempel von Jerusalem zuriickgehen.

1. Uorchristliche Psalmenfrommigkeit

Das biblische Buch der Psalmen ist ja das, zwar iibersetzte, aber sonst unveran-
derte Gebet- und Gesangbuch Israels!. Es enthilt in der Hauptsache die Lieder, die
im Tempel von Jerusalem gesungen wurden. Hier brachten die Priester auf dem
Altar, vor dem eigentlichen Gotteshaus und damit vor dem gegenwirtigen Gott
selbst, jeden Tag am Morgen und gegen Abend offizielle Brandopfer dar. Am
Sabbat erhéhte sich die Zahl der Opfer, und noch mehr an den Festen, zumal an den

! Zum Folgenden vergleiche man den neuesten und ausfiihrlichsten wissenschaftlichen
Psalmenkommentar von Hans-Joachim K raus, 2 Bde,, in: Biblischer Kommentar, hrsg. von
M. Noth, Neukirchen 1960, bes. S. XXVII, § 6: Die Gattungen und ihr ,Sitz im Leben®.



360 . Heinrich Schneider

- drei Hauptfesten, wo das ganze Volk Israel auf dem Tempelplatz versammelt war.
Dann standen zu Seiten des Altars die Chore der levitischen Singer und Musiker.
Und wenn der Priester die Opferstiicke ins Altarfeuer legte, stimmten sie ein Preis-
lied an anf Jahwe, den Gott Israels. Und wic in Feuer und Rauch das Opfer vor dem
Herrn emporstieg, so brauste der Hymnengesang ihm machtvoll entgegen. Dabei
betete und sang das ganze Volk im Herzen mit. So weckten die Hymnen in allen neu
das Bewuftsein: Auf seinem heiligen Berg Sion in Jerusalem ist Gott selbst im
Tempel — iiber der Bundeslade — gegenwartig; zwar unsichtbar, aber doch viel
wirklicher, als wenn ein Gottesbild — wie bei den Heiden — dort aufgestellt gewe-
sen wire. Hier wohnte und thronte Jahwe inmitten seines Volkes. Hier horte er die
Preisgesinge, die Bittgebete und Danklieder der Seinen. Hier offenbarte er sich in
Weisungen, die von Priestern oder Propheten verkiindet wurden. Und wihrend die
Hymnen Gottes Grofltaten aus der Vorzeit neu ins Bewufitsein hoben, machte sich
Gott in neuen Zeichen kund und sagte neue Hilfe zu. Besonders aber stirkte er alle
mit der Zuversicht: Der Herr ist immer noch unter uns; er bleibt uns nahe, und seine
Kraft geht mit uns hinaus ins Leben und in die feindliche Welt.

Nicht blof zur Feier der Feste kam das Gottesvolk im Tempel zusammen. In
Zeiten grofier Note und Gefahren wurden dort auch allgemeine Bufi- und Bitt-
gottesdienste abgehalten, etwa wenn cine Diirre oder eine Heuschreckenplage Hun-
gersnot heraufbeschwor, oder wenn eine Seuche oder ein feindliches Heer das Leben
des ganzen Volkes bedrohte. Dann trugen die Leviten zum Sithn- und Bittopfer die
allgemeinen Bufispalmen, die Volksklagelieder und Bittgebete vor, die auch uns
noch im Psalter vorliegen.

Neben diesen dffentlichen Opfern und Geséingen konnte auch ein Einzelner, nur
zusammen mit seinen Angehdrigen, im Tempel ein Opfer mit Opfergesang veran-
stalten. So erflehte ein Kranker vor Gott Gesundung, ein Bedriickter Errettung; ein
unschuldig Angeklagter fliichtete sich vor ungerechten Richtern zu Jahwe, dem
besonderen Anwalt der ins Unrecht gesetzten Armen. Fiir ein solches Bittopfer
wihlte dann der levitische Vorsdnger aus seinem Psalmenbuch ein méglichst passen-
des individuelles Klagelied und Bittgebet zum Vortrag aus. Solche personlichen
Lieder des Gottvertrauens bictet der Psalter Davids in besonders grofer Zahl; sie
gehdren, wenigstens fiir uns Heutige, zu den schonsten Stiicken des biblischen Psalters.

Auch der Fromme, der allein in den Tempel kam, nur um gleichsam privat zu
beten, wird sein Anliegen oft in einem Psalm ausgedriickt haben, den er auswendig
wufite, oder doch in den Formeln und Wendungen der liturgischen Lieder.

Nicht immer war es dem Frommen vergonnt, Gottes Nihe im Tempel von Jerusa-
lem zu suchen. Er konnte — wie David — aus der Gottesstadt in die Wiiste vertrie-
ben sein; oder er war, wie der levitische Dichter des Psalmes 42, in die Berge des
Libanon verbannt; oder er gehérte zu denen, die nach Babylon weggefiihrt waren.
Aber auch fern von Gottes Wohnstitte driickten solche Fromme ihre Sehnsucht und
ihre Bitten in Psalmen aus. Sie brachten dann ihre neuen Lieder mit nach Jerusalem
zuriick, und auch diese wurden in die Tempelpsalmodie, und schlieRlich ins Buch der
Psalmen aufgenommen. v

Von allen Frommen kommt im Psalter dem Kénig David dic wichtigste Rolle zu.
Nach der an vielen Stellen des Alten Testamentes festgehaltenen Uberlieferung hat



Psalmenfrommigkeit einst und heute ] 361

David selbst Psalmen gedichtet?. Nach dem spiteren Zeugnis des Chronisten war der
Konig geradezu der Begriinder des Psalmengesanges an der neuen Kultstitte Jahwes
in Jerusalem3. Diese Traditionen sind glaubwiirdig. Denn, als David die Jebusiter-
stadt Jerusalem erobert hatte, machte er sie zum politischen und religiésen Zentrum
seines Reiches; darum ersetzte er die alte kanaanitische Kultstitte durch das heilige
Zelt mit der Bundeslade Jahwes. Dann wird er das neue israelitische Zentralheilig-
tum auch gleich mit Sédngern und Kultliedern ausgestattet haben. Noch im endgiiltigen
Psalmenbuch trigt ja fast die Halfte der Lieder den Vermerk ,ledavid®, und diese
Beischrift ist seit alters von David als Verfasser verstanden worden. Von daher hat
das Buch denn auch den endgiiltigen Titel , Psalter Davids® erhalten. Dazu kénnen
im Psalter auch Dichtungen spiterer davidischer Kénige enthalten sein. Jedenfalls
weisen viele Psalmen Ziige auf, die einen koniglichen Verfasser vermuten lassen. So
erscheinen all diese Psalmen in einem bestimmten Sinn als davidisch.

Davids Gestalt erstrahlt aber nicht blofl im Glanz des ersten und bedeutendsten
Psalmendichters. Der Konig war auch der Begriinder und Herr des Jahwe-Heilig-
tums auf dem Sion, und die spiteren Davididen waren nicht bloR Tempelherren,
sondern auch die eigentlichen Triger des Kultes und der Psalmodie in Jerusalem. So
war in mehrfacher Hinsicht jeder im Tempel gesungene Psalm ein Psalm Davids
und der Davididen. Ja, in einigen Psalmen steht der Davidide nicht blof als Schutz-
herr und Autor iber der Psalmodie, sondern ist selbst ihr erhabener Gegenstand.
Diese Konigspsalmen besingen den davidischen Konig als einzigartig erhohten Statt-
halter Jahwes. Gott selbst nennt ihn darin seinen Sohn und iibergibt ihm die Herr-
schaft, nicht blof} tiber sein Volk Israel, sondern iiber die ganze Welt, und zwar fir
alle Zeiten. Diese Erhéhung beruht nicht zuletzt auf einem Gottesspruch, den der
Prophet Nathan dem Kénig David iibermitteltes.

So wurde David, der gesalbte Konig Jahwes, zum Vater und Urbild jenes Mitt-
lers, Retters und ewigen Weltherrschers, den spitere Geschlechter als den Gesalbten
schlechthin, den Messias, bezeichneten und erwarteten. Diese messianische Verkli-
rung erhéhte ihrerseits wieder die Hochschitzung der Psalmen und des ganzen Psal-
menbuches, das den Namen Davids trug. So mufite der Psalter besonders denen zom
Lieblingsbuch werden, die einen neuen, grofien Davididen als Vollender der Konigs-
herrschaft Gottes erwarteten.

I1. Friihchristliche Psalmenfrommigkeit

Aus diesem Kreis der Hoffenden ging dann die christliche Urgemeinde hervor,
und sie erkannte nun den verheifienen Davididen in Jesus von Nazareth, Ein Wort
des Auferstandenen sagte ihr ja ausdriicklich: , Alles muf} erfiillt werden, was in den
Psalmen iiber mich geschrieben steht“ (Lk 24, 44). Und nach einem anderen Herren-
wort hat David selbst im Buch der Psalmen iiber ihn, iiber Jesus Christus, geschrie-
ben (Lk 20, 42), und zwar ,im Heiligen Geiste“ (Mk 12, 36), das heifit, in propheti-
scher VerheiBBung. Demgeméf haben die ersten Christen den Psalter Davids ganz als

2 1 Sam. 16, 18; 2 Sam. 1, 17--27; 3, 88f.; 28, 1—7; Sir. 47, 8.

3 1 Chron. 16, 4—37; 23, 5. 30; 25, 1—81; 2 Chron. 29, 30.
4 2Sam. 7, 8—17; Ps. 89 (88), 4f.; 20—38.



362 Heinrich Schneider

messianische Prophetie gelesen und verstanden. In erster Linie sahen sie jene pro-
phetischen Psalmen, die des Davididen géttliche Sendung und ewiges Amt schildern,
als in Jesus erfiillt an. Manche Aussage fand fiir sie in Jesus Christus geradezu eine
ungeahnt vollkommene Erfillung. In Ps. 2 zum Beispiel verkiindet der Davidide:
,Es hat zu mir der Herr gesprochen: Du bist mein Sohn, ich habe heute dich gezeugt®.
Konnte man sich dieses prophetisch verstandene Wort vollkommener erfiillt denken
als in der ewigen Geburt des Gottessohnes aus dem Vater? Weiter: Von Jesus Chri-
stus sagt der Prolog des Johannesevangeliums: ,Alles ist durch den Logos geworden,
und ohne ihn ist nichts geworden, was geworden ist.“ Also hatte der Vater alles
durch den Sohn geschaffen, Und alle Psalmen, die Gott als den Schépfer der
Welt preisen, galten somit auch fir Christus. Endlich hatte Jesus vorausgesagt: Am
Ende werde er auf dem Thron seiner Herrlichkeit das letzte Gericht tiber alle Volker
halten (vgl. Mt 25, 81 ff.). Also hatte Gott auch das Endgericht dem Sohne iiber-
tragen, und alle Psalmen, die das Gericht Gottes schilderten und androhten, konnten,
ja muBten hinfort vom Gottessohne verstanden werden.

Erleichtert wurde diese Ubertragung durch die spétjiidische Gewohnheit, den
Gottesnamen Jahwe mnicht auszusprechen und dafiir Adonai = der Herr, zu sagen.
Fiir ,Jahwe* wurde im griechischen Psalter dementsprechend meist Kyrios = der
Herr eingesetzt. Kyrios = der Herr wird im Neuen Testament aber vornehmlich der
Gottessohn Jesus Christus genannt. Er ist geradezu der Herr des Neuen Bundes, und
schon in der Kindheitsgeschichte verkiinden die Engel den Hirten: ,Heute wurde
auch in der Stadt Davids der Heiland geboren, er ist Christus der Herr* (Lk 2, 11).

Wo immer nun die ersten Christen im Psalter von Gott als dem Kyrios, dem
Herrn, hérten oder lasen, da dachten sie unwillkiirlich an ihren Herrn, an Jesus
Christus. Oft drangte das Evangelium selbst zu solchem christologischen Verstédndnis.
Oder welcher Christ wiirde nicht an Jesus, den ,rechten Hirten“ (Jo 10,11.14),
denken, wenn der Psalmist sagt: ,Der Herr ist mein Hirt: es mangelt mir nichts . . .
Und wohnen werde ich im Haus des Herrn fiir lange Zeiten* (Ps 22, 1. 6)?

Nun hatte Jesus aber in seiner Lehre, und noch mehr durch sein Leiden und Ster-
ben, dem Bild des Heilbringers als Wesenszug das Leidenmiissen beigefiigt. Immer
wieder prigte er seinen Jiingern ein: ,Der Menschensohn muf} vieles leiden und
getotet werden® (Mk 8,81 u. é.). Bei seinem Kreuzestod hatte er den 21. Psalm,
jenes Klagelied des leidenden Gerechten, ausdriicklich auf sich bezogen, als er ster-
bend die Eingangsworte sprach: ,Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich ver-
lassen!“ (Mt 27, 46). Diese Vorstellung vom heilbringenden Leiden gehorte nicht
zum herrschenden Bild des messianischen Davididen. Darum wurde der 21. Psalm
von den fithrenden Lehrern der Juden auch nicht messianisch verstanden, wohl aber
von den Christen. So sagt Matthius (27, 35) ausdricklich: ,Nachdem die Soldaten
Jesus gekreuzigt hatten, verteilten sie seine Kleider, indem sie das Los warfen, damit
erfillt wiirde, was durch den Propheten gesagt ist: Sie haben meine Kleider unter
sich geteilt und iiber mein Gewand das Los geworfen.“ Dieses prophetische Wort
aber steht im Ps. 21. Gerade dieser Psalm lief also die Christen erkennen: Im Psal-
ter haben nicht blof} die Lieder vom erhéhten Davididen christologische Bedeutung,
sondern auch die Psalmen vom leidenden Gerechien. Von da leitete die alte Kirche



" Psalmenfrommigkeit einst und heute 363

dann die Berechtigung ab, itberhaupt alle individuellen personlichen Klagelieder
und Vertravenspsalmen auf Jesus Christus zu beziehen.

Die alten Christen verstanden also die meisten Psalmengattungen christologisch,
nicht bloR die davidisch-messianischen Psalmen, sondern auch die Schopfungs-
hymnen, die Gerichtspsalmen und die sogenannten Klagelieder des einzelnen. Da-
nach blieben von den groflen Gattungsgruppen nur noch die Klage-, Dank- und
Uertrauenslieder des Uolkes und die Sionslieder iibrig. Der Wir-Stil der Volksklage-
lieder machte es den Christen nun leicht, diese Gemeindepsalmen Israels der Kirche
in den Mund zu legen. Sie beanspruchte ja, das wahre Israel zu sein. Was die Sions-
lieder angeht, so war ihr gefeierter Gegenstand das von Jahwe zur Gottesstadt
erwihlte Jerusalem, oder niherhin der Tempel Jahwes auf dem Sion. Aber schon
der hl. Paulus sieht die Vorstellung der Gottesstadt Jerusalem erst in der Kirche
Christi endgiltig erfiillt (Gal 4, 26), und der Autor des Hebraerbriefes iibertragt
»den Berg Sion“ als eschatologisches Bild auf die Gemeinde des Neuen Bundes
(Hebr 12, 23). Diese Typologie war dann Grund genug, die Sionslieder des Psalters
hinfort der Ecclesia Christi in den Mund zu legen.

Die Kirche der ersten drei Jahrhunderte verstand also die Psalmen Davids teils
von Christus, teils von der Kirche. Diese beiden Verstindnisweisen sind aber inner-
lich aufs engste verbunden. Denn die Kirche, so empfanden es schon die alten Chri-
sten, richtet als Braut ihre Lieder eben an Christus als ihren mystischen Brautigam.
Oder sie vereinigt sich als Leib Christi mit ihrem Haupte und bringt so ihren Lob-
gesang durch Christus dem Vater dar. Dem frithchristlichen Psalmenverstindnis
liegt so ein einziges und einheitliches Prinzip zugrunde, das christologische. Daf dies
eine wesentlich, ja zentral dhristliche Grundlegung ist, braucht kaum gesagt zu wer-
den. Mit Recht war die frithe Kirche iiberdies der Auffassung: Das christologische
Verstindnis bedeutet im Grunde keine fremdartige Umdeuntung der alttestament-
lichen Lieder. Es kniipft vielmehr an die messianischen, eschatologischen und univer-
salistischen Ansitze an, die schon im Psalter Davids selbst vorhanden sind, und fiihrt
sie in einem ganz bestimmten Sinne weiter. Oder in einem anderen Bilde: Das Psal-
menverstindnis in Jesus Christus bringt vorhandene Knospen zur Entfaltung und
Bliite. Nach altchristlicher Uberzeugung hatte der Vater unseres Herrn Jesus Chri-
stus den Psalter Davids von Anfang an auf Jesus Christus hin ausgerichtet. Gerade
darin sah die Urkirche auch das Wesen der Schriflinspirations. Inspiration bedeu-
tete fiir sie nicht blofl, daf David die Psalmen unter Eingebung des Heiligen
Geistes verfaflt hatte, sondern vielmehr dies: Der Heilige Geist hat dem Psalter
Davids einen Sinn eingegeben, der erst in Jesus Christus und der Kirche sein Ziel
und seine Vollendung finden sollte. Auch hat der Gottesgeist die Psalmen zu einer
solchen Aussageform gelangen lassen, dafl die an sich alttestamentlichen Formen
auch fiir wesentlich neutestamentliche Inhalte erstaunlich aufnahmebereit und trag-
fihig waren. Gerade aus dieser prophetisch-christlichen Auffassung der Schrift-
inspiration nahm die frithe Kirche die Legitimation, auch ganz schlichte Psalmworte
mit christologischem Inhalt zu erfiillen. Sie verstand den Davidpsalter ganz und gar
von Jesus Christus.

¢ Vgl. K.Rahner, Uber die Schriftinspiration: Quaestiones disputatae 1, Freiburg 21958.



364 Heinrich Schneider

Dieses christologische Psalmenverstindnis war aber noch keine eigentliche Psal-
menfrémmigkeit. Es hatte vielmehr zuerst dort seine genuine Stelle, wo man als
Christ den Psalter nicht betete, sondern las und seine prophetische Botschaft zu ver-
stehen suchte. Wenn die frithe Kirche hingegen betete und sang, so bediente sie sich
— nach allem, was wir heute wissen — zunichst nicht der davidischen Psalmen,
- wenigstens nicht in der Art und dem Ausmaf, wie dies seit dem 4. Jahrhundert bis
heute der Fall ist. Vielmehr gebrauchte man die Worte und Wendungen der Psal-
mensprache in freier und selbstindiger Weise und driickte damit die neuen, eigent-
lich christlichen Inhalte aus. In der Kindheitsgeschichte nach Lukas haben wir meh-
rere echt neutestamentliche Psalmen dieser Art. So heifit es zum Beispiel im Magni-
ficat der Gottesmutter: ,Siehe von nun an preisen mich selig alle Geschlechter, weil
Grofies an mir tat der Michtige, und heilig ist sein Name.“ Um solche christlichen
Neudichtungen wird es sich dann auch gehandelt haben, wenn der heilige Paulus im
1. Korintherbrief (14, 15) sagt: ,Wenn ihr zusammenkommt und der Einzelne hat
einen Psalm, so geschehe alles zur Erbauung®; oder wenn er die Christen ermuntert,
»mit Psalmen und geistlichen Liedern dem Herrn zu lobsingen“ (Eph 5, 19).

Daneben werden aber die Judenchristen aus vertrauter Gewohnheit auch manchen
Davidpsalm noch weitergebetet haben, besonders etwa die Hallel-Psalmen der Pas-
chafeier (Ps 114—118), die Jesus Christus doch selbst im Abendmahlsaale gebetet
hatte (Mk 14, 26). Aber diese Lieder der Uberlieferung erfiillten sich fiir sie nun mit
neuem, mit christologischem Sinn. Von da aus haben, wie u. a. der Pilgerbericht
der (Silvia) Aetheria (um 393 n. Chr.) vermuten 148t¢, allmihlich weitere David-
psalmen in die gottesdienstlichen Feiern speziell in Jerusalem Eingang gefunden,
und diesem Vorbild folgten dann wohl auch andere juden- und heidenchristliche
Kirchen. Alle aber sangen die alttestamentlichen Psalmen nun im neuen christolo-
gischen Verstdndnis, wie es — nach Justin und Irenius — besonders Tertullian ent-
wickelt hat?. Bald nach Tertullian sind dann jene christologischen Psalmeniiber-
schriften entstanden, die sich in vielen alten lateinischen Psalterien finden. Der
haufigste Titel lautet hier: Vox Christi = Christus spricht, oder: Vox ecclesiae =
die Kirche sprichts. So wurde das alte christologische Psalmenverstindnis zur jahr-
hundertelang giiltigen Norm fiir die christliche Psalmenfrommigkeit. Sie bildet auch
heute noch den Grundton der dhristlichen Psalmodie.

III. Die Renaissance des Davidpsalters im 4. Jahrhundert

(1. die kursorische, zyklische Psalmodie.) Wiahrend die altkirchliche Liturgie zu
den wedhselnden Anlissen jeweils einige passende Psalmen auswihlte — dieser
Brauch lebt im Missale und Rituale Romanum bis heute fort — kam im 4. Jahrhun-
dert die vollig neue Weise auf, eine Anzahl von Psalmen in fortlaufender Reihe,
wie sie im Davidpsalter nacheinander folgen, ,kursorisch® zu rezitieren. Diese kur-

8 Silviae peregrinatio 4,4; 14,1 u. 3., bes. 10, 7 (CSEL 39, 52): 1d nobis semper consuetu-
dinis erat, ut ubicumque ad loca desiderata accedere volebamus. .. diceretur psalmus unus
pertinens ad rem.

7 Im einzelnen vgl. Dom P.Salm on OSB, Les ,Tituli psalmorum® des manuscrits latins:
Collectanea Biblica Latina X1I (Rom 1959) S. 12—15.

& Die ganze Reihe beiSalmon, S. 55—74.



Psalmenfrommigkeit einst und heute 365

sorische Psalmodie hat im wesentlichen bereits wihrend des 5. Jahrhunderts die end-
giiltige, bis heute gepflegte Form erlangt. Wie es scheint, haben zuerst die Einsied-
ler in den Wiisten Syriens und Agyptens aus der fortlaufenden Psalterlesung ein
kursorisches Psalmenbeten gemacht. Manche, besonders strenge Asketen beteten
sogar den ganzen Psalter mit seinen simtlichen 150 Psalmen in einer einzigen Nacht
durch. Von den Anachoreten ging dann diese Form des Gotteslobes in die Kirchen
der kidsterlichen Gemeinschaften iiber, und dem Beispiel der Ménche folgten bald
die Weltpriester und sogar erstaunlich viele Laien. Dabei legten die meisten als
Norm den Wochenturnus zu Grunde, wonach der Psalter in jeder Woche einmal
ganz durchgebetet wurde.

Wie war es aber moglich, daf die christliche Kirche — eben im konstantinischen
Jahrhundert ihres endgiiltigen Sieges — gerade das alttestamentliche Psalmenbuch
zu ihrem wichtigsten Gebet- und Gesangbuch machte? Dazu haben mehrere Fakto-
ren beigetragen. Im selben 4. Jahrhundert gelangte der Scheidungsprozef§ zwischen
kanonischen und nichtkanonischen Biichern der Bibel zum Abschluf. Dadurch stiegen
die kanonischen Biicher, und mit ihnen audh der Psalter, im Ansehen, und man wollte
— nach jiidischem Vorbild — im Gottesdienst nur noch kanonische Biicher zum Vor-
trag zulassen. In diesem Sinn soll bereits das Konzil von Laodicea im Jahre 360
bestimmt haben: ,In der Kirche diirfen nicht irgendwelche selbstverfafiten Psalmen
vorgetragen werden, sondern nur die kanonischen“®. Gegen die von Christen neu
verfafiten Psalmen und Hymnen war die rechtgldubige Kirche besonders darum
mifltravisch, weil die Hiretiker, vor allem die Gnostiker, ihre Irrlehren gerade
durch neue Psalmen zu verbreiten suchten.

Bei den Asketen kam dazu noch ein anderer Grund: Sie empfanden die kunstvolle
Form der nichtbiblischen Hymnen und ihre verfeinerte Vortragsweise als Abfall
vom urspriinglichen christlichen Geist, dem Geist der Einfachheit und Strenge. Dar-
um misse man, so forderten sie, zu den Davidpsalmen zuriickkehren und diirfe auch
diese nur schlicht rezitierent®, Diese asketische Welle ging im 4. Jahrhundert, wie
wir wissen, itber die ganze Christenheit hin. Sie hob den davidischen Psalter hoch
empor und trug — nach patristischen Berichten — die Psalmenfrémmigkeit nicht
blof} in jede Kirche, sondern ins letzte christliche Haus.

(2. Das aszetisch-mystische Psalmenverstindnis.) Dies wire natiirlich unméglich
gewesen, hitten die Christen den altiestamentlichen Psalter nicht im neutestament-
lichen Geiste gebetet. Die frithe Kirche verstand den Psalter hauptsichlich als Pro-
phetie iiber Jesus Christus und sein Erlésungswerk. Dieses christologische Psalmen-
verstandnis wurde von der nachkonstantinischen Kirche iibernommen. Doch kamen
bedeutsame neue Gesichtspunkte hinzu. Neben den Mysterien des Glaubens suchte
und fand man im Psalter nun auch Anregungen fiir das personliche Christenleben.
Gegeniiber Gott oder dem Gottessohn schenkte man jetzt dem Menschen, als dem
anderen Partner des religidsen Verhilinisses, grofiere Beachtung. Demgemif ver-

% Enchiridion Biblicum, Rom 21954, S. 5, Nr. 11.

® Vgl. z. B. den Bericht der Ménche Johannes und Sophronius iiber ihren Besuch bei Abt
Nilus auf dem Sinai, bei J. B. Pitra, Juris ecclesiastici Graecorum historia et monu-
menta ] (Rom 1868) 220f. Ahnlich Cyrill von Skytho polis, Leben des Euthymius,
hrsg.v.E.Schwartz, in: Texte u. Untersuch. 49, 2 (1939) 12.



366 Heinrich Schneider

stand man das Ich der individuellen Psalmen nicht mehr so ausschlieBlich von Chri-
stus, sondern weitgehend vom menschlichen Beter selbst. Die alte Zeit nannte dies
den moralischen Sinn der Psalmen, doch ist es weit mehr.

Schon Origenes hatte dieses menschenbetonte Psalmenverstindnis angebahnt,
wenn er aus den Psalmen statt der Stimme Christi allenthalben die Stimme der
christlichen Seele heraushéren wollte!l, Die grofien Psalmenkommentatoren des 4.
Jahrhunderts haben dann — wohl unter dem Einfluf des Mdnchtums — die aszeti-
sche und mystische Psalmenfrémmigkeit weiter ausgebaut. So erklart der hl. Basilius:
_Das Buch der Psalmen gibt Regeln fiir das Leben. Es berit einen, wie man handeln
soll’2.“ Und der hl. Athanasius klassifiziert die Psalmen geradezu nach den Bediirf-
nissen und Pflichten des Christen; wortlich sagt er einmal: ,Jeder spricht die Psal-
men so, als seien sie iiber ihn selbst geschrieben. Er fiihlt sich so davon beriihrt, als
spreche er selbst darin“13.

,Als spreche er selbst darin“, das bedeutet doch: Der christliche Psalmenbeter
braucht mit dem Verfasser oder ersten Sprecher eines Psalmes nur sich selbst gleich-
zusetzen, um einen Psalm richtig zu beten. Dadurch wurde die Psalmenfrommigkeit
fiir viele Stiicke des Psalters dankenswert vereinfacht. Der Christ betet gewiff immer
irgendwie vereint mit Christus und der Kirche. Aber er mufl sich nicht mehr erst in
die schwierige Geisteshaltung versetzen, zu sagen: ,In diesem Psalter spricht Chri-
stus. Aber ich nehme den himmlischen Christus in mich hinein und spreche nun die
von Christus beseelten Worte“!4, Vielmehr darf er schlicht und gerade in der Mei-
nung psallieren: Ganz wie der arme Mensch, wie der Sinder und Biifler im davidi-
schen Psalm, so will auch ich zu Gott reden!

(3. Das wértlich-historische Psalmenverstindnis.) Mit diesem vereinfachten Ver-
stindnis kommt der Christ in viclen Psalmen auch ihrem wértlichen, urspriinglichen
Sinn wieder niher. Im Anfang, als die Kirche im Psalter fast nur christologische Pro-
phetie sah und fand, iiberging sic einfach mit Stillschweigen die zeitgeschichtlichen
Stiicke, die nichts Prophetisches zu enthalten schienen. Fiir welche konkrete geschicht-
liche Situation ein Psalm geschaffen war, das kiimmerte die frithe Kirche nicht. Auch
erwog sie nicht, ob eine Vorhersage nicht schon in der alttestamentlichen Zeit ihre
Erfiillung, oder wenigstens eine erste, wenn auch unvollkommene Erfillung, gefun-
den habe. Aber damals und heute mufite der Christ sich doch fragen: Wenn der
Psalter letztlich auf die Kirche Christi hin inspiriert ist, konnen darin dann weite
Strecken fiir den Christen wirklich nur noch ausgestorbene Wiiste sein und blof
tédlicher Sand? Und warum durchliuft die christliche Psalmodie dann iiberhaupt
noch diese Strecken?

FErfreulicherweise wurden aber seit dem 4. Jahrhundert — vor allem in der antio-
chenischen Schule — mehr und mehr Stimmen laut, die auch den speziell jiidischen
und palistinensischen Elementen des Psalters einen Wert fiir das volle Psalmenver-
stindnis der Christen zusprachen. Insbesondere bemiihte sich Eusebius von Césarea

s 11 Vgl Balth. Fischer, Die Psalmenfrommigkeit der Mdrtyrerkirdie, Freiburg 1949,
.15 u. 28.
12 Basil,, In Ps 1,1f.: P. G. 29, 211, deutsch nach Synkletika Griin OSB, Psalmengebet
im Lichte des Neuen Testamentes, Regeusburg 1959, S. 111.

13 Athan., Epist. ad Marcell. 11£.: P. G. 27, 21, deutsch nach S. Griin, S. 106.

U Vgl.S. Grin, S. 115.



Psalmenfrommigkeit einst und heute 367

(t 340) darum, die Psalmen in ihrem geschichtlichen Rahmen zu verstehen. Seine
historische Interpretation hat auch die praktische Psalmenfrommigkeit spiirbar beein-
fludt. Dies zeigen neue, im Geist des Eusebius geschaffene Psalmeniiberschriften, die
auch in alten lateinischen Psalterhandschriften stehents. Wihrend z. B. ein christolo-
logischer Titel zu Ps. 1 lautet: ,Ps. 1 bezieht sich geheimnisvoll auf Christus“18, be-
zeichnet der eusebianische Titel den 1. Psalm als ,Ermunterung zur Frommigkeit
und Warnung vor dem Gegenteil “17, Uber Ps. 25 erscheint in vielen alten Psalterien
der Titel: Vox ecclesiae = Stimme der Kirche. Die eusebianische Uberschrift aber
lautet: ,Bittgebet dessen, der gottmaflig wandelt*1s,

Natiirlich hatte sich ein historisches Psalmenvérstéindnis, das tiber das Judentum
nicht hinausblickte, in der christlichen Frommigkeit nie ausschlieflich durchsetzen
konnen. Aber daran haben auch die antiochenischen Ausleger nie gedacht; doch
meinten sie mit Recht: Wer die alttestamentliche Anfangsgeschichte der Psalmen
nicht mitbeachtet, vermag auch ihre neutestamentliche Erfiillung nicht im ganzen
Umfang zu verstehen. So konnte es sich einzig darum handeln, die historische Be-
trachtungsweise ins christliche Psalmenverstindnis einzubauen. In diesem Sinne be-
miihte sich dann im 5. Jahrhundert besonders Theodoret von Cyrus, indem er das
historisch-wértliche Verstindnis mit dem christologischen zu vereinen suchte!®. Einen
vorlaufigen AbschluB dieser Entwicklung brachten die sogenannten Psalmenkatenen.
Hier stellte ein frishmittelalterlicher Redaktor aus den Werken der Viter zu jedem
Psalm bewufit die verschiedenen Auffassungen nebeneinander, So hatte der Psal-
menbeter fast bei jedem Psalm die Wahl zwischen dem historisch-wértlichen, dem
christologischen, dem kirchlichen und dem moralisch-mystischen Verstandnis. Fiir das
tagliche Psalmengebet brachte diese Vielfalt aber nicht blof§ Bereicherung, sondern
auch Verwirrung. Was der Beter indessen viel nétiger brauchte — und heute noch
braucht —, war eine einzige und einkeitliche Grundauffassung, die fir jeden Tag
und fiir jeden Psalm, oder wenigstens fiir die meisten Psalmen, passend war. Ganz
in diesem Sinne fordert auch P. Athanasius Miller, zweifellos einer der besten Psal-
menkenner im Benediktinerorden: ,Der allgemeine Gebetsgedanke mufl im Vor-
dergrund stehen“2e,

(4. Trinitarische Psalmen-Frémmigkeit.) Fin solches Grundverstindnis ist meines
Erachtens in dem Brauch enthalten, eine Psalmengruppe — wie im Osten — oder
sogar jeden Psalm — wie im lateinischen Westen — mit der kleinen trinitarischen .
Doxologie abzuschliefen, also mit: ,Ehre sei dem Vater und dem Sohne und dem
Heiligen Geiste.” Dieser Brauch biirgerte sich spitestens im 5. Jahrhundert ein und
ist auch heute noch festes Gesetz der liturgischen Psalmodie. Wenn die Schlufadresse
. an die allerheiligste Dreifaltigkeit gerichtet ist, so wird der Beter doch sichtlich
angeleitet, den ganzen Psalm, und tiberhaupt die ganze Psalmodie an die drei gott-
lichen Personen gemeinsam zu richten. Auf solche Weise lassen sich tatsichlich die

15 BeiSalmon SérielV,S. 121—131.

16 Primus psalmus ad Christi pertinet sacramentum®, bei Salmon Série II, S. 81.

17 _Hortatio pietatis et exhortatio contrarii“, beiSalmon S.121. -

18 Obsecratio eins qui secundum Deum proficit, beiSalmon S.128.

1% Niheres bei Salmon, S. 26f.

2 A.Miller, Die Psalmen = Ecclesia orans, hrsg. von Abt Ildefons Herwegen, Bd. 4
(Freiburg 1920) 55.



368 Heinrich Schneider

verschiedenen Intentionen erstaunlich gut vereinigen. Auflerdem erlaubt dieses ein-
heitliche Verstindnis immer noch eine anregende Abwechslung. Wir kénnen trotz-
dem die Psalmodie zu Weihnacht speziell an Gott Vater richten, zu Ostern an den
erhohten Gottessohn, und zu Pfingsten an den Heiligen Geist. Die Psalmodie zum
Heiligen Geist scheint mir iberdies gerade dem Gotterlebnis des modernen Men-
schen besonders entgegenzukommen. Auch liegt sie im Sinne des Herrenwortes: ,Es
kommt die Stunde, wo die wahren Anbeter den Vater anbeten werden im Geiste®
(Jo 4, 23).

Man sollte aber die drei gottlichen Personen auch beim Psalmengebet nicht zu sehr
voneinander trennen, sondern ihr heilsokonomisches Zusammenwirken miteinbezie-
hen?!, Auch dazu leitet uns die christliche Psalmodie seit alters an. Schon friih schlof
man ndmlich das Psalmengebet mit einer eigenen Oration. In vielen alten Psalterien
ist sogar nach jedem Psalm eine Oration eingeschaltet??, und noch heute endet jedes
Psalmenoffizium mit einer solchen Kollekte, also einer Zusammenfassung. Diese
Orationen sind in der Regel an Gott den Vater gerichtet, aber: ,durch Jesus Chri-
stus in der Einheit mit dem Heiligen Geiste.” Dieser Schluf} bringt doch zum Aus-
druck: Der Beter soll die Psalmen in der Regel an Gott den Vater richten, aber:
durch den Mittler, den Gottmenschen Jesus Christus, der uns Menschen niher steht.
Endlich diirfen wir zu Gott Vater und dem Gottessohn gemeinsam psalmodieren
»durch den Heiligen Geist”, den der Vater und der Sohn uns auch als Mittler gesandt
haben. Alle diese Gebetsweisen sind trinitarisch. Sie erlauben eine vielfdltige Nuan-
cierung unserer Psalmenfrémmigkeit und beruhen doch auf einer einheitlichen,
immer gleichen Grundhaltung.

IV. Psalmenfrommigkeit heute

Dieses trinitarische Psalmenverstindnis ist, wie wir sahen, schon ein Erbe ans dem
Altertum. Auch das Mittelalter hat an der Grundkonzeption nichts mehr gedndert.
So bleibt nur zu fragen: Geniigt es anch noch dem modernen Psalmenbeter? Nach
meiner Uberzeugung ist die trinitarische Gebetshaltung im Grunde auch heute noch
die beste. Aber natiirlich miissen wir uns auf das rechte Psalmenverstindnis stindig
neu zuriickbesinnen. Wir sollten immer moglichst bewufit durch Christus zu Gott
sprechen. Dagegen scheint es mir weder gefordert noch niitzlich, die frithchristliche
These zu erneuern: Der eigentliche Sianger der Psalmen sei Christus; darum sollten
wir sie aus dem Munde Christi beten. Auch scheint es mir den gewdhnlichen Beter
nur zu ermiiden, wenn er jeden Psalm im Blick auf ,das Pascha Christi“ verstehen
sol]2s,

‘Was der herrschenden christlichen Psalmenfréommigkeit aber weithin wirklich noch
fehlt, ist eine richtige Vorstellung von der Entstehung und Funktion der Psalmen in
ihrem heimatlichen Milieu. Was die antiochenische Schule fir das historische Ver-
stindnis geleistet hat, war ein firr die damalige Zeit beachtlicher Anfang. Leider

2t Vgl. H.de Lavalette, Dreifaltigkeit I. der Zugang, im Lex. f. Theol. u. Kirche 111
(Freiburg 21959) 543f.

22 Hrsg. von L. Brou, The Psalter Collects, in: Henry Bradshaw Society, Bd. LXXXIII
{London 1949); vgl. P. Salmon, Les ,Tituli, S. 10.

2 Dazu vgl. S. Sticker, Der vatikanische Psalter, Regensburg 1948, bes. S. 10—19.



Psalmenfrommigkeit cinst und heute 369

kamen diese Bemithungen aber sehr bald ins Stocken. Und seit der Zeit der Katenen
begniigte man sich, die patristischen Einsichten nur noch zu konservieren. Erst die
Neuzeit nahm die historische und biblisch-theologische Erforschung des Psalters erfolg-
versprechend wieder auf. Zumal die exegetische Arbeit der neuesten Zeit hat unser
Psalmenverstindnis sehr bereichert und vertieft, und zwar nicht bloB fiir den Wort-
laut, sondern auch fir die Frommigkeit und die Theologie der Psalmen. Mit Recht
studieren wir bei den Gleichnissen Jesu die Bildhilfte bis in Detail, weil wir nur so
die Lehre selbst erschpfend verstehen. Wer ebenso auch bei den Psalmen das histo-
rische Gewand beachtet, erlebt nicht selten bestiirzt, was sie in ihrer Unmittelbarkeit
auch dem modernen Christen noch zu sagen haben. Eine wirklich moderne Psalmen-
frommigkeit wird darum zuerst den urspriinglichen wortlichen Sinn eines Psalmes
zu erfassen suchen und diesen dann zum neutestamentlichen Vollsinn weiterfithren.
Mit Recht hat darum auch ein so lebensnaher Psalmenerklirer wie der frithere
Mainzer Alitestamentler Edmund Kalt die Forderung erhoben: ,Wer das Géttliche
richtig verstehen will, muf} zuvor das Menschliche an den Psalmen verstanden ha-
ben ... Sie lassen sich nicht ohne Schaden des Verstindnisses aus dieser natiirlichen
Gebundenheit 16sen“24. Dies bedeutet aber: Dem Psalmengebet mufl das Psalmen-
studium vorausgehen; und zwischen Studium und Psalmodie sollte die Psalmen-
betrachtung stehen. Das soll nicht heiflen, Psalmenfrémmigkeit sei heute nur noch
den Ordensleuten und dem Klerus moglich. Vielmehr sollten wir dafiir gerade die
Laien wieder gewinnen!

In weiten Kreisen ist Psalmenfrommigkeit ja durch die liturgische und biblische
Erneuerungsbewegung wieder erweckt worden. Die deutschen Ubersetzungen des
Mefibuchs und Breviers und die daraus bereicherten Gebet- und Gesangbiicher
gewannen dem Psalmengebet weitere neue Freunde. Freilich bedarf diese neue Psal-
menfrémmigkeit auch bei den Laien, ja gerade bei ihnen, der Grundlegung durch
Erklirung, oder durch eigenes Studium und durch Betrachtung, Das beste Hilfsmittel
dafiir scheint mir immer noch der Psalmenkommentar von Edmund Kalt zu sein.

Noch mehr Eifer sollten dem Psalmenstudium natiirlich die widmen, die das Bre-
viergebet als tégliche Pflicht auf sich genommen haben. Doch stellt mancher von
ihnen mit einigem Recht die Gegenfrage: Woher soll ich die Zeit nehmen, um die
rund 25 Psalmen, die ich jeden Tag absolvieren muf}, wirklich besinnlich und fromm
zu beten? Und wann komme ich zu Psalmen-Studium und -Betrachtung? Um hier zu
helfen, sollte das tdgliche Deputat an Psalmen drastisch verringert werden. Wirklich
gehen ja die Reformplane, die zur Zeit erwogen werden, in dieser Richtung, und wir
haben Grund, vom kommenden Konzil hier Abhilfe zu erhoffen. Denn gewif} gilt
auch heute noch, was schon der deutsche Kaiser Ferdinand I. in seinem Reformations-
libell vom Jahre 1562 schrieb: ,Es ist besser, nur fiinf Psalmen, aber in Lauterkeit
des Herzens und froher Heiterkeit des Geistes zu singen, als das ganze Psalterium
mit Kéimmernis und Traurigkeit im Herzen zu rezitieren“2s,

* E. Kalt, Die Psalmen: Herders Bibelkommentar. Die Heilige Schrift fiir das Leben
erklirt, Bd. VI (Freiburg 21937) 9.

% Originaltext bei B. Fischer, Ein Leitwort zur Brevierreform aus dem Reformations-
libell Kaiser Ferdinands 1. vom Jahre 1562, in: Universitas, Festschrift fiir Bischof A. Stohr,
hrsg. v. L. Lenhart, Bd. I (Mainz 1960) 436.





