
Psalmenfrömmigkeit einst und heute 359 

31). Das Gebet des Herrn überwindet die versucherisdie Kraft und störende Ge- 
walt der Teufelsmacht in seiner Kirche (Lk 22, 31). 

Dieser endgültige Sturz des Satans aus seiner versucherischen, verfolgenden und 
anklägerischen Rolle mag sehr wohl mit dem Sturz der Fehlentscheidung der sündi- 
gen Engel innerlich zusammenhängen. Es gibt eine nicht unwahrscheinliche Auf- 
fassung unter den Theologen, daß die sündige Auflehnung der Engel die Ableh- 
nung der zentralen Stellung des Gottmenschen in der Welt, seines Eintretens in die 
Geschichte der Menschen gewesen sei. Wenn es so war, konnte es nicht anders sein, 
als daß diese Entscheidung sich im Kampf der Teufel gegen das in der Menschwer- 
dung begründete Reich Christi auswirkt. Dann aber muß der Sieg Christi über den 
Teufel den ersten Sturz Luzifers, zu dem Christus Anlaß gegeben hatte, im zweiten 
Sturz vollenden, der die Teufel aus ihrer störenden Macht gegenüber dem Reich 
Christi hinauswirft. 

Unser Glaube an den Teufel ist durch die Lehrverkündigung der Kirche und die 
Heilige Schrift zur Nüchternheit gemahnt: •Seid nüchtern". Wir dürfen aber nie 
aufhören, wachsam mit der Wirklichkeit des Teufels zu rechnen: •... und wachsam; 
denn euer Widersacher, der Teufel, geht umher wie ein brüllender Löwe, suchend, 
wen er verschlinge." Dieses Rechnen mit der Wirksamkeit des Teufels wird seine 
Nüchternheit in der Zuversicht bewähren, mit der wir den Anfechtungen des Teufels 
widerstehen: •Widerstehet ihm tapfer im Glauben!" (1 Petr 2, 5). 

Psalmenfrömmigkeit einst und heute 

Von Heinrich Schneider, Mainz 

In welchem Sinn soll der moderne Christ die alten Psalmen Davids beten? Diese 
Frage wurde auch in der neuesten Zeit verschieden beantwortet. Aber nur wer den 
Werdegang des Psalmenverständnisses im ganzen überschaut und würdigt, wird zu 
einem ausgewogenen Urteil gelangen. Dazu muß man notwendig bis zum Quell- 
grund der Psalmodie im Tempel von Jerusalem zurückgehen. 

I. Vorchristliche Psalmenfrömmigkeit 

Das biblische Buch der Psalmen ist ja das, zwar übersetzte, aber sonst unverän- 
derte Gebet- und Gesangbuch Israels1. Es enthält in der Hauptsache die Lieder, die 
im Tempel von Jerusalem gesungen wurden. Hier brachten die Priester auf dem 
Altar, vor dem eigentlichen Gotteshaus und damit vor dem gegenwärtigen Gott 
selbst, jeden Tag am Morgen und gegen Abend offizielle Brandopfer dar. Am 
Sabbat erhöhte sich die Zahl der Opfer, und noch mehr an den Festen, zumal an den 

1 Zum Folgenden vergleiche man den neuesten und ausführlichsten wissenschaftlichen 
Psalmenkommentar von Hans-Joachim K r a u s , 2 Bde., in: Biblischer Kommentar, hrsg. von 
M. Noth, Neukirchen 1960, bes. S. XXVII, § 6: Die Gattungen und ihr •Sitz im Leben". 



360 Heinrich Schneider 

drei Hauptfesten, wo das ganze Volk Israel auf dem Tempelplatz versammelt war. 
Dann standen zu Seiten des Altars die Chöre der levitischen Sänger und Musiker. 
Und wenn der Priester die Opferstücke ins Altarfeuer legte, stimmten sie ein Preis- 
lied an auf Jahwe, den Gott Israels. Und wie in Feuer und Rauch das Opfer vor dem 
Herrn emporstieg, so brauste der Hymnengesang ihm machtvoll entgegen. Dabei 
betete und sang das ganze Volk im Herzen mit. So weckten die Hymnen in allen neu 
das Bewußtsein: Auf seinem heiligen Berg Sion in Jerusalem ist Gott selbst im 
Tempel • über der Bundeslade • gegenwärtig; zwar unsichtbar, aber doch viel 
wirklicher, als wenn ein Gottesbild • wie bei den Heiden • dort aufgestellt gewe- 
sen wäre. Hier wohnte und thronte Jahwe inmitten seines Volkes. Hier hörte er die 
Preisgesänge, die Bittgebete und Danklieder der Seinen. Hier offenbarte er sich in 
Weisungen, die von Priestern oder Propheten verkündet wurden. Und während die 
Hymnen Gottes Großtaten aus der Vorzeit neu ins Bewußtsein hoben, machte sich 
Gott in neuen Zeichen kund und sagte neue Hilfe zu. Besonders aber stärkte er alle 
mit der Zuversicht: Der Herr ist immer noch unter uns; er bleibt uns nahe, und seine 
Kraft geht mit uns hinaus ins Leben und in die feindliche Welt. 

Nicht bloß zur Feier der Feste kam das Gottesvolk im Tempel zusammen. In 
Zeiten großer Nöte und Gefahren wurden dort auch allgemeine Büß- und Bitt- 
gottesdienste abgehalten, etwa wenn eine Dürre oder eine Heuschreckenplage Hun- 
gersnot heraufbeschwor, oder wenn eine Seuche oder ein feindliches Heer das Leben 
des ganzen Volkes bedrohte. Dann trugen die Leviten zum Sühn- und Bittopfer die 
allgemeinen Bußspalmen, die Volksklagelieder und Bittgebete vor, die auch uns 
noch im Psalter vorliegen. 

Neben diesen öffentlichen Opfern und Gesängen konnte auch ein Einzelner, nur 
zusammen mit seinen Angehörigen, im Tempel ein Opfer mit Opfergesang veran- 
stalten. So erflehte ein Kranker vor Gott Gesundung, ein Bedrückter Errettung; ein 
unschuldig Angeklagter flüchtete sich vor ungerechten Richtern zu Jahwe, dem 
besonderen Anwalt der ins Unrecht gesetzten Armen. Für ein solches Bittopfer 
wählte dann der levitische Vorsänger aus seinem Psalmenbuch ein möglichst passen- 
des individuelles Klagelied und Bittgebet zum Vortrag aus. Solche persönlichen 
Lieder des Gottvertrauens bietet der Psalter Davids in besonders großer Zahl; sie 
gehören, wenigstens für uns Heutige, zu den schönsten Stücken des biblischen Psalters. 

Auch der Fromme, der allein in den Tempel kam, nur um gleichsam privat zu 
beten, wird sein Anliegen oft in einem Psalm ausgedrückt haben, den er auswendig 
wußte, oder doch in den Formeln und Wendungen der liturgischen Lieder. 

Nicht immer war es dem Frommen vergönnt, Gottes Nähe im Tempel von Jerusa- 
lem zu suchen. Er konnte • wie David • aus der Gottesstadt in die Wüste vertrie- 
ben sein; oder er war, wie der levitische Dichter des Psalmes 42, in die Berge des 
Libanon verbannt; oder er gehörte zu denen, die nach Babylon weggeführt waren. 
Aber auch fern von Gottes Wohnstätte drückten solche Fromme ihre Sehnsucht und 
ihre Bitten in Psalmen aus. Sie brachten dann ihre neuen Lieder mit nach Jerusalem 
zurück, und auch diese wurden in die Tempelpsalmodie, und schließlich ins Buch der 
Psalmen aufgenommen. 

Von allen Frommen kommt im Psalter dem König David die wichtigste Rolle zu. 
Nach der an vielen Stellen des Alten Testamentes festgehaltenen Überlieferung hat 



Psalmenfrömmigkeit einst und heute 361 

David selbst Psalmen gedichtet2. Nach dem späteren Zeugnis des Chronisten war der 
König geradezu der Begründer des Psalmengesanges an der neuen Kultstätte Jahwes 
in Jerusalem3. Diese Traditionen sind glaubwürdig. Denn, als David die Jebusiter- 
stadt Jerusalem erobert hatte, machte er sie zum politischen und religiösen Zentrum 
seines Reiches; darum ersetzte er die alte kanaanitische Kultstätte durch das heilige 
Zelt mit der Bundeslade Jahwes. Dann wird er das neue israelitische Zentralheilig- 
tum auch gleich mit Sängern und Kultliedern ausgestattet haben. Noch im endgültigen 
Psalmenbuch trägt ja fast die Hälfte der Lieder den Vermerk •ledavid", und diese 
Beischrift ist seit alters von David als Verfasser verstanden worden. Von daher hat 
das Buch denn auch den endgültigen Titel •Psalter Davids" erhalten. Dazu können 
im Psalter auch Dichtungen späterer davidischer Könige enthalten sein. Jedenfalls 
weisen viele Psalmen Züge auf, die einen königlichen Verfasser vermuten lassen. So 
erscheinen all diese Psalmen in einem bestimmten Sinn als davidisch. 

Davids Gestalt erstrahlt aber nicht bloß im Glanz des ersten und bedeutendsten 
Psalmendichters. Der König war auch der Begründer und Herr des Jahwe-Heilig- 
tums auf dem Sion, und die späteren Davididen waren nicht bloß Tempelherren, 
sondern auch die eigentlichen Träger des Kultes und der Psalmodie in Jerusalem. So 
war in mehrfacher Hinsicht jeder im Tempel gesungene Psalm ein Psalm Davids 
und der Davididen. Ja, in einigen Psalmen steht der Davidide nicht bloß als Schutz- 
herr und Autor über der Psalmodie, sondern ist selbst ihr erhabener Gegenstand. 
Diese Königspsalmen besingen den davidischen König als einzigartig erhöhten Statt- 
halter Jahwes. Gott selbst nennt ihn darin seinen Sohn und übergibt ihm die Herr- 
schaft, nicht bloß über sein Volk Israel, sondern über die ganze Welt, und zwar für 
alle Zeiten. Diese Erhöhung beruht nicht zuletzt auf einem Gottesspruch, den der 
Prophet Nathan dem König David übermittelte4. 

So wurde David, der gesalbte König Jahwes, zum Vater und Urbild jenes Mitt- 
lers, Retters und ewigen Weltherrschers, den spätere Geschlechter als den Gesalbten 
schlechthin, den Messias, bezeichneten und erwarteten. Diese messianische Verklä- 
rung erhöhte ihrerseits wieder die Hochschätzung der Psalmen und des ganzen Psal- 
menbuches, das den Namen Davids trug. So mußte der Psalter besonders denen zum 
Lieblingsbuch werden, die einen neuen, großen Davididen als Vollender der Königs- 
herrschaf t Gottes erwarteten. 

II. Frühchristliche Psalmenfrömmigkeit 

Aus diesem Kreis der Hoffenden ging dann die christliche Urgemeinde hervor, 
und sie erkannte nun den verheißenen Davididen in Jesus von Nazareth. Ein Wort 
des Auferstandenen sagte ihr ja ausdrücklich: •Alles muß erfüllt werden, was in den 
Psalmen über mich geschrieben steht" (Lk 24, 44). Und nach einem anderen Herren- 
wort hat David selbst im Buch der Psalmen über ihn, über Jesus Christus, geschrie- 
ben (Lk 20, 42), und zwar •im Heiligen Geiste" (Mk 12, 36), das heißt, in propheti- 
scher Verheißung. Demgemäß haben die ersten Christen den Psalter Davids ganz als 

2 1 Sam. 16, 18; 2 Sam. 1, 17•27; 3, 33f.; 23, 1•7; Sir. 47, 8. 
»   1 Chron,. 16, 4•37; 23, 5. 30; 25, 1•31; 2 Chron. 29, 30. 
4 2 Sam. 7, 8•17; Ps. 89 (88), 4f.; 20•38. 



362 Heinridi Sehneider 

messianische Prophetie gelesen und verstanden. In erster Linie sahen sie jene pro- 
phetischen Psalmen, die des Davididen göttliche Sendung und ewiges Amt schildern, 
als in Jesus erfüllt an. Manche Aussage fand für sie in Jesus Christus geradezu eine 
ungeahnt vollkommene Erfüllung. In Ps. 2 zum Beispiel verkündet der Davidide: 
•Es hat zu mir der Herr gesprochen: Du bist mein Sohn, ich habe heute dich gezeugt". 
Konnte man sich dieses prophetisch verstandene Wort vollkommener erfüllt denken 
als in der ewigen Geburt des Gottessohnes aus dem Vater? Weiter: Von Jesus Chri- 
stus sagt der Prolog des Johannesevangeliums: •Alles ist durch den Logos geworden, 
und ohne ihn ist nichts geworden, was geworden ist." Also hatte der Vater alles 
durch den Sohn geschaffen. Und alle Psalmen, die Gott als den Schöpfer der 
Welt preisen, galten somit auch für Christus. Endlich hatte Jesus vorausgesagt: Am 
Ende werde er auf dem Thron seiner Herrlichkeit das letzte Gericht über alle Völker 
halten (vgl. Mt 25, 31 ff.). Also hatte Gott auch das Endgericht dem Sohne über- 
tragen, und alle Psalmen, die das Gericht Gottes schilderten und androhten, konnten, 
ja mußten hinfort vom Gottessohne verstanden werden. 

Erleichtert wurde diese Übertragung durch die spätjüdische Gewohnheit, den 
Gottesnamen Jahwe nicht auszusprechen und dafür Adonai = der Herr, zu sagen. 
Für •Jahwe" wurde im griechischen Psalter dementsprechend meist Kyrios = der 
Herr eingesetzt. Kyrios = der Herr wird im Neuen Testament aber vornehmlich der 
Gottessohn Jesus Christus genannt. Er ist geradezu der Herr des Neuen Bundes, und 
schon in der Kindheitsgeschichte verkünden die Engel den Hirten: •Heute wurde 
auch in der Stadt Davids der Heiland geboren, er ist Christus der Herr" (Lk 2, 11). 

Wo immer nun die ersten Christen im Psalter von Gott als dem Kyrios, dem 
Herrn, hörten oder lasen, da dachten sie unwillkürlich an ihren Herrn, an Jesus 
Christus. Oft drängte das Evangelium selbst zu solchem christologischen Verständnis. 
Oder welcher Christ würde nicht an Jesus, den •rechten Hirten" (Jo 10, 11. 14), 
denken, wenn der Psalmist sagt: •Der Herr ist mein Hirt: es mangelt mir nichts ... 
Und wohnen werde ich im Haus des Herrn für lange Zeiten" (Ps 22,1.6)? 

Nun hatte Jesus aber in seiner Lehre, und noch mehr durch sein Leiden und Ster- 
ben, dem Bild des Heilbringers als Wesenszug das Leidenmüssen beigefügt. Immer 
wieder prägte er seinen Jüngern ein: •Der Menscheösohn muß vieles leiden und 
getötet werden" (Mk 8,31 u. ö.). Bei seinem Kreuzestod hatte er den 21. Psalm, 
jenes Klagelied des leidenden Gerechten, ausdrücklich auf sich bezogen, als er ster- 
bend die Eingangsworte sprach: •Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich ver- 
lassen!" (Mt 27,46). Diese Vorstellung vom heilbringenden Leiden gehörte nicht 
zum herrschenden Bild des messianischen Davididen. Darum wurde der 21. Psalm 
von den führenden Lehrern der Juden auch nicht messianisch verstanden, wohl aber 
von den Christen. So sagt Matthäus (27, 35) ausdrücklich: •Nachdem die Soldaten 
Jesus gekreuzigt hatten, verteilten sie seine Kleider, indem sie das Los warfen, damit 
erfüllt würde, was durch den Propheten gesagt ist: Sie haben meine Kleider unter 
sich geteilt und über mein Gewand das Los geworfen." Dieses prophetische Wort 
aber steht im Ps. 21. Gerade dieser Psalm ließ also die Christen erkennen: Im Psal- 
ter haben nicht bloß die Lieder vom erhöhten Davididen christologische Bedeutung, 
sondern auch die Psalmen vom leidenden Gerechten. Von da leitete die alte Kirche 



Psalmenfrömmigkeit einst und heute 363 

dann die Berechtigung ab, überhaupt alle individuellen persönlichen Klagelieder 
und Vertrauenspsalmen auf Jesus Christus zu beziehen. 

Die alten Christen verstanden also die meisten Psalmengattungen christologisch, 
nicht bloß die davidisch-messianischen Psalmen, sondern auch die Schöpfungs- 
hymnen, die Gerichtspsalmen und die sogenannten Klagelieder des einzelnen. Da- 
nach blieben von den großen Gattungsgruppen nur noch die Klage-, Dank- und 
Vertrauenslieder des Volkes und die Sionslieder übrig. DerWir-Stil der Volksklage- 
lieder machte es den Christen nun leicht, diese Gemeindepsalmen Israels der Kirche 
in den Mund zu legen. Sie beanspruchte ja, das wahre Israel zu sein. Was die Sions- 
lieder angeht, so war ihr gefeierter Gegenstand das von Jahwe zur Gottesstadt 
erwählte Jerusalem, oder näherhin der Tempel Jahwes auf dem Sion. Aber schon 
der hl. Paulus sieht die Vorstellung der Gottesstadt Jerusalem erst in der Kirche 
Christi endgültig erfüllt (Gal 4, 26), und der Autor des Hebräerbriefes überträgt 
•den Berg Sion" als eschatologisches Bild auf die Gemeinde des Neuen Bundes 
(Hebr 12, 23). Diese Typologie war dann Grund genug, die Sionslieder des Psalters 
hinfort der Ecclesia Christi in den Mund zu legen. 

Die Kirche der ersten drei Jahrhunderte verstand also die Psalmen Davids teils 
von Christus, teils von der Kirche. Diese beiden Verständnisweisen sind aber inner- 
lich aufs engste verbunden. Denn die Kirche, so empfanden es schon die alten Chri- 
sten, richtet als Braut ihre Lieder eben an Christus als ihren mystischen Bräutigam. 
Oder sie vereinigt sich als Leib Christi mit ihrem Haupte und bringt so ihren Lob- 
gesang durch Christus dem Vater dar. Dem frühchristlichen Psalmenverständnis 
liegt so ein einziges und einheitliches Prinzip zugrunde, das christologische. Daß dies 
eine wesentlich, ja zentral christliche Grundlegung ist, braucht kaum gesagt zu wer- 
den. Mit Recht war die frühe Kirche überdies der Auffassung: Das christologische 
Verständnis bedeutet im Grunde keine fremdartige Umdeutung der alttestament- 
lichen Lieder. Es knüpft vielmehr an die messianischen, eschatologischen und univer- 
salistischen Ansätze an, die schon im Psalter Davids selbst vorhanden sind, und führt 
sie in einem ganz bestimmten Sinne weiter. Oder in einem anderen Bilde: Das Psal- 
menverständnis in Jesus Christus bringt vorhandene Knospen zur Entfaltung und 
Blüte. Nach altchristlicher Überzeugung hatte der Vater unseres Herrn Jesus Chri- 
stus den Psalter Davids von Anfang an auf Jesus Christus hin ausgerichtet. Gerade 
darin sah die Urkirche auch das Wesen der Schriftinspiration?. Inspiration bedeu- 
tete für sie nicht bloß, daß David die Psalmen unter Eingebung des Heiligen 
Geistes verfaßt hatte, sondern vielmehr dies: Der Heilige Geist hat dem Psalter 
Davids einen Sinn eingegeben, der erst in Jesus Christus und der Kirche sein Ziel 
und seine Vollendung finden sollte. Auch hat der Gottesgeist die Psalmen zu einer 
solchen Aussageform gelangen lassen, daß die an sich alttestamentlichen Formen 
auch für wesentlich neutestamentliche Inhalte erstaunlich aufnahmebereit und trag- 
fähig waren. Gerade aus dieser prophetisch-christlichen Auffassung der Schrift- 
inspiration nahm die frühe Kirche die Legitimation, auch ganz schlichte Psalmworte 
mit christologischem Inhalt zu erfüllen. Sie verstand den Davidpsalter ganz und gar 
von Jesus Christus. 

8 Vgl. K. R a h n e r , Über die Schriftinspiration: Quaestiones disputatae 1, Freiburg s1958. 



364 Heinrich Schneider 

Dieses christologische Fsalmenverständnis war aber noch keine eigentliche Psal- 
menfrömmigkeit. Es hatte vielmehr zuerst dort seine genuine Stelle, wo man als 
Christ den Psalter nicht betete, sondern las und seine prophetische Botschaft zu ver- 
stehen suchte. Wenn die frühe Kirche hingegen betete und sang, so bediente sie sich 
• nach allem, was wir heute wissen • zunächst nicht der davidischen Psalmen, 
wenigstens nicht in der Art und dem Ausmaß, wie dies seit dem 4. Jahrhundert bis 
heute der Fall ist. Vielmehr gebrauchte man die Worte und Wendungen der Psal- 
mensprache in freier und selbständiger Weise und drückte damit die neuen, eigent- 
lich christlichen Inhalte aus. In der Kindheitsgeschichte nach Lukas haben wir meh- 
rere echt neutestamentlidie Psalmen dieser Art. So heißt es zum Beispiel im Magni- 
ficat der Gottesmutter: •Siehe von nun an preisen mich selig alle Geschlechter, weil 
Großes an mir tat der Mächtige, und heilig ist sein Name." Um solche christlichen 
Neudichtungen wird es sich dann auch gehandelt haben, wenn der heilige Paulus im 
1. Korintherbrief (14, 15) sagt: •Wenn ihr zusammenkommt und der Einzelne hat 
einen Psalm, so geschehe alles zur Erbauung"; oder wenn er die Christen ermuntert, 
•mit Psalmen und geistlichen Liedern dem Herrn zu lobsingen" (Eph 5, 19). 

Daneben werden aber die Judenchristen aus vertrauter Gewohnheit auch manchen 
Davidpsalm noch weitergebetet haben, besonders etwa die Hallel-Psalmen der Pas- 
chafeier (Ps 114•118), die Jesus Christus doch selbst im Abendmahlsaale gebetet 
hatte (Mk 14, 26). Aber diese Lieder der Überlieferung erfüllten sich für sie nun mit 
neuem, mit christologischem Sinn. Von da aus haben, wie u. a. der Pilgerbericht 
der (Silvia) Aetheria (um 393 n. Chr.) vermuten läßt6, allmählich weitere David- 
psalmen in die gottesdienstlichen Feiern speziell in Jerusalem Eingang gefunden, 
und diesem Vorbild folgten dann wohl auch andere Juden- und heidenchristliche 
Kirchen. Alle aber sangen die alttestamentlichen Psalmen nun im neuen christolo- 
gischen Verständnis, wie es • nach Justin und Irenäus • besonders Tertullian ent- 
wickelt hat7. Bald nach Tertullian sind dann jene christologischen Psalmenüber- 
schriften entstanden, die sich in vielen alten lateinischen Psalterien finden. Der 
häufigste Titel lautet hier: Vox Christi = Christus spricht, oder: Vox ecclesiae = 
die Kirche spricht8. So wurde das alte christologische Psalmenverständnis zur jahr- 
hundertelang gültigen Norm für die christliche Psalmenfrömmigkeit. Sie bildet auch 
heute noch den Grundton der christlichen Psalmodie. 

III. Die Renaissance des Davidpsalters im 4. Jahrhundert 

(1. die kursorische, zyklische Psalmodie.) Während die altkirchliche Liturgie zu 
den wechselnden Anlässen jeweils einige passende Psalmen auswählte • dieser 
Brauch lebt im Missale und Rituale Romanum bis heute fort • kam im 4. Jahrhun- 
dert die völlig neue Weise auf, eine Anzahl von Psalmen in fortlaufender Reihe, 
wie sie im Davidpsalter nacheinander folgen, •kursorisch" zu rezitieren. Diese kur- 

6 Silviae peregrinatio 4, 4; 14, 1 u. ö., bes. 10, 7 (CSEL 39, 52): Id nobis semper consuetu- 
dinis erat, ut ubicumque ad loca desiderata accedere volebamus... diceretur psalmus unus 
pertinens ad rem. 

7 Im einzelnen vgl. Dom P. S a 1 m o n OSB, Les •Tituli psalmorum" des manuscrits latins: 
Collectanea Biblica Latina XII (Rom 1959) S. 12•15. 

8 Die ganze Reihe bei S a 1 m o n , S. 55•74. 



Psalmenfrömmigkeit einst und heute 365 

sorisdie Psalmodie hat im wesentlichen bereits während des 5. Jahrhunderts die end- 
gültige, bis heute gepflegte Form erlangt. Wie es scheint, haben zuerst die Einsied- 
ler in den Wüsten Syriens und Ägyptens aus der fortlaufenden Psalterlesung ein 
kursorisches Psalmenbeten gemacht. Manche, besonders strenge Asketen beteten 
sogar den ganzen Psalter mit seinen sämtlichen 150 Psalmen in einer einzigen Nacht 
durch. Von den Anachoreten ging dann diese Form des Gotteslobes in die Kirchen 
der klösterlichen Gemeinschaften über, und dem Beispiel der Mönche folgten bald 
die Weltpriester und sogar erstaunlich viele Laien. Dabei legten die meisten als 
Norm den Wochenturnus zu Grunde, wonach der Psalter in jeder Woche einmal 
ganz durchgebetet wurde. 

Wie war es aber möglich, daß die christliche Kirche • eben im konstantinischen 
Jahrhundert ihres endgültigen Sieges • gerade das alttestamentliche Psalmenbuch 
zu ihrem wichtigsten Gebet- und Gesangbuch machte? Dazu haben mehrere Fakto- 
ren beigetragen. Im selben 4. Jahrhundert gelangte der Scheidungsprozeß zwischen 
kanonischen und nichtkanonischen Büchern der Bibel zum Abschluß. Dadurch stiegen 
die kanonischen Bücher, und mit ihnen auch der Psalter, im Ansehen, und man wollte 
• nach jüdischem Vorbild • im Gottesdienst nur noch kanonische Bücher zum Vor- 
trag zulassen. In diesem Sinn soll bereits das Konzil von Laodicea im Jahre 360 
bestimmt haben: •In der Kirche dürfen nicht irgendwelche selbstverfaßten Psalmen 
vorgetragen werden, sondern nur die kanonischen"9. Gegen die von Christen neu 
verfaßten Psalmen und Hymnen war die rechtgläubige Kirche besonders darum 
mißtrauisch, weil die Häretiker, vor allem die Gnostiker, ihre Irrlehren gerade 
durch neue Psalmen zu verbreiten suchten. 

Bei den Asketen kam dazu noch ein anderer Grund: Sie empfanden die kunstvolle 
Form der nichtbiblischen Hymnen und ihre verfeinerte Vortragsweise als Abfall 
vom ursprünglichen christlichen Geist, dem Geist der Einfachheit und Strenge. Dar- 
um müsse man, so forderten sie, zu den Davidpsalmen zurückkehren und dürfe auch 
diese nur schlicht rezitieren1». Diese asketische Welle ging im 4. Jahrhundert, wie 
wir wissen, über die ganze Christenheit hin. Sie hob den davidischen Psalter hoch 
empor und trug • nach patristischen Berichten • die PsalmenfrömmTgkeit nicht 
bloß in jede Kirche, sondern ins letzte christliche Haus. 

(2. Das aszetisch-mystische Psalmenverständnis.) Dies wäre natürlich unmöglich 
gewesen, hätten die Christen den alttestamentlichen Psalter nicht im neutestament- 
lichen Geiste gebetet. Die frühe Kirche verstand den Psalter hauptsächlich als Pro- 
phetie über Jesus Christus und sein Erlösungswerk. Dieses christologische Psalmen- 
verständnis wurde von der nachkonstantinischen Kirche übernommen. Doch kamen 
bedeutsame neue Gesichtspunkte hinzu. Neben den Mysterien des Glaubens suchte 
und fand man im Psalter nun auch Anregungen für das persönliche Christenleben. 
Gegenüber Gott oder dem Gottessohn schenkte man jetzt dem Menschen, als dem 
anderen Partner des religiösen Verhältnisses, größere Beachtung. Demgemäß ver- 

9 Enchiridion Biblicum, Rom 21954, S. 5, Nr. 11. 
10 Vgl. z. B. den Bericht der Mönche Johannes und Sophronius über ihren Besuch bei Abt 
' V\S ,«      ,?,•>      ',bt',J- B-  P '* r a ' ]uris ecclesiastici Graecorum historia et monu- 

rnenta I (Rom 1868) 220f. Ahnhch Cyrill   vonSkythopolis, Leben des Euthymius, 
hrsg. v.t.bchwartz,m: Texte u. Untersuch. 49, 2 (1939) 12. 



366 Heinrich Schneider 

stand man das Ich der individuellen Psalmen nicht mehr so ausschließlich von Chri- 
stus, sondern weitgehend vom menschlichen Beter selbst. Die alte Zeit nannte dies 
den moralischen Sinn der Psalmen, doch ist es weit mehr. 

Schon Origenes hatte dieses menschenbetonte Psalmenverständnis angebahnt, 
wenn er aus den Psalmen statt der Stimme Christi allenthalben die Stimme der 
christlichen Seele heraushören wollte11. Die großen Psalmenkommentatoren des 4. 
Jahrhunderts haben dann • wohl unter dem Einfluß des Mönchtums • die aszeti- 
sche und mystische Psalmenfrömmigkeit weiter ausgebaut. So erklärt der hl. Basilius: 
•Das Buch der Psalmen gibt Regeln für das Leben. Es berät einen, wie man handeln 
soll12." Und der hl. Athanasius klassifiziert die Psalmen geradezu nach den Bedürf- 
nissen und Pflichten des Christen; wörtlich sagt er einmal: •Jeder spricht die Psal- 
men so, als seien sie über ihn selbst geschrieben. Er fühlt sich so davon berührt, als 

spreche er selbst darin"13. 
•Als spreche er selbst darin", das bedeutet doch: Der christliche Psalmenbeter 

braucht mit dem Verfasser oder ersten Sprecher eines Psalmes nur sich selbst gleich- 
zusetzen, um einen Psalm richtig zu beten. Dadurch wurde die Psalmenfrömmigkeit 
für viele Stücke des Psalters dankenswert vereinfacht. Der Christ betet gewiß immer 
irgendwie vereint mit Christus und der Kirche. Aber er muß sich nicht mehr erst in 
die schwierige Geisteshaltung versetzen, zu sagen: •In diesem Psalter spricht Chri- 
stus. Aber ich nehme den himmlischen Christus in mich hinein und spreche nun die 
von Christus beseelten Worte"14. Vielmehr darf er schlicht und gerade in der Mei- 
nung psallieren: Ganz wie der arme Mensch, wie der Sünder und Büßer im davidi- 
schen Psalm, so will auch ich zu Gott reden! 

(3. Das wörtlich-historische Psalmenverständnis.) Mit diesem vereinfachten Ver- 
ständnis kommt der Christ in vielen Psalmen auch ihrem wörtlichen, ursprünglichen 
Sinn wieder näher. Im Anfang, als die Kirche im Psalter fast nur christologische Pro- 
phetie sah und fand, überging sie einfach mit Stillschweigen die zeitgeschichtlichen 
Stücke, die nichts Prophetisches zu enthalten schienen. Für welche konkrete geschicht- 
liche Situation ein Psalm geschaffen war, das kümmerte die frühe Kirche nicht. Auch 
erwog sie nicht, ob eine Vorhersage nicht schon in der alttestamentlichen Zeit ihre 
Erfüllung, oder wenigstens eine erste, wenn auch unvollkommene Erfüllung, gefun- 
den habe. Aber damals und heute mußte der Christ sich doch fragen: Wenn der 
Psalter letztlich auf die Kirche Christi hin inspiriert ist, können darin dann weite 
Strecken für den Christen wirklich nur noch ausgestorbene Wüste sein und bloß 
tödlicher Sand? Und warum durchläuft die christliche Psalmodie dann überhaupt 

noch diese Strecken? 
Erfreulicherweise wurden aber seit dem 4. Jahrhundert • vor allem in der antio- 

chenischen Schule • mehr und mehr Stimmen laut, die auch den speziell jüdischen 
und palästinensischen Elementen des Psalters einen Wert für das volle Psalmenver- 
ständnis der Christen zusprachen. Insbesondere bemühte sich Eusebius von Cäsarea 

11 Vgl. Balth. Fischer, Die Psalmenfrömmigkeit der Märtyrerkirche, Freiburg 1949, 
S. 15 u. 28. 12 Basil., In Ps 1, lf.: P. G. 29,211, deutsch nach Synkletika Grün OSB, Psalmengebet 
im Lichte des Neuen Testamentes, Regensburg 1959, S. 111. 

13 Athan., Epist. ad Marceil. 11 f.: P. G. 27, 21, deutsch nach S. G r ü n, S. 106. 
" Vgl. S.Grün, S. 115. 



Psalmenfrömmigkeit einst und heute 367 

(t 340) darum, die Psalmen in ihrem geschichtlichen Rahmen zu verstehen. Seine 
historische Interpretation hat auch die praktische Psalmenfrömmigkeit spürbar beein- 
flußt. Dies zeigen neue, im Geist des Eusebius geschaffene Psalmenüberschriften, die 
auch in alten lateinischen Psalterhandschriften stehen15. Während z. B. ein christolo- 
logischer Titel zu Ps. 1 lautet: •Ps. 1 bezieht sich geheimnisvoll auf Christus"16, be- 
zeichnet der eusebianische Titel den 1. Psalm als •Ermunterung zur Frömmigkeit 
und Warnung vor dem Gegenteil"17. Über Ps. 25 erscheint in vielen alten Psalterien 
der Titel: Vox ecclesiae = Stimme der Kirche. Die eusebianische Überschrift aber 
lautet: •Bittgebet dessen, der gottmäßig wandelt"18. 

Natürlich hätte sich ein historisches Psalmenverständnis, das über das Judentum 
nicht hinausblickte, in der christlichen Frömmigkeit nie ausschließlich durchsetzen 
können. Aber daran haben auch die antiochenischen Ausleger nie gedacht; doch 
meinten sie mit Recht: Wer die alttestamentliche Anfangsgeschichte der Psalmen 
nicht mitbeachtet, vermag auch ihre neutestamentliche Erfüllung nicht im ganzen 
Umfang zu verstehen. So konnte es sich einzig darum handeln, die historische Be- 
trachtungsweise ins christliche Psalmenverständnis einzubauen. In diesem Sinne be- 
mühte sich dann im 5. Jahrhundert besonders Theodoret von Cyrus, indem er das 
historisch-wörtliche Verständnis mit dem christologischen zu vereinen suchte19. Einen 
vorläufigen Abschluß dieser Entwicklung brachten die sogenannten Psalmenkatenen. 
Hier stellte ein frühmittelalterlicher Redaktor aus den Werken der Väter zu jedem 
Psalm bewußt die verschiedenen Auffassungen nebeneinander. So hatte der Psal- 
menbeter fast bei jedem Psalm die Wahl zwischen dem historisch-wörtlichen, dem 
christologischen, dem kirchlichen und dem moralisch-mystischen Verständnis. Für das 
tägliche Psalmengebet brachte diese Vielfalt aber nicht bloß Bereicherung, sondern 
auch Verwirrung. Was der Beter indessen viel nötiger brauchte • und heute noch 
braucht •, war eine einzige und einheitliche Grundauffassung, die für jeden Tag 
und für jeden Psalm, oder wenigstens für die meisten Psalmen, passend war. Ganz 
in diesem Sinne fordert auch P. Athanasius Miller, zweifellos einer der besten Psal- 
menkenner im Benediktinerorden: •Der allgemeine Gebetsgedanke muß im Vor- 
dergrund stehen"20. 

(4. Trinitarische Psalmen-Frömmigkeit.) Ein solches Grundverständnis ist meines 
Erachtens in dem Brauch enthalten, eine Psalmengruppe • wie im Osten • oder 
sogar jeden Psalm • wie im lateinischen Westen • mit der kleinen trinitarischen 
Doxologie abzuschließen, also mit: •Ehre sei dem Vater und dem Sohne und dem 
Heiligen Geiste." Dieser Brauch bürgerte sich spätestens im 5. Jahrhundert ein und 
ist auch heute noch festes Gesetz der liturgischen Psalmodie. Wenn die Schlußadresse 
an die allerheiligste Dreifaltigkeit gerichtet ist, so wird der Beter doch sichtlich 
angeleitet, den ganzen Psalm, und überhaupt die ganze Psalmodie an die drei gött- 
lichen Personen gemeinsam zu richten. Auf solche Weise lassen sich tatsächlich die 

15 Bei S a 1 m o n Serie IV, S. 121•131. 
16 •Primus psalmus ad Christi pertinet sacramentum", bei Salmon   S6rie II, S. 81. 
17 •Hortatio pietatis et exhortatio contrarii", bei S a 1 m o n S. 121. 
18 •Obsecratio eius qui secundum Deum proficit", bei S a 1 m o n S. 123. 
" Näheres bei S a 1 m o n , S. 26 f. 
20 A. M i 11 e r , Die Psalmen = Ecclesia orans, hrsg. von Abt Ildefons Herwegen, Bd. 4 

(Freiburg 1920) 55. 



368 Heinrich Schneider 

verschiedenen Intentionen erstaunlich gut vereinigen. Außerdem erlaubt dieses ein- 
heitliche Verständnis immer noch eine anregende Abwechslung. Wir können trotz- 
dem die Psalmodie zu Weihnacht speziell an Gott Vater richten, zu Ostern an den 
erhöhten Gottessohn, und zu Pfingsten an den Heiligen Geist. Die Psalmodie zum 
Heiligen Geist scheint mir überdies gerade dem Gotterlebnis des modernen Men- 
schen besonders entgegenzukommen. Auch liegt sie im Sinne des Herrenwortes: •Es 
kommt die Stunde, wo die wahren Anbeter den Vater anbeten werden im Geiste" 
(Jo 4, 23). 

Man sollte aber die drei göttlichen Personen auch beim Psalmengebet nicht zu sehr 
voneinander trennen, sondern ihr heilsökonomisches Zusammenwirken miteinbezie- 
hen21. Auch dazu leitet uns die christliche Psalmodie seit alters an. Schon früh schloß 
man nämlich das Psalmengebet mit einer eigenen Oration. In vielen alten Psalterien 
ist sogar nach jedem Psalm eine Oration eingeschaltet22, und noch heute endet jedes 
Psalmenoffizium mit einer solchen Kollekte, also einer Zusammenfassung. Diese 
Orationen sind in der Regel an Gott den Vater gerichtet, aber: •durch Jesus Chri- 
stus in der Einheit mit dem Heiligen Geiste." Dieser Schluß bringt doch zum Aus- 
druck: Der Beter soll die Psalmen in der Regel an Gott den Vater richten, aber: 
durch den Mittler, den Gottmenschen Jesus Christus, der uns Menschen näher steht. 
Endlich dürfen wir zu Gott Vater und dem Gottessohn gemeinsam psalmodieren 
•durch den Heiligen Geist", den der Vater und der Sohn uns auch als Mittler gesandt 
haben. Alle diese Gebetsweisen sind trinitarisch. Sie erlauben eine vielfältige Nuan- 
cierung unserer Psalmenfrömmigkeit und beruhen doch auf einer einheitlichen, 
immer gleichen Grundhaltung. 

IV. Psalmenfrömmigkeit heute 

Dieses trinitarische Psalmenverständnis ist, wie wir sahen, schon ein Erbe aus dem 
Altertum. Auch das Mittelalter hat an der Grundkonzeption nichts mehr geändert. 
So bleibt nur zu fragen: Genügt es auch noch dem modernen Psalmenbeter? Nach 
meiner Überzeugung ist die trinitarische Gebetshaltung im Grunde auch heute noch 
die beste. Aber natürlich müssen wir uns auf das rechte Psalmenverständnis ständig 
neu zurückbesinnen. Wir sollten immer möglichst bewußt durch Christus zu Gott 
sprechen. Dagegen scheint es mir weder gefordert noch nützlich, die frühchristliche 
These zu erneuern: Der eigentliche Sänger der Psalmen sei Christus; darum sollten 
wir sie aus dem Munde Christi beten. Auch scheint es mir den gewöhnlichen Beter 
nur zu ermüden, wenn er jeden Psalm im Blick auf •das Pascha Christi" verstehen 
soll2s. 

Was der herrschenden christlichen Psalmenfrömmigkeit aber weithin wirklich noch 
fehlt, ist eine richtige Vorstellung von der Entstehung und Funktion der Psalmen in 
ihrem heimatlichen Milieu. Was die antiochenische Schule für das historische Ver- 
ständnis geleistet hat, war ein für die damalige Zeit beachtlicher Anfang. Leider 

21 Vgl. H. de Lavalette, Dreifaltigkeit I. der Zugang, im Lex. f. Theol. u. Kirche III 
(Freiburg 21959) 543 f. 

22 Hrsg. von L. B r o u , The Psalter Collects, in: Henry Bradshaw Society, Bd. LXXXIII 
(London 1949); vgl. P. Salmon, Les •Tituli", S. 10. 

23 Dazu vgl. S. Sticker, Der vatikanische Psalter, Regensburg 1948, bes. S. 10•19. 



Psalmenfrömmigkeit einst und heute 369 

kamen diese Bemühungen aber sehr bald ins Stocken. Und seit der Zeit der Katenen 
begnügte man sich, die patristischen Einsichten nur noch zu konservieren. Erst die 
Neuzeit nahm die historische und biblisch-theologische Erforschung des Psalters erfolg- 
versprechend wieder auf. Zumal die exegetische Arbeit der neuesten Zeit hat unser 
Psalmenverständnis sehr bereichert und vertieft, und zwar nicht bloß für den Wort- 
laut, sondern auch für die Frömmigkeit und die Theologie der Psalmen. Mit Recht 
studieren wir bei den Gleichnissen Jesu die Bildhälfte bis in Detail, weil wir nur so 
die Lehre selbst erschöpfend verstehen. Wer ebenso auch bei den Psalmen das histo- 
rische Gewand beachtet, erlebt nicht selten bestürzt, was sie in ihrer Unmittelbarkeit 
auch dem modernen Christen noch zu sagen haben. Eine wirklich moderne Psalmen- 
frömmigkeit wird darum zuerst den ursprünglichen wörtlichen Sinn eines Psalmes 
zu erfassen suchen und diesen dann zum neutestamentlichen Vollsinn weiterführen. 
Mit Recht hat darum auch ein so lebensnaher Psalmenerklärer wie der frühere 
Mainzer Alttestamentier Edmund Kalt die Forderung erhoben: •Wer das Göttliche 
richtig verstehen will, muß zuvor das Menschliche an den Psalmen verstanden ha- 
ben ... Sie lassen sich nicht ohne Schaden des Verständnisses aus dieser natürlichen 
Gebundenheit lösen"24. Dies bedeutet aber: Dem Psalmengebet muß das Psalmen- 
studium vorausgehen; und zwischen Studium und Psalmodie sollte die Psalmen- 
betrachtung stehen. Das soll nicht heißen, Psalmenfrömmigkeit sei heute nur noch 
den Ordensleuten und dem Klerus möglich. Vielmehr sollten wir dafür gerade die 
Laien wieder gewinnen! 

In weiten Kreisen ist Psalmenfrömmigkeit ja durch die liturgische und biblische 
Erneuerungsbewegung wieder erweckt worden. Die deutschen Übersetzungen des 
Meßbuchs und Breviers und die daraus bereicherten Gebet- und Gesangbücher 
gewannen dem Psalmengebet weitere neue Freunde. Freilich bedarf diese neue Psal- 
menfrömmigkeit auch bei den Laien, ja gerade bei ihnen, der Grundlegung durch 
Erklärung, oder durch eigenes Studium und durch Betrachtung. Das beste Hilfsmittel 
dafür scheint mir immer noch der Psalmenkommentar von Edmund Kalt zu sein. 

Noch mehr Eifer sollten dem Psalmenstudium natürlich die widmen, die das Bre- 
viergebet als tägliche Pflicht auf sich genommen haben. Doch stellt mancher von 
ihnen mit einigem Recht die Gegenfrage: Woher soll ich die Zeit nehmen, um die 
rund 25 Psalmen, die ich jeden Tag absolvieren muß, wirklich besinnlich und fromm 
zu beten? Und wann komme ich zu Psalmen-Studium und -Betrachtung? Um hier zu 
helfen, sollte das tägliche Deputat an Psalmen drastisch verringert werden. Wirklich 
gehen ja die Reformpläne, die zur Zeit erwogen werden, in dieser Richtung, und wir 
haben Grund, vom kommenden Konzil hier Abhilfe zu erhoffen. Denn gewiß gilt 
auch heute noch, was schon der deutsche Kaiser Ferdinand I. in seinem Reformations- 
libell vom Jahre 1562 schrieb: •Es ist besser, nur fünf Psalmen, aber in Lauterkeit 
des Herzens und froher Heiterkeit des Geistes zu singen, als das ganze Psalterium 
mit Kümmernis und Traurigkeit im Herzen zu rezitieren"25. 

24 E. K a 11, Die Psalmen: Herders Bibelkommentar. Die Heilige Schrift für das Leben 
erklärt, Bd. VI (Freiburg 21937) 9. 

25 Originaltext bei B. F i s c h e r , Ein Leitwort zur Brevierreform aus dem Reformations- 
libell Kaiser Ferdinands I. vom Jahre 1562, in: Universitas, Festschrift für Bischof A. Stohr 
hrsg. v. L. Lenhart, Bd. I (Mainz 1960) 436. 




