Der Christ und die Siinde

nach der Lehre des ersten Johannesbriefes

Von Karl Wennemer SJ, Frankfurt am Main

Der erste Johannesbrief ist das Schreiben eines besorgten Hirten an seine Gemein-
den in Kleinasien, um sie angesichts der Gefahren, die ihr von seiten der gnostischen
Irrlehre drohten, im rechten Glauben zu erhalten und zum Streben nach christlicher
Vollkommenheit, zum ,Wandel im Licht* (vgl. 1, 5 ff.) zu ermutigen. Die Irrlehre
16ste die Gestalt Christi auf in den Menschen Jesus und in den vom Himmel gekom-
menen Christus; letzterer habe sich erst bei der Taufe mit Jesus verbunden und sei
vor dem Leiden von ihm gewichen. Dreimal setzt Johannes an (2, 18-28; 4, 1-6;
5, 5-12), um dieser haretischen, die Substanz des Glaubens preisgebenden Christolo-
gie zu begegnen. Jesus Christus ist nur einer; er ist der im Fleisch gekommene Got-
tessohn, der auch am Kreuz in seinem angenommenen Fleisch die Erlésung voll-
brachte. Zum ,Wandel im Licht* muflte das Gottesvolk allezeit ermahnt werden.
Aber durch die gnostische Irrlehre wurde diese Notwendigkeit noch verschirft. Die
Gnostiker hielten sich dem Kern ihres Wesens nach fiir der oberen, himmlischen
Welt entstammend, dem Fleisch nur durch ein tragisches Geschick verbunden, un-
erreichbar und unbefleckbar durch alles, was in diesem siindigen Fleisch geschehen
mochte, und deshalb nicht erlésungsbediirftig von Stinden, physisch fiir die Rettung
in das Pleroma (die heimatliche, g6tiliche Welt) durch die reine Heilsverkiindigung
des in Jesus erschienenen Retters Christus bestimmt. Solche Anschauungen, die ent-
sprechend der falschen Christologie das wahre Menschenbild so sehr entstellten,
stehen im Hintergrund der Teile des Briefes (1, 5-2,17; 2, 29-83, 24; 4, 7-5,4), in
denen der Apostel den Christen das ethische Ideal des Menschen vor Augen stellt
und seine ,Kinder in Christus® zum rechten Wandel ermahnt. Dabei konnte es —
auch mit Riicksicht auf die verbreiteten Irrtitmer — nicht ausbleiben, daf Johannes
das Verhaltnis des Christen zur Siinde erorterte. Die Stellen, die hier in Frage kom-
men, sind vor allem 1, 7-2, 2; 3, 4-10 und eine Stelle im Nachtrag: 5, 16-18.

Als erstes betont Johannes, daf} die Siinde auch im Leben des Christen noch eine
dunkle Realitat ist, die er nicht — wie die Gnostiker — stolz iibersehen oder ver-
neinen darf, die er vielmehr demiitig erkennen, anerkennen und im Weg der Bufle
in Christus durch Gottes verzeihende Liebe immer wieder austilgen mufl. Diese Hal-
tung gehoért nach dem Apostel wesentlich zuom Wandel im Licht: ,Wenn wir im
Lichte wandeln, wie er selbst im Lichte ist, (dann) haben wir Gemeinschaft mitein-
ander, und das Blut Jesu, seines Sohnes, reinigt uns von jeglicher Stinde (1, 7). Un-
mittelbar vorher (v. 6) hatte Johannes gesagt, dafl, wer in der Finsternis wandelt,
d. h. seinen Wandel grundsitzlich bestimmen 1af8t durch die Siinde, keine Gemein-
schaft haben kann mit Gott (der ja wesentlich ,Licht*, heilige, sich mitteilende Liebe
ist, v. 5) und daher, so diirfen wir hinzufiigen, auch nicht von Gott durch Jesu Blut
von Siinde gereinigt wird. Wenn wir aber Gottes Licht in unserm Leben sich aus-
wirken lassen, uns nicht in selbstsiichtiger Haltung und gottwidrigem Werk in uns
verschlieBen, sondern uns in hingebender Liebe fiir Gott und den Nachsten 6ffnen,



Der Christ und die Siinde nach der Lehre des ersten Johannesbriefes 371

so haben wir ,Gemeinschaft miteinander®, stehen wir in jener Heilsgemeinde, die
in Jesus Christus durch die Kraft der géttlichen Liebe lebt; stehen somit auch in
Gemeinschaft mit Gott, dem Herrn und Vater dieser Gemeinde, des Gottesvolkes.
In solcher Gemeinschaft gilt auch, dafl ,das Blut Jesu, seines Sohnes, uns von jeg-
licher Siinde reinigt“, d. h., da Gott um des Opfertodes seines Sohnes willen uns
die Siinden vergibt und von der Macht der Siinde befreit. Damit ist das Thema
»Stnde und Christ“, das nun bis 2, 2 beibehalten wird, eingefiihrt.

An sich wird dies Thema hier, wo zum Wandel im Licht aufgefordert wird (vgl
auch 2, 8-11), nicht gerade erwartet. Aber der Apostel mufite darauf eingehen, weil,
wie eingangs schon dargelegt, die christlichen Gemeinden durch die Parolen der
falschen Gnosis von absoluter Siindlosigkeit beunruhigt wurden. Konnten diese un-
widersprochen in sie eindringen, war Gefahr, dafl auch die Glaubigen die Siinde
nicht mehr ernst nahmen und sich nicht mehr in ehrlicher Bufle von ihr zu reinigen
suchten. Daher wendet sich Johannes in einem parallel gebauten Doppelsatz (v. 8
und v. 10) gegen den folgenschweren Irrtum der Gnostiker, deren Stimme in dem
»,Wenn wir sagen“ (= wenn man sagt) laut wird: ,Wenn wir sagen: Wir haben
keine Sinde, betriigen wir uns selbst, und die Wahrheit ist nicht in uns“ (v. 8); und
abermals: ,Wenn wir sagen: Wir haben nicht gesiindigt, so machen wir ihn (Gott)
zum Liigner, und sein Wort ist nicht in uns“ (v. 10). Auch der Christ kann den Weg
des Heils nur gehen in ehrlicher Selbsterkenntnis und in aufrichtigem Bekenntnis
seiner Schuld: , Wenn wir unsere Siinden bekennen, so ist er treu und gerecht, dafl
er uns die Siinden nachldfit und uns von jeder Ungerechtigkeit reinigt® (v. 9). Gottes
Treue und Geredhtigkeit verbiirgen einem aufrichtigen Bekenntnis Vergebung. Seine
Treue, weil er sein Wort gegeben hat, dafl er den reumiitigen Siinder in Gnaden
aufnehmen werde; vgl. Prov 28, 13; Ps 32, 5; Lk 15; Jo 20, 21-23. Seine Gerechtig-
keit, weil er es seinem heiligen und barmherzigen Wesen gleichsam schuldet, dem
buffertigen Siinder (im Gegensatz zum unbufifertigen) zu verzeihen. Das geforderte
Bekenntnis ist natiirlich ein Bekenntnis, das Gott abgelegt wird. Es scheint aber, daf}
Johannes nicht nur an ein rein inneres Bekenntnis denkt; das Verbum, das er braucht
(homologein) besagt an sich ein aufleres Aussprechen; so verwendet er es noch sonst
firr das Bekenntnis des Glaubens; vgl. 1 Jo 2, 23; 4, 2. 15; Jo(-evangelium) 9, 22;
12, 42. Der Plural ,unsere Siinden“ mag dazu den Gedanken an ein ins einzelne
gehendes Bekenntnis nahelegen. Wir werden wohl an ein gegenseitiges Bekenntnis
der Siinden {vgl. Jak 5, 16) im Gottesdienst und an ein entsprechendes Gebet fiir-
einander zu denken haben. Damit ist noch nicht gesagt, dafl dies Bekenntnis mit
sakramentaler Lossprechung verbunden war. Der Text bietet dafiir nicht die not-
wendige Beweisgrundlage.

Widhtig fir unser Thema ist die Feststellung, dafl der Apostel von Siinden der
Christen spricht. Er wendet sich ja an die Glieder seiner Gemeinden; ja er schliefit
sich selbst mit ein: ,das Blut Jesu reinigt uns...“ (v. 7); ,wenn wir unsere Siinden
bekennen . . .“ (v. 9). Falsch wire es, anzunehmen, es handle sich nur um Siinden des
vergangenen, vorchristlichen Lebens. Die Christen miissen bekennen, dafl sie Siinden
haben (v. 8-10), und daf sie nicht nur einmal (in der Taufe) von den Siinden ihres
fritheren Lebens befreit wurden, sondern immer noch in der christlichen Gemein-
schaft sich reinigen lassen miissen durch Jesu Blut (v. 7). Auch sonst setzt Johannes



372 Karl Wennemer

in seinem Brief die Siinde des Christen als sehr reale Gegebenheit voraus. So gleich
zu Beginn des zweiten Kapitels: ,Wenn jemand siindigt, so haben wir einen Fiir-
sprecher ...“ (2, 1); ebenso 5, 16, wo zum Gebet fiir fehlende Briider aufgefordert
wird; 3, 20 spricht von dem Fall, daf} ,unser Herz uns verurteilt”. Und wenn die
Siinde nicht eine auch den Christen bedrohende Wirklichkeit wire, weshalb dann die
Warnung vor der Liebe zur ,Welt“ (2, 15-17), die Mahnung, in Christus zu blei-
ben, um bei seiner Wiederkunft nicht beschdmt zu werden (2, 28), die Aufforderung
sich zu reinigen und zu heiligen (3, 3)?

Gewifl wird man, weil der Apostel von der bleibenden Siindhaftigkeit und Bufi-
pflicht aller Christen spricht, den Begriff der Siinde so weit fassen miissen, dafl er
auch das, was wir heute lafliche Siinde nennen, miteinbegreift; in diesem Sinn wer-
den wir zumindest auch das Wort des hl. Jakobus verstehen miissen: ,, Vielmals fehlen
wir alle® (Jak 3, 2). Aber es wire wiederum nicht recht, von der Siinde des Christen
die schweren Siinden entweder prinzipiell oder doch praktisch auszuschliefen. Jo-
hannes fordert jedenfalls dazu auf, fiir den christlichen Bruder zu beten, den man
eine schwere Siinde begehen sieht (1 Jo 5, 16); er fiigt ja bei: ,er wird ihm das Leben
geben“. Ob man hier als Subjekt des Satzes den firbittenden Bruder ansieht, der
durch sein Gebet dem fehlenden Bruder von Gott das Leben der Gnade erwirkt,
oder ob man direkt an Gott denkt, der auf das Firbittgebet hin das Leben schenkt,
es wird auf jeden Fall der Fehltritt eines christlichen Bruders vorausgesetzt, der ihm
das iibernatiirliche Leben, die Verbindung mit Gott geraubt hat, also eine schwere
Siinde in unserm heutigen Verstindnis. Dagegen kann man nicht geltend machen,
daff Johannes an derselben Stelle dies Fiirbittgebet nur fordert fiir einen Christen,
der ,eine Siinde begeht, die nicht zum Tode ist“ (5, 16). Denn unser Begriff von
schwerer Siinde oder Todsiinde deckt sich nicht mit der johanneischen ,Siinde zum
Tode“. Letztere ist eine so hoffnungslose siindige Haltung, die normaler Weise zum
ewigen Tode fithrt. Solche Siinde wire gewifl gegeben bei volligem Abfall von
Christus durch Unglauben oder Irrglauben, wohl auch bei vélligem Abfall vom
Geist Christi in der Lebensfithrung. Da geht es nicht mehr um Schwachheitssiinden,
sondern um Siinden wider den Geist. Da kann auch keine Rede mehr sein vom Wan-
del im Licht. Johannes verbietet in solchen Fillen nicht das Fiirbitigebet; er sagt
auch nicht, daf eine Umkehr vollstindig ausgeschlossen sei. Aber er fordert nicht
zum Bittgebet auf, wohl deshalb nicht, weil ein solcher Siinder sich des Furbittge-
betes der christlichen Gemeinschaft unwiirdig macht, und weil eine Erhorung viel
schwerer zu erlangen ist.

Daraus, daff Johannes gegen die gnostischen Falschlehrer die Siinde als Realitit
im Leben des Christen hinstellt, darf nicht eine 14dssige Reaktion gegen die Siinde
auf seiner Seite gefolgert werden. Im Gegenteil, alles, was er von 1,5 an sagt,
zielt darauf, den Abwehrwillen der Christen gegen die Siinde zu stirken: ,Meine
Kindlein, dies schreibe ich euch, damit ihr nicht siindigt” (2, 1a). Die Irrlehrer waren
bei ihrer iiberheblichen Behauptung eigener Unsiindlichkeit nur zu sehr in Gefahr,
einer unverantwortlichen Sorglosigkeit des Wandels, ja einem offenbaren Liber-
tinismus zu verfallen. Da sollen die Christen auf der Hut sein. Gerade weil sie aus
Erfahrung wissen kénnen, dafl sie aus Schwachheit noch siindigen, anderseits aus dem
Glauben zugleich wissen, daf} sie zam Wandel im Licht, zu gottahnlicher Heiligkeit



Der Christ und die Siinde nach der Lehre des ersten Johannesbriefes 373

berufen sind, miissen sie sich alle Mithe geben, die Siinde zu meiden. Der Apostel
kennt aber die Schwachheit seiner Kinder. Daher fiigt er dem Wort der Ermahnung
noch ein Wort des Trostes bei: ,Hat aber einer gesiindigt, so haben wir einen Fiir-
sprecher beim Vater, Jesus Christus, den Gerechten. Er ist die Sithne fiir unsere Siin-
den, doch nicht nur firr die unseren, sondern fir die der ganzen Welt* (2, 1b-2).
Der Christ soll also nach der Stinde nicht mutlos werden. Er soll die Siinde gewif§
nicht iibersehen oder fur unerheblich halten, er soll sie erkennen als das, was sie ist;
aber er soll mit der Reue das Vertrauen zu Gott, dem Vater verbinden. Er kann
uneingeschranktes Vertrauen auf die Ausldschung der Siinde durch Gottes Barm-
herzigkeit haben. Denn Gott hat ihm in seiner Liebe einen ,Beistand“ oder ,Fiir-
sprecher (paraklétos) bei sich geschenkt, seinen menschgewordenen, erhéhten Sohn.
Wie jener in seinem Erdenwandel sich der Menschen vor Gott angenommen hat, so
tritt er auch nach seinem Heimgang noch beim Vater fiir sie ein, wenn sie gesiindigt
haben (vgl. Rém 8, 34; Hebr 7, 25). Er kann wirksame Fiirbitte einlegen, weil er der
absolut Heilige und Gerechte ist, und weil er als der Heilige und Gerechte durch sein
Opfer alle Sinden der Menschen, seiner Briider, gesithnt hat. So ist er in seiner
Person ,die Sithne (hilasmos) fir unsere Siinden“ geworden, dessen Sithne sich nun,
wahrend er beim Vater fiir uns eintritt, fortwdhrend auswirkt in der Entsiindigung
der Menschen, aller derer, die nach begangener Schuld im Glauben an Christus sich
reumiitig und mit Vertrauen an Gott um Verzeihung wenden.

Es ist nun merkwiirdig, dafl gerade in der Schrift des Neuen Testamentes, in der
so sehr die Stindlichkeit des Christen betont wird, gleichzeitig, wie in keiner anderen,
scheinbar das Gegenteil, seine Stindenlosigkeit, ja, seine Unfahigkeit zum Siindigen
ausgesprochen wird. Johannes schreibt im dritten Kapitel: ,4 Jeder, der die Siinde
tut, tut auch die Gesetzlosigkeit, ja die Stinde ist die Gesetzlosigkeit. 5 Und ihr wifit,
dal jener erschienen ist, um die Siinden zu beseitigen, und Siinde gibt es nicht in
ihm. 6 Jeder, der in ihm bleibt, siindigt nicht; jeder, der siindigt, hat ihn nicht
geschaut und nicht erkannt. 7 Kinder, niemand fithre euch irre! Wer die Gerechtig-
keit Gibt, ist gerecht, so wie jener gerecht ist. 8 Wer die Siinde tut, ist vom Teufel,
weil der Teufel von Anfang an siindigt. Dazu ist der Sohn Gottes erschienen, um
die Werke des Teufels zu zerstéren. 9 Jeder, der aus Gott gezeugt ist, siindigt nicht,
weil sein (Gottes) Same in ihm bleibt, und er vermag nicht zu siindigen, weil er aus
Gott gezeugt ist. 10 Daran sind die Gotteskinder und die Teufelskinder deutlich zu
erkennen. Jeder, der nicht die Gerechtigkeit iibt, ist nicht von Gott, und besonders
der seinen Bruder nicht liebt.“ Im 5. Kapitel (v. 18) kommt Johannes noch einmal
auf dies Thema zuriick: , Wir wissen, dafl jeder, der aus Gott gezeugt ist, nicht siin-
digt, sondern derjenige, der aus Gott gezeugt wurde, bewahrt ihn, und der Bése fafit
ihn nicht an.®

Es miissen zunéchst einige Erklarungen zum Text gemacht werden. In v. 4 hat der
Begriff der ,Gesetzlosigkeit” (anomia), obgleich er sonst in der Schrift oft synonym
mit dem Siindenbegriff verwandt wird, eine besonders scharfe Bedeutung. Von seiten
der Irrlehre (vgl.v.7: ,Niemand soll euch irre fihren“) bestand die Tendenz, die
Siinde zu verharmlosen. Dem wirkt der Apostel dadurch entgegen, dafl er Sinde mit
Gesetzlosigkeit gleichstellt. Inwiefern dieser Begriff gegeniiber dem der Siinde einen
besonders verabscheuungswiirdigen Sinn erhalten hatte, wird verschieden erklirt.



874 Karl Wennemer

Ansprechend ist die Ansicht, dafl Gesetzlosigkeit (anomia) im christlichen Raum sich
entwickelt hatte zur Bezeichnung des Satanischen, das sich besonders in der Endzeit
auswirken wird!. Der Antichrist heifit ,der Mensch der Gesetzlosigkeit* (2 Thess
2,3), ,der Gesetzlose“ (2 Thess 2, 8); und ,das Geheimnis der Gesetzlosigkeit® ist
nach Paulus schon wirksam (2 Thess 2, 7). Danach wiirde Johannes sagen: In jeder
Siinde liegt etwas von der Gottwidrigkeit Satans, und jeder, der siindigt, erweist
sich als bestimmt von des Teufels Bosheit. Diese Deutung stimmt gut zu der paralle-
len Aussage in v. 8: ,Wer die Siinde tut, ist vom Teufel“, hat die Natur des Teufels,
denn ,der Teufel siindigt von Anfang an“; ist , Teufelskind“ (vgl. v. 10); oder nega-
tiv ausgedriickt, ,ist nicht von Gott* (v. 10), ,hat ihn (Christus) nicht geschaut und
nicht erkannt* (v. 6b), mag er noch so sehr, wie die Irrlehrer wegen ihrer angeb-
lichen Gnosis es taten, sich der Gemeinschaft mit Gott und Christus rithmen.

Im Gegensatz dazu steht die andere Aussage: ,]Jeder, der die Gerechtigkeit iibt,
ist aus ihm (Gott) gezeugt® (2, 29); oder ,wer die Gerechtigkeit iibt, ist gerecht, wie
jener (Christus) gerecht ist“ (3, 7). Der letzte Satz will auch auf die Wesensbestimmt-
heit dessen, der Gerechtigkeit iibt, hinweisen: Er hat etwas von der Art Christi an
sich, des absolut Gerechten und Heiligen, in dem ,es Siinde nicht gibt* (v. 5), der
im Auftrag Gottes erschienen ist, ,um die Siinde zu beseitigen® (v.5), ,um die
Werke des Teufels zu zerstoren“ (v. 8b). Die Absicht des Apostels geht in diesen
Antithesen offenbar dahin, das untriigliche Kriterium fiir die Gotteskindschaft und
die Teufelskindschaft an die Hand zu geben2. Die Worte kbnnen triigen iiber den
wahren Charakter des Menschen. Seine Werke, sein Tun macht ihn offenbar. Wie
Christus selber gesagt hat: ,An ihren Friichten werdet ihr sie erkennen® (Mt 7, 20).
Ob einer im Licht Gottes ist oder in der Finsternis des Satans, entscheidet sich letat-
lich daran, ob er Christus in der Liebe nachfolgt oder nicht: ,Wer sagt, er sei im
Lichte, und seinen Bruder hafit, ist bis jetzt in der Finsternis. Wer scinen Bruder
liebt, bleibt im Licht, und keinen Anstof} gibt es fir ihn* (2, 9-10).

Im Rahmen dieser Antithesen kann nun Johannes auch umgekehrt aus der Wesens-
art den Wandel folgern, und da stoflen wir auf die Sitze, die der von ihm sonst so
sehr betonten Siindlichkeit auch des Christen scheinbar entgegenstehen: , Jeder, der
in ihm (Christus) bleibt, siindigt nicht“ (v. 6); ,jeder, der aus Gott gezeugt ist, tut
keine Siinde, weil sein (Gottes) Same in ihm bleibt, und er vermag nicht zu siin-
digen, weil er aus Gott gezeugt ist* (v.9); ,wir wissen, dafl jeder, der aus Gott
gezeugt ist, nicht siindigt, sondern derjenige, der aus Gott gezeugt wurde, bewahrt
ihn, und der Bése faft ihn nicht an“ (5, 18). Hier wird das Nichtsiindigen, ja, das
Unvermégen zu siindigen nicht aus der eigenen Natur, auch nicht aus dem eigenen,
angeblich der himmlischen Welt entstammten ,Geist“ (pneuma) hergeleitet, sondern
einzig aus der Gnade der Geburt aus Gott. Durch diese bei der Taufe vollzogene
Wiedergeburt (Jo 3,8-6) sind wir hineingetauft worden in den mystischen Leib
Christi, haben Teil an seinem und des Vaters Geist, im Sohn zur Sohnschaft oder
Kindschaft in bezug auf Gott erhoben (Eph 1, 5). In solcher Verbindung mit Christus
sind wir nicht nur der géttlichen Vergebung fiir begangene Febler und Siinden ge-

1 R.Schnackenburg, Die Johannesbriefe, Herder 1953, 165.
2 W. Nauck, Die Tradition und der Charakter des ersten Johannesbriefes, Tibingen
1957, 15—26. ’



Der Christ und die Siinde nach der Lehre des ersten Johannesbriefes 375

wif}, sondern haben auch durch den Geist Christi eine Gnadenkraft in uns, durch die
wir, der zwingenden Macht der Siinde entnommen, uns bewahren kénnen vor ,den
Werken des Teufels®. Deshalb sagt Johannes, daff ,jeder, der in ihm (Christus)
bleibt, nicht siindigt (v. 6), weil eben Christus, der Gottessohn, ,der (von Ewigkeit)
aus Gott Gezeugte®, ,den (in Gnade) aus Gott Gezeugten® vor der Siinde ,bewahrt®
(5, 18); er ist ja ,grofer als der in der Welt® (der Teufel); vgl. 1 Jo 4, 4. Christus
bewahrt uns durch den géttlichen ,Samen®, den Heiligen Geist, der seit der Taufe
in uns ,bleibt® (1 Jo 3, 9). In Anbetracht solcher Gnadenfiille und Gnadenkraft wagt
Johannes den Satz: ,Wer aus Gott gezeugt ist, . . . vermag nicht zu siindigen® (3, 9).

In der Deutung von 5, 18 sind wir der bestbezeugten Lesart (,bewahrt ihn“, statt
sbewahrt sich“) gefolgt. Johannes unterscheidet dann die durch die Gnade aus Gott
gezeugten Gotteskinder von dem, der in einziger Weise aus Gott gezeugt wurde. So
erhilt man den mit den Ausfithrungen des Apostels in 3, 4-10 sehr gut iibereinkom-
menden Sinn: Christus, der Sohn von Natur, bewahrt den Christen, den Sohn Got-
tes aus Gnade, in der Lebensgemeinschaft mit Gott. So ergibt sich auch 5, 18 die in
3,4-10 herrschende Antithese: Christus, der vor Siinde bewahrt — der Bése (der
Teufel), der zur Siinde verleitet, aber die Gotteskinder nicht antasten kann. Zugun-
sten dieser Auffassung kann auch Apoc 3, 10 verglichen werden, wo Christus spricht:
»Weil du das Wort vom standhaften Harren auf mich bewahrt hast, werde auch ich
dich bewahren vor der Stunde der Priifung, die iiber den ganzen Erdkreis kommen
wird, um die Bewohner der Erde zu erproben®; ferner Jo 17, 11-12, wo die Bitte um
Bewahrung der Jiinger Inhalt des Gebetes ist, das Christus an den Vater richtet.

Durch die Zeugung ans Gott hat der Christ ,den Samen* (das sperma) Gottes
bleibend in sich (3, 9). Das ist ein bildlicher Ausdruck, womit sonst gelegentlich in
der Schrift das Wort Gottes bezeichnet wird (vgl. Mt 18, 3ff.; 13, 24 f.; 1 Petr 1, 23;
Jak 1,18). Manche Ausleger verstehen denn auch unsere Stelle vom Wort Gottes.
Man kann dafiir auf 1 Jo 2, 14 hinweisen, wo Gottes Wort als Kraftquelle der Gliu-
bigen erscheint (vgl. auch 1, 10; 2, 5. 24; 1, 8; 2, 4). Aber wahrscheinlicher ist doch
die Deutung anf den Heiligen Geist, der in der Taufe mitgeteilt wird (Jo 1, 33;
3,5-6; 4,10-14; 7,87-39; 1 Joh 3, 24b; 4, 13; 5, 5-6); er ist nach 1 Jo 2, 20. 27 das
»5albol* (chrisma), das die Gldubigen von Christus empfangen haben, das sie in die
Wabhrheit Christi einfithrt und sie belehrt, wie Christus es verheifien hat (Jo 16,
12-15); er ist ja ,der Geist der Wahrheit“ (Jo 16,13), ja, wie Christus, ,die Wahr-
heit (1 Jo 5, 6). Durch ihn wird Gottes Wort, Gottes Wahrheit in den Glaublgen
zuinnerst mitgeteilt und eine ihr Leben gottlich bestimmende Macht.

Nun ist aber eine Antwort zu versuchen auf die Frage, wie die gegensitzlichen
Aussagen von der Siindhaftigkeit und Siindenlosigkeit des Christen verstanden wer-
den konnen, ohne daf sie sich gegenseitig aunsschlieBen. Dafl sachlich ein wirklicher
Widerspruch da ist, kann ja nicht angenommen werden, wohl aber, dafl eine starke
Spannung zwischen ihnen besteht. Und man darf diese Spannung auch nicht allzu
vorschnell auflésen. Man kann zunichst nicht an der Tatsache riitteln, dafl nach
Johannes Christen noch siindigen, ja, auch noch schwer siindigen kénnen, so daf§ sie
dauernd angewiesen sind auf die Reinigung durch Jesu Blut, auf die erbarmende
Verzeihung Gottes. Das wird ja auch durch die Erfahrung bestitigt und obendrein
durch die Lehrentscheidungen der Kirche (vgl. Canon 6-8 des Concilium Milevita-



376 Karl Wennemer

num D 106-108 und Canon 23 der Sessio VI. des Konzils von Trient D 833). Ander-
seits miissen die Aussagen, daf der Christ nicht siindigt, nicht siindigen kann, einen
wahren Sinn haben, den man nicht ungebiihrlich abschwichen darf, etwa dahin, daf}
damit nur eine Ermahnung zur Meidung der Siinden oder nur ein Nicht-Siindigen-
Diirfen ausgesprochen sei, noch auch willkiirlich einschrinken darf, indem man den
Kreis der dem Christen unméglichen Siinden auf die schwersten Siinden oder auf
cine dauernde, schwer siindhafte Haltung beschrinkt; der Apostel sagt ohne solche
Einschrankung einfachhin, dafl der aus Gott Geborene nicht sindigt, nicht sindigen
kann.

Wir haben oben schon in der Auslegung gesehen, dafl Johannes ,die Unfahigkeit
zum Siindigen als notwendige Konsequenz aus jenem géttlichen Lebensprinzip be-
trachtet, das er seit der in der Taufe erfahrenen Gotteszeugung in sich trigt“s. Seine
Urteile hinsichtlich der Unsiindlichkeit des Christen gelten also, insofern der Christ
betrachtet wird als unter der Macht der Gnadeneinwirkung Gottes stehend. Es han-
delt sich hier aber nicht um eine ,magisch wirkende Realitit* (Schnackenburg). Die
Gnade ruft auf zur freien Mitarbeit. Dem Christen stcht zwar die Macht Gottes zu
einem sindenfreien, heiligen Leben zur Seite, und insofern kann er nicht stindigen.
Aber er muf sie in lebendigem Glauben ergreifen und in immer neuer sittlicher Ent-
scheidung sich auswirken lassen. Diese religiose Lebendigkeit und absolute Treue
bringt er aber tatsdchlich nicht schlechthin auf. Und so siindigt er auch noch, wenig-
stens in geringeren Dingen; er kann sich sogar in wichtigen Dingen dem Ruf und der
Gnade Gottes versagen. Gott 133t das zu, weil er eben wirklich freie Hingabe will,
und weil er den Menschen in der Demut erhalten will. So ist es in der Freiheit und
geschopflichen Schwachheit des Christen begriindet, daf er nicht ganz verwirklicht,
was angesichts der gnadenhaften Grundlage seiner Existenz Geltung haben miifite:
er sindigt nicht, er kann nicht siindigen. Aber eben diese gnadenhafte Existenz in
Christus ist doch ein stindiger Aufruf an ihn, der Gnade immer mehr zu entspre-
chen; immer mehr im Vollzug des Lebens das erscheinen zu lassen, was gnadenhaft
ist; und wo er von diesem Ideal abgefallen ist, sich mit Vertrauen und ehrlicher Bufle
zuriickzuwenden zo Gott. So wird er das verwirklichen, was Johannes Wandel im
Licht nennt.

2 R.Schnackenburg, Die Johannesbriefe, Herder 1958, S. 169.






