
Der Christ und die Sünde 
nach der Lehre des ersten Johannesbriefes 

Von Karl Wennemer SJ, Frankfurt am Main 

Der erste Johannesbrief ist das Schreiben eines besorgten Hirten an seine Gemein- 
den in Kleinasien, um sie angesichts der Gefahren, die ihr von Seiten der gnostischen 
Irrlehre drohten, im rechten Glauben zu erhalten und zum Streben nach christlicher 
Vollkommenheit, zum •Wandel im Licht" (vgl. 1, 5 ff.) zu ermutigen. Die Irrlehre 
löste die Gestalt Christi auf in den Menschen Jesus und in den vom Himmel gekom- 
menen Christus; letzterer habe sich erst bei der Taufe mit Jesus verbunden und sei 
vor dem Leiden von ihm gewichen. Dreimal setzt Johannes an (2, 18-28; 4, 1-6; 
5, 5-12-), um dieser häretischen, die Substanz des Glaubens preisgebenden Christolo- 
gie zu begegnen. Jesus Christus ist nur einer; er ist der im Fleisch gekommene Got- 
tessohn, der auch am Kreuz in seinem angenommenen Fleisch die Erlösung voll- 
brachte. Zum •Wandel im Licht" mußte das Gottesvolk allezeit ermahnt werden. 
Aber durch die gnostische Irrlehre wurde diese Notwendigkeit noch verschärft. Die 
Gnostiker hielten sich dem Kern ihres Wesens nach für der oberen, himmlischen 
Welt entstammend, dem Fleisch nur durch ein tragisches Geschick verbunden, un- 
erreichbar und unbefleckbar durch alles, was in diesem sündigen Fleisch geschehen 
mochte, und deshalb nicht erlösungsbedürftig von Sünden, physisch für die Rettung 
in das Pleroma (die heimatliche, göttliche Welt) durch die reine Heilsverkündigung 
des in Jesus erschienenen Retters Christus bestimmt. Solche Anschauungen, die ent- 
sprechend der falschen Christologie das wahre Menschenbild so sehr entstellten, 
stehen im Hintergrund der Teile des Briefes (1,5-2, 17; 2,29-3,24; 4, 7-5,4), in 
denen der Apostel den Christen das ethische Ideal des Menschen vor Augen stellt 
und seine •Kinder in Christus" zum rechten Wandel ermahnt. Dabei konnte es • 
auch mit Rücksicht auf die verbreiteten Irrtümer • nicht ausbleiben, daß Johannes 
das Verhältnis des Christen zur Sünde erörterte. Die Stellen, die hier in Frage kom- 
men, sind vor allem 1, 7-2, 2; 3, 4-10 und eine Stelle im Nachtrag: 5, 16-18. 

Als erstes betont Johannes, daß die Sünde auch im Leben des Christen noch eine 
dunkle Realität ist, die er nicht • wie die Gnostiker • stolz übersehen oder ver- 
neinen darf, die er vielmehr demütig erkennen, anerkennen und im Weg der Buße 
in Christus durch Gottes verzeihende Liebe immer wieder austilgen muß. Diese Hal- 
tung gehört nach dem Apostel wesentlich zum Wandel im Licht: •Wenn wir im 
Lichte wandeln, wie er selbst im Lichte ist, (dann) haben wir Gemeinschaft mitein- 
ander, und das Blut Jesu, seines Sohnes, reinigt uns von jeglicher Sünde" (1, 7). Un- 
mittelbar vorher (v. 6) hatte Johannes gesagt, daß, wer in der Finsternis wandelt, 
d. h. seinen Wandel grundsätzlich bestimmen läßt durch die Sünde, keine Gemein- 
schaft haben kann mit Gott (der ja wesentlich •Licht", heilige, sich mitteilende Liebe 
ist, v. 5) und daher, so dürfen wir hinzufügen, auch nicht von Gott durch Jesu Blut 
von Sünde gereinigt wird. Wenn wir aber Gottes Licht in unserm Leben sich aus- 
wirken lassen, uns nicht in selbstsüchtiger Haltung und gottwidrigem Werk in uns 
verschließen, sondern uns in hingebender Liebe für Gott und den Nächsten öffnen, 



Der Christ und die Sünde nach der Lehre des ersten Johannesbriefes 371 

so haben wir •Gemeinschaft miteinander", stehen wir in jener Heilsgemeinde, die 
in Jesus Christus durch die Kraft der göttlichen Liebe lebt; stehen somit auch in 
Gemeinschaft mit Gott, dem Herrn und Vater dieser Gemeinde, des Gottesvolkes. 
In solcher Gemeinschaft gilt auch, daß •das Blut Jesu, seines Sohnes, uns von jeg- 
licher Sünde reinigt", d. h., daß Gott um des Opfertodes seines Sohnes willen uns 
die Sünden vergibt und von der Macht der Sünde befreit. Damit ist das Thema 
•Sünde und Christ", das nun bis 2, 2 beibehalten wird, eingeführt. 

An sich wird dies Thema hier, wo zum Wandel im Licht aufgefordert wird (vgl. 
auch 2, 3-11), nicht gerade erwartet. Aber der Apostel mußte darauf eingehen, weil, 
wie eingangs schon dargelegt, die christlichen Gemeinden durch die Parolen der 
falschen Gnosis von absoluter Sündlosigkeit beunruhigt wurden. Konnten diese un- 
widersprochen in sie eindringen, war Gefahr, daß auch die Gläubigen die Sünde 
nicht mehr ernst nahmen und sich nicht mehr in ehrlicher Buße von ihr zu reinigen 
suchten. Daher wendet sich Johannes in einem parallel gebauten Doppelsatz (v. 8 
und v. 10) gegen den folgenschweren Irrtum der Gnostiker, deren Stimme in dem 
•wenn wir sagen" (= wenn man sagt) laut wird: •Wenn wir sagen: Wir haben 
keine Sünde, betrügen wir uns selbst, und die Wahrheit ist nicht in uns" (v. 8); und 
abermals: •Wenn wir sagen: Wir haben nicht gesündigt, so machen wir ihn (Gott) 
zum Lügner, und sein Wort ist nicht in uns" (v. 10). Auch der Christ kann den Weg 
des Heils nur gehen in ehrlicher Selbsterkenntnis und in aufrichtigem Bekenntnis 
seiner Schuld: •Wenn wir unsere Sünden bekennen, so ist er treu und gerecht, daß 
er uns die Sünden nachläßt und uns von jeder Ungerechtigkeit reinigt" (v. 9). Gottes 
Treue und Gerechtigkeit verbürgen einem aufrichtigen Bekenntnis Vergebung. Seine 
Treue, weil er sein Wort gegeben hat, daß er den reumütigen Sünder in Gnaden 
aufnehmen werde; vgl. Prov 28,13; Ps 32, 5; Lk 15; Jo 20, 21-23. Seine Gerechtig- 
keit, weil er es seinem heiligen und barmherzigen Wesen gleichsam schuldet, dem 
bußfertigen Sünder (im Gegensatz zum unbußfertigen) zu verzeihen. Das geforderte 
Bekenntnis ist natürlich ein Bekenntnis, das Gott abgelegt wird. Es scheint aber, daß 
Johannes nicht nur an ein rein inneres Bekenntnis denkt; das Verbum, das er braucht 
(homologein) besagt an sich ein äußeres Aussprechen; so verwendet er es noch sonst 
für das Bekenntnis des Glaubens; vgl. 1 Jo 2, 23; 4, 2. 15; Jo (-evangelium) 9, 22; 
12, 42. Der Plural •unsere Sünden" mag dazu den Gedanken an ein ins einzelne 
gehendes Bekenntnis nahelegen. Wir werden wohl an ein gegenseitiges Bekenntnis 
der Sünden (vgl. Jak 5,16) im Gottesdienst und an ein entsprechendes Gebet für- 
einander zu denken haben. Damit ist noch nicht gesagt, daß dies Bekenntnis mit 
sakramentaler Lossprechung verbunden war. Der Text bietet dafür nicht die not- 
wendige Beweisgrundlage. 

Wichtig für unser Thema ist die Feststellung, daß der Apostel von Sünden der 
Christen spricht. Er wendet sich ja an die Glieder seiner Gemeinden; ja er schließt 
sich selbst mit ein: •das Blut Jesu reinigt uns " (v. 7); •wenn wir unsere Sünden 
bekennen..." (v. 9). Falsch wäre es, anzunehmen, es handle sich nur um Sünden des 
vergangenen, vorchristlichen Lebens. Die Christen müssen bekennen, daß sie Sünden 
haben (v. 8-10), und daß sie nicht nur einmal (in der Taufe) von den Sünden ihres 
früheren Lebens befreit wurden, sondern immer noch in der christlichen Gemein- 
schaft sich reinigen lassen müssen durch Jesu Blut (v. 7). Auch sonst setzt Johannes 



372 Karl Wennemer 

in seinem Brief die Sünde des Christen als sehr reale Gegebenheit voraus. So gleich 
zu Beginn des zweiten Kapitels: •Wenn jemand sündigt, so haben wir einen Für- 
sprecher ..." (2, 1); ebenso 5, 16, wo zum Gebet für fehlende Brüder aufgefordert 
wird; 3, 20 spricht von dem Fall, daß •unser Herz uns verurteilt". Und wenn die 
Sünde nicht eine auch den Christen bedrohende Wirklichkeit wäre, weshalb dann die 
Warnung vor der Liebe zur •Welt" (2, 15-17), die Mahnung, in Christus zu blei- 
ben, um bei seiner Wiederkunft nicht beschämt zu werden (2, 28), die Aufforderung 
sich zu reinigen und zu heiligen (3, 3)? 

Gewiß wird man, weil der Apostel von der bleibenden Sündhaftigkeit und Buß- 
pflicht aller Christen spricht, den Begriff der Sünde so weit fassen müssen, daß er 
auch das, was wir heute läßliche Sünde nennen, miteinbegreift; in diesem Sinn wer- 
den wir zumindest auch das Wort des hl. Jakobus verstehen müssen: •Vielmals fehlen 
wir alle" (Jak 3, 2). Aber es wäre wiederum nicht recht, von der Sünde des Christen 
die schweren Sünden entweder prinzipiell oder doch praktisch auszuschließen. Jo- 
hannes fordert jedenfalls dazu auf, für den christlichen Bruder zu beten, den man 
eine schwere Sünde begehen sieht (1 Jo 5, 16); er fügt ja bei: •er wird ihm das Leben 
geben". Ob man hier als Subjekt des Satzes den fürbittenden Bruder ansieht, der 
durch sein Gebet dem fehlenden Bruder von Gott das Leben der Gnade erwirkt, 
oder ob man direkt an Gott denkt, der auf das Fürbittgebet hin das Leben schenkt, 
es wird auf jeden Fall der Fehltritt eines christlichen Bruders vorausgesetzt, der ihm 
das übernatürliche Leben, die Verbindung mit Gott geraubt hat, also eine schwere 
Sünde in unserm heutigen Verständnis. Dagegen kann man nicht geltend machen, 
daß Johannes an derselben Stelle dies Fürbittgebet nur fordert für einen Christen, 
der •eine Sünde begeht, die nicht zum Tode ist" (5, 16). Denn unser Begriff von 
schwerer Sünde oder Todsünde deckt sich nicht mit der johanneischen •Sünde zum 
Tode". Letztere ist eine so hoffnungslose sündige Haltung, die normaler Weise zum 
ewigen Tode führt. Solche Sünde wäre gewiß gegeben bei völligem Abfall von 
Christus durch Unglauben oder Irrglauben, wohl auch bei völligem Abfall vom 
Geist Christi in der Lebensführung. Da geht es nicht mehr um Schwachheitssünden, 
sondern um Sünden wider den Geist. Da kann auch keine Rede mehr sein vom Wan- 
del im Licht. Johannes verbietet in solchen Fällen nicht das Fürbittgebet; er sagt 
auch nicht, daß eine Umkehr vollständig ausgeschlossen sei. Aber er fordert nicht 
zum Bittgebet auf, wohl deshalb nicht, weil ein solcher Sünder sich des Fürbittge- 
betes der christlichen Gemeinschaft unwürdig macht, und weil eine Erhörung viel 
schwerer zu erlangen ist. 

Daraus, daß Johannes gegen die gnostischen Falschlehrer die Sünde als Realität 
im Leben des Christen hinstellt, darf nicht eine lässige Reaktion gegen die Sünde 
auf seiner Seite gefolgert werden. Im Gegenteil, alles, was er von 1, 5 an sagt, 
zielt darauf, den Abwehrwillen der Christen gegen die Sünde zu stärken: •Meine 
Kindlein, dies schreibe ich euch, damit ihr nicht sündigt" (2, la). Die Irrlehrer waren 
bei ihrer überheblichen Behauptung eigener Unsündlichkeit nur zu sehr in Gefahr, 
einer unverantwortlichen Sorglosigkeit des Wandels, ja einem offenbaren Liber- 
tinismus zu verfallen. Da sollen die Christen auf der Hut sein. Gerade weil sie aus 
Erfahrung wissen können, daß sie aus Schwachheit noch sündigen, anderseits aus dem 
Glauben zugleich wissen, daß sie zum Wandel im Licht, zu gottähnlicher Heiligkeit 



Der Christ und die Sünde nach der Lehre des ersten Johannesbriefes 373 

berufen sind, müssen sie sich alle Mühe geben, die Sünde zu meiden. Der Apostel 
kennt aber die Schwachheit seiner Kinder. Daher fügt er dem Wort der Ermahnung 
noch ein Wort des Trostes bei: •Hat aber einer gesündigt, so haben wir einen Für- 
sprecher beim Vater, Jesus Christus, den Gerechten. Er ist die Sühne für unsere Sün- 
den, doch nicht nur für die unseren, sondern für die der ganzen Welt" (2, lb-2). 
Der Christ soll also nach der Sünde nicht mutlos werden. Er soll die Sünde gewiß 
nicht übersehen oder für unerheblich halten, er soll sie erkennen als das, was sie ist; 
aber er soll mit der Reue das Vertrauen zu Gott, dem Vater verbinden. Er kann 
uneingeschränktes Vertrauen auf die Auslöschung der Sünde durch Gottes Barm- 
herzigkeit haben. Denn Gott hat ihm in seiner Liebe einen •Beistand" oder •Für- 
sprecher (parakletos) bei sich geschenkt, seinen menschgewordenen, erhöhten Sohn. 
Wie jener in seinem Erdenwandel sich der Menschen vor Gott angenommen hat, so 
tritt er auch nach seinem Heimgang noch beim Vater für sie ein, wenn sie gesündigt 
haben (vgl. Rom 8, 34; Hebr 7, 25). Er kann wirksame Fürbitte einlegen, weil er der 
absolut Heilige und Gerechte ist, und weil er als der Heilige und Gerechte durch sein 
Opfer alle Sünden der Menschen, seiner Brüder, gesühnt hat. So ist er in seiner 
Person •die Sühne (hilasmos) für unsere Sünden" geworden, dessen Sühne sich nun, 
während er beim Vater für uns eintritt, fortwährend auswirkt in der Entsündigung 
der Menschen, aller derer, die nach begangener Schuld im Glauben an Christus sich 
reumütig und mit Vertrauen an Gott um Verzeihung wenden. 

Es ist nun merkwürdig, daß gerade in der Schrift des Neuen Testamentes, in der 
so sehr die Sündlichkeit des Christen betont wird, gleichzeitig, wie in keiner anderen, 
scheinbar das Gegenteil, seine Sündenlosigkeit, ja, seine Unfähigkeit zum Sündigen 
ausgesprochen wird. Johannes schreibt im dritten Kapitel: •4 Jeder, der die Sünde 
tut, tut auch die Gesetzlosigkeit, ja die Sünde ist die Gesetzlosigkeit. 5 Und ihr wißt, 
daß jener erschienen ist, um die Sünden zu beseitigen, und Sünde gibt es nicht in 
ihm. 6 Jeder, der in ihm bleibt, sündigt nicht; jeder, der sündigt, hat ihn nicht 
geschaut und nicht erkannt. 7 Kinder, niemand führe euch irre! Wer die Gerechtig- 
keit übt, ist gerecht, so wie jener gerecht ist. 8 Wer die Sünde tut, ist vom Teufel, 
weil der Teufel von Anfang an sündigt. Dazu ist der Sohn Gottes erschienen, um 
die Werke des Teufels zu zerstören. 9 Jeder, der aus Gott gezeugt ist, sündigt nicht, 
weil sein (Gottes) Same in ihm bleibt, und er vermag nicht zu sündigen, weil er aus 
Gott gezeugt ist. 10 Daran sind die Gotteskinder und die Teufelskinder deutlich zu 
erkennen. Jeder, der nicht die Gerechtigkeit übt, ist nicht von Gott, und besonders 
der seinen Bruder nicht liebt." Im 5. Kapitel (v. 18) kommt Johannes noch einmal 
auf dies Thema zurück: •Wir wissen, daß jeder, der aus Gott gezeugt ist, nicht sün- 
digt, sondern derjenige, der aus Gott gezeugt wurde, bewahrt ihn, und der Böse faßt 
ihn nicht an." 

Es müssen zunächst einige Erklärungen zum Text gemacht werden. In v. 4 hat der 
Begriff der •Gesetzlosigkeit" (anomia), obgleich er sonst in der Schrift oft synonym 
mit dem Sündenbegriff verwandt wird, eine besonders scharfe Bedeutung. Von Seiten 
der Irrlehre (vgl. v. 7: •Niemand soll euch irre führen") bestand die Tendenz, die 
Sünde zu verharmlosen. Dem wirkt der Apostel dadurch entgegen, daß er Sünde mit 
Gesetzlosigkeit gleichstellt. Inwiefern dieser Begriff gegenüber dem der Sünde einen 
besonders verabscheuungswürdigen Sinn erhalten hatte, wird verschieden erklärt. 



374 Karl Wennemer 

Ansprechend ist die Ansicht, daß Gesetzlosigkeit (anomia) im christlichen Raum sich 
entwickelt hatte zur Bezeichnung des Satanischen, das sich besonders in der Endzeit 
auswirken wird1. Der Antichrist heißt •der Mensch der Gesetzlosigkeit" (2 Thess 
2,3), •der Gesetzlose" (2 Thess 2, 8); und •das Geheimnis der Gesetzlosigkeit" ist 
nach Paulus schon wirksam (2 Thess 2, 7). Danach würde Johannes sagen: In jeder 
Sünde liegt etwas von der Gottwidrigkeit Satans, und jeder, der sündigt, erweist 
sich als bestimmt von des Teufels Bosheit. Diese Deutung stimmt gut zu der paralle- 
len Aussage in v. 8: •Wer die Sünde tut, ist vom Teufel", hat die Natur des Teufels, 
denn •der Teufel sündigt von Anfang an"; ist •Teufelskind" (vgl. v. 10); oder nega- 
tiv ausgedrückt, •ist nicht von Gott" (v. 10), •hat ihn (Christus) nicht geschaut und 
nicht erkannt" (v. 6 b), mag er noch so sehr, wie die Irrlehrer wegen ihrer angeb- 
lichen Gnosis es taten, sich der Gemeinschaft mit Gott und Christus rühmen. 

Im Gegensatz dazu steht die andere Aussage: •Jeder, der die Gerechtigkeit übt, 
ist aus ihm (Gott) gezeugt" (2, 29); oder •wer die Gerechtigkeit übt, ist gerecht, wie 
jener (Christus) gerecht ist" (3, 7). Der letzte Satz will auch auf die Wesensbestimmt- 
heit dessen, der Gerechtigkeit übt, hinweisen: Er hat etwas von der Art Christi an 
sich, des absolut Gerechten und Heiligen, in dem •es Sünde nicht gibt" (v. 5), der 
im Auftrag Gottes erschienen ist, •um die Sünde zu beseitigen" (v. 5), •um die 
Werke des Teufels zu zerstören" (v. 8 b). Die Absicht des Apostels geht in diesen 
Antithesen offenbar dahin, das untrügliche Kriterium für die Gotteskindschaft und 
die Teufelskindschaft an die Hand zu geben2. Die Worte können trügen über den 
wahren Charakter des Menschen. Seine Werke, sein Tun macht ihn offenbar. Wie 
Christus selber gesagt hat: •An ihren Früchten werdet ihr sie erkennen" (Mt 7, 20). 
Ob einer im Licht Gottes ist oder in der Finsternis des Satans, entscheidet sich letzt- 
lich daran, ob er Christus in der Liebe nachfolgt oder nicht: •Wer sagt, er sei im 
Lichte, und seinen Bruder haßt, ist bis jetzt in der Finsternis. Wer seinen Bruder 
liebt, bleibt im Licht, und keinen Anstoß gibt es für ihn" (2, 9-10). 

Im Rahmen dieser Antithesen kann nun Johannes auch umgekehrt aus der Wesens- 
art den Wandel folgern, und da stoßen wir auf die Sätze, die der von ihm sonst so 
sehr betonten Sündlichkeit auch des Christen scheinbar entgegenstehen: •Jeder, der 
in ihm (Christus) bleibt, sündigt nicht" (v. 6); •jeder, der aus Gott gezeugt ist, tut 
keine Sünde, weil sein (Gottes) Same in ihm bleibt, und er vermag nicht zu sün- 
digen, weil er aus Gott gezeugt ist" (v. 9); •wir wissen, daß jeder, der aus Gott 
gezeugt ist, nicht sündigt, sondern derjenige, der aus Gott gezeugt wurde, bewahrt 
ihn, und der Böse faßt ihn nicht an" (5, 18). Hier wird das Nichtsündigen, ja, das 
Unvermögen zu sündigen nicht aus der eigenen Natur, auch nicht aus dem eigenen, 
angeblich der himmlischen Welt entstammten •Geist" (pneuma) hergeleitet, sondern 
einzig aus der Gnade der Geburt aus Gott. Durch diese bei der Taufe vollzogene 
Wiedergeburt (Jo 3, 3-6) sind wir hineingetauft worden in den mystischen Leib 
Christi, haben Teil an seinem und des Vaters Geist, im Sohn zur Sohnschaft oder 
Kindschaft in bezug auf Gott erhoben (Eph 1, 5). In solcher Verbindung mit Christus 
sind wir nicht nur der göttlichen Vergebung für begangene Fehler und Sünden ge- 

1 R. Schnackenburg, Die Johannesbriefe, Herder 1953,165. 
1 W. N a u c k, Die Tradition und der Charakter des ersten Johannesbriefes, Tübingen 

1957, 15•26. 



Der Christ und die Sünde nach der Lehre des ersten Johannesbriefes 375 

wiß, sondern haben auch durch den Geist Christi eine Gnadenkraft in uns, durch die 
wir, der zwingenden Macht der Sünde entnommen, uns bewahren können vor •den 
Werken des Teufels". Deshalb sagt Johannes, daß •jeder, der in ihm (Christus) 
bleibt, nicht sündigt" (v. 6), weil eben Christus, der Gottessohn, •der (von Ewigkeit) 
aus Gott Gezeugte", •den (in Gnade) aus Gott Gezeugten" vor der Sünde •bewahrt" 
(5, 18); er ist ja •größer als der in der Welt" (der Teufel); vgl. 1 Jo 4, 4. Christus 
bewahrt uns durch den göttlichen •Samen", den Heiligen Geist, der seit der Taufe 
in uns •bleibt" (1 Jo 3, 9). In Anbetracht solcher Gnadenfülle und Gnadenkraft wagt 
Johannes den Satz: •Wer aus Gott gezeugt ist, ... vermag nicht zu sündigen" (3, 9). 

In der Deutung von 5, 18 sind wir der bestbezeugten Lesart (•bewahrt ihn", statt 
•bewahrt sich") gefolgt. Johannes unterscheidet dann die durch die Gnade aus Gott 
gezeugten Gotteskinder von dem, der in einziger Weise aus Gott gezeugt wurde. So 
erhält man den mit den Ausführungen des Apostels in 3, 4-10 sehr gut übereinkom- 
menden Sinn: Christus, der Sohn von Natur, bewahrt den Christen, den Sohn Got- 
tes aus Gnade, in der Lebensgemeinschaft mit Gott. So ergibt sich auch 5,18 die in 
3, 4-10 herrschende Antithese: Christus, der vor Sünde bewahrt • der Böse (der 
Teufel), der zur Sünde verleitet, aber die Gotteskinder nicht antasten kann. Zugun- 
sten dieser Auffassung kann auch Apoc 3, 10 verglichen werden, wo Christus spricht: 
•Weil du das Wort vom standhaften Harren auf mich bewahrt hast, werde auch ich 
dich bewahren vor der Stunde der Prüfung, die über den ganzen Erdkreis kommen 
wird, um die Bewohner der Erde zu erproben"; ferner Jo 17, 11-12, wo die Bitte um 
Bewahrung der Jünger Inhalt des Gebetes ist, das Christus an den Vater richtet. 

Durch die Zeugung aus Gott hat der Christ •den Samen" (das sperma) Gottes 
bleibend in sich (3, 9). Das ist ein bildlicher Ausdruck, womit sonst gelegentlich in 
der Schrift das Wort Gottes bezeichnet wird (vgl. Mt 13, 3 ff.; 13, 24 ff.; 1 Petr 1, 23; 
Jak 1, 18). Manche Ausleger verstehen denn auch unsere Stelle vom Wort Gottes. 
Man kann dafür auf 1 Jo 2, 14 hinweisen, wo Gottes Wort als Kraftquelle der Gläu- 
bigen erscheint (vgl. auch 1, 10; 2, 5. 24; 1, 8; 2, 4). Aber wahrscheinlicher ist doch 
die Deutung auf den Heiligen Geist, der in der Taufe mitgeteilt wird (Jo 1, 33; 
3, 5-6; 4, 10-14; 7, 37-39; 1 Joh 3, 24b; 4, 13; 5, 5-6); er ist nach 1 Jo 2, 20. 27 das 
•Salböl" (chrisma), das die Gläubigen von Christus empfangen haben, das sie in die 
Wahrheit Christi einführt und sie belehrt, wie Christus es verheißen hat (Jo 16, 
12-15); er ist ja •der Geist der Wahrheit" (Jo 16,13), ja, wie Christus, •die Wahr- 
heit" (1 Jo 5, 6). Durch ihn wird Gottes Wort, Gottes Wahrheit in den Gläubigen 
zuinnerst mitgeteilt und eine ihr Leben göttlich bestimmende Macht. 

Nun ist aber eine Antwort zu versuchen auf die Frage, wie die gegensätzlichen 
Aussagen von der Sündhaftigkeit und Sündenlosigkeit des Christen verstanden wer- 
den können, ohne daß sie sich gegenseitig ausschließen. Daß sachlich ein wirklicher 
Widerspruch da ist, kann ja nicht angenommen werden, wohl aber, daß eine starke 
Spannung zwischen ihnen besteht. Und man darf diese Spannung auch nicht allzu 
vorschnell auflösen. Man kann zunächst nicht an der Tatsache rütteln, daß nach 
Johannes Christen noch sündigen, ja, auch noch schwer sündigen können, so daß sie 
dauernd angewiesen sind auf die Reinigung durch Jesu Blut, auf die erbarmende 
Verzeihung Gottes. Das wird ja auch durch die Erfahrung bestätigt und obendrein 
durch die Lehrentscheidungen der Kirche (vgl. Canon 6-8 des Concilium Milevita- 



376 Karl Wennemer 

num D 106-108 und Canon 23 der Sessio VI. des Konzils von Trient D 833). Ander- 
seits müssen die Aussagen, daß der Christ nicht sündigt, nicht sündigen kann, einen 
wahren Sinn haben, den man nicht ungebührlich abschwächen darf, etwa dahin, daß 
damit nur eine Ermahnung zur Meidung der Sünden oder nur ein Nicht-Sündigen- 
Dürfen ausgesprochen sei, noch auch willkürlich einschränken darf, indem man den 
Kreis der dem Christen unmöglichen Sünden auf die schwersten Sünden oder auf 
eine dauernde, schwer sündhafte Haltung beschränkt; der Apostel sagt ohne solche 
Einschränkung einfachhin, daß der aus Gott Geborene nicht sündigt, nicht sündigen 
kann. 

Wir haben oben schon in der Auslegung gesehen, daß Johannes •die Unfähigkeit 
zum Sündigen als notwendige Konsequenz aus jenem göttlichen Lebensprinzip be- 
trachtet, das er seit der in der Taufe erfahrenen Gotteszeugung in sich trägt"3. Seine 
Urteile hinsichtlich der Unsündlichkeit des Christen gelten also, insofern der Christ 
betrachtet wird als unter der Macht der Gnadeneinwirkung Gottes stehend. Es han- 
delt sich hier aber nicht um eine •magisch wirkende Realität" (Schnackenburg). Die 
Gnade ruft auf zur freien Mitarbeit. Dem Christen steht zwar die Macht Gottes zu 
einem sündenfreien, heiligen Leben zur Seite, und insofern kann er nicht sündigen. 
Aber er muß sie in lebendigem Glauben ergreifen und in immer neuer sittlicher Ent- 
scheidung sich auswirken lassen. Diese religiöse Lebendigkeit und absolute Treue 
bringt er aber tatsächlich nicht schlechthin auf. Und so sündigt er auch noch, wenig- 
stens in geringeren Dingen; er kann sich sogar in wichtigen Dingen dem Ruf und der 
Gnade Gottes versagen. Gott läßt das zu, weil er eben wirklich freie Hingabe will, 
und weil er den Menschen in der Demut erhalten will. So ist es in der Freiheit und 
geschöpflichen Schwachheit des Christen begründet, daß er nicht ganz verwirklicht, 
was angesichts der gnadenhaften Grundlage seiner Existenz Geltung haben müßte: 
er sündigt nicht, er kann nicht sündigen. Aber eben diese gnadenhafte Existenz in 
Christus ist doch ein ständiger Aufruf an ihn, der Gnade immer mehr zu entspre- 
chen; immer mehr im Vollzug des Lebens das erscheinen zu lassen, was gnadenhaft 
ist; und wo er von diesem Ideal abgefallen ist, sich mit Vertrauen und ehrlicher Buße 
zurückzuwenden zu Gott. So wird er das verwirklichen, was Johannes Wandel im 
Licht nennt. 

R. Schnackenburg, Die Johannesbriefe, Herder 1953, S. 169. 




