378 Im Spiegel der Zeit

» Frommigkeit in einer weltlichen Welt«

Unter diesem Titel hat H. J. Schultz eine Sammlung von Referaten katholischer und
evangelischer Autoren herausgegeben, die in einer Sendereihe des Siiddeutschen Rundfunks
gehalten worden sind!, Das Buch hat inzwischen, dhnlich wie sein Vorginger ,Kritik an der
Kirche“?, ein sehr lebhafies Echo gefunden. Sein Anliegen ist vom Herausgeber in der Ein-
fiihrung folgendermafen wicdergegeben: ,Das Wort Frommigkeit gehort einem veralteten
Vokabular an. Es bringt etwas zam Ausdruck, das zwar zuweilen noch gepflegt wird, das
jedoch keine bestimmende Realitiit in der Mitte unseres Lebens mehr darstellt. Die bisheri-
gen Erscheinungsformen sind weithin gegenstandslos, Fassade geworden, antiguarisches
Kostiim, dem keine Wirklichkeit mehr entspricht und von dem daher keine Wirkung aus-
geht. Die Gewohnheiten der Frommigkeit halten den Herausforderungen nicht stand, die
— ohne daf wir sie in ihren Ausmaflen auch nur anndhernd wahrgenommen hitten — die
Technik, die Physik, die Psychologie, die Kunst, die Politik, ja auch die Theologie usw. an
sie richten. Es gelingt der Frémmigkeit nicht, sich den planetarischen Verdnderungen unseres
Zeitalters entsprechend zu verhalten.

Frommigkeit, wie wir sie kennen, basiert in der Regel auf der Vorstellung von der Un-
vollstandigkeit, dem religiésen Erginzungswunsch der Welt und der evidenten Hilfsbediirf-
tigkeit der menschlichen Existenz. Daher treibt sie heute fast ausschlieflich in den Rand-
situationen ihr Wesen. Sie ignoriert, daf die Welt und der Mensch sehr selbstindig gewor-
den sind, weil es sie scheinbar fiberfliissig machen wiirde, wollte sie diesen Sachverhalt an-
erkennen.

Die Arznei hat das Gebet ersetzt, sagt ein namhafter katholischer Naturwissenschaftler.
Der Kunstdiinger ist an die Stelle des Ackersegens getreten, sagt eine in der Arbeit der
Ukumene fithrende Fraun. Das Interesse der Menschen richtet sich auf die Frage nach einem
moglichst sachgerechten Arrangement unserer Welt, nach einem moéglichst verniinftigen Mit-
einanderleben, nach einem moglichst angemessenen Verhalten gegeniiber Angebot und Be-
drohung der politischen, sozialen oder technischen Entwicklung. Damit ist indessen nur eine
oberflichliche Beschreibung gegeben. Die Problematik, die sich hier nur andeutet, ist von
der denkbarsten Tiefe und Tragweite. Sie steht in einem direkten Zusammenhang mit der
These von ,Ende der Metaphysik“. Was sie bedeutet, wartet noch auf die dringend not-
wendige theologische Interpretation. Bisher sind Folgerungen aus diesem Satz kaum auch
nur in Anséitzen festzustellen.

Frémmigkeit kann nicht bleiben, was sie war. Sie ist an der Grenze ihrer eigenen Mog-
lichkeiten angelangt. Unter der Wudcht der Fragen und Bedingungen, die das gegenwirtige
Zeitalter dem Menschen aufgibt, gibt sie sich in der Verdnderung ginzlich preis — oder sie
wird steril, unproduktiv und stirbt aus. Was ihr nottut, scheint ihre ,Bekehrung zur Welt“
zu sein. Damit ist nicht einem billigen Anpassungsmanéver, einem weltminnischen Gehabe,
das doch immer nur Vortiduschung bleibt, das Wort geredet, sondern es geht darum, in
diesem neuen Verstindnis das urspriingliche, das eigentliche Wesen christlicher Frémmig-
keit wiederzufinden. Statt Dispenses von der Welt wird sie weltlicher Vollzug sein miissen.
Statt Pflege des eigenen Innern duBlert sie sich in der Verantwortung fiir den andern. Statt
ihres provinziellen bedarf sie eines weltweiten Formats. Statt Verschwommenheit und Un-
sachgemiflheit sind Genauigkeit und Zuverlissigkeit ihre Kennzeichen, Frommigkeit ver-
achtet das Leben und die Welt nicht, sondern sie macht sie erst zu dem, was sie sind. Ohne
Welt hat Frommigkeit keine Realitit. Sie ist eine Weise der Arbeit Gottes an der Welt. Dar-
um ist sie anonym — auch Gott hat sich in die Anonymitit des Menschseins begeben.

Dafl wir eine Welt ohne Frémmigkeit vor uns haben, liegt daran, dafl Jahrzehnte und
Jahrzehnte hindurch eine Frommigkeit ohne Welt kultiviert worden ist. Heute ergibt es sich,
dafl sie ganz und gar auf die Welt angewiesen ist. Sie verfiigt iiber keine religiésen Privi-
legien iiber die Welt hinaus. Jede Form von Absonderung und Uberhéhung verwehrt sich

1 Kreuz-Verlag, Stuttgart, und Walter-Verlag, Olten/Freiburg i. Br. (1959). 301 S.
? Ebda., 4. Aufl. (1959), 336 S.



Im Spiegel der Zeit 379

ihr. Sie ist geradezu mit der Welt allein gelassen. Ihre Schwiche ist ihre Stirke. Sie ist
durch Solidaritat charakteristisch.”

Jeder, der mit der Sache vertraut ist, sieht sofort, dafl hier eine Auffassung von From-
migkeit vorausgesetzt wird, die ihre Herkunft vom Pietismus und von Schleiermacher nicht
verleugnen kann. Denn sowohl im Pietismus mit seiner reinen Innerlichkeit wie auch bei
Schleiermacher, fiir den Frommigkeit ein urspriingliches und schlechthiniges Abhingigkeits-
gefiibl von Gott war, wird im religidsen Akt die Welt, das Leben und Handeln des Men-
schen, werden die diesseitigen Lebensaufgaben ausgeklammert. Daher die Radikalitit, mit
der der Autor eine véllige Neuorientierung der Frommigkeit fordert. Die bisherige From-
migkeit ist fiir ibn. zum Aussterben verurteilt, sie hat keine Lebenskraft mehr, ihr kommt
kein Wirklichkeitscharakter mehr zu, sie hingt in der Luft. Das ist nicht nur in bezug auf
einen alten Frommigkeitsstil gemeint, der nicht mebr der Denk- und Empfindungsweise des
heutigen Menschen entspricht, sondern auch in bezug auf die Inkalte der Frommigkeit. Das
ceterum censeo namlich ist dies: Wir Christen miissen uns in der Frommigkeit ganz anders
als bisher der Welt, ihren Aufgaben und Problemen zuwenden, will das Christentum sich
in der Kritik behaupten und das tédliche Schweigen, mit dem man es iibergeht, durchbrechen.

Zweifelsohne ist damit etwas durchaus Richtiges gesehen. Die Kluft zwischen Frommigkeit
und Welt tritt nirgendwo deutlicher zutage als dort, wo Religion auf ‘das Verhiltnis des
Herzens zu seinem Erléser oder auf ein Abhingigkeitsbewufitsein und auf das menschliche
Hilfsbediirfnis eingeschrinkt wird. Aber auch auf katholischer Seite rdaumt man offen ein,
daf ,ein historischer Kausalzusammenhang zwischen weltloser Frommigkeit und gottloser
Welt“ bestehe (Fr. v. Hiigel), wenngleich hier der geschichtliche Vorgang des Auseinander-
tretens beider Groflen viel behutsamer dargestellt wird3; er ist zu differenziert, als dafl
man ihn auf einen einfachen Nenner bringen kénnte. Auch hier verlangt man, daf der
Christ viel stirker als bisher aus seinem Heilswissen und aus dem Impuls der Erléserliebe
Christi heraus die Sinnwerte der Welt sichtbar zu machen und ihre Ordnungsgesetze in der
konkreten Wirklichkeit durchzusetzen habet.

Wenn sich uns heute die Welt als curistliche Aufgabe so aufdringt, dann geniigt aller-
dings nicht die Einsicht in geschichtliche Fehlentwicklungen und der Wille, diese zu korri-
gieren. Denn die gegenwirtige Situation der christlichen Frommigkeit ist nicht nur das
Frgebnis dieser Fehlentwicklungen. Das hiefle das Problem in oberflichlicher Weise ver-
einfachen. Was das Christentum unseres Jahrhunderts in eine vollig neue Lage versetzt hat,
ist vielmehr dies: Der heutige Mensch hat keine urspriingliche Erfahrung mehr der Transzen-
denz, der Wirklichkeit also, die die sichtbare, greifbare, kontrollierbare Welt iiberschreitet,
des Gottlichen und Heiligen. Fiir ihn ist die einzige Wirklichkeit, mit der man rechnen muf,
die Welt, mit ihren mannigfachen und noch gar nicht abzusehenden Kriften, aber auch mit
ihrer Anonymitit und ihrer Riidsichtslosigkeit gegeniiber dem Schicksal des einzelnen. Seine
Erfahrung ist immer nur reine Welterfahrung. Das naturwissenschaftliche und positivistische
Denken des neunzehnten Jahrhunderts ist zum Gemeinbesitz des heutigen Massenmenschen
geworden®. Die Folgen, die sich daraus fiir den gliubigen Christen ergeben, sind schwer-
wiegend. Er kann den Glauben an Gott und die iibernatiirlichen Heilsgeheimnisse, an einen
Gott, der alles nach seiner liebenden Vorsehung lenken soll, nur nodh schwer vollziehen.
Seine Erfahrung scheint dagegen zu sprechen. Es sind nicht nur die granenhaften Erlebnisse
unserer Zeit, die ihm das verwehren. (Camus hat sich mit den Leiden der unschuldigen Kin-
der abgequilt und darum keine Chance mehr fiir den Glauben an Gott gesehen.) Es ist in
soundsovielen Fillen nach seiner Meinung mit Hinden zu greifen, dafi es anch ohne Gott
geht und daf man mit Gott nicht weiter kommt. Gott ist fiir seine Erfahrung in dieser
Welt abwesend® und auch das Gebet scheint ihn nicht mehr zu erreichen. Alles geht nach

% Vgl. das Referat von A. A u er : Wandlungen der Frommigkeit, S. 14ff.

+ Ebda. 24{.

5 WennSchultz die These ,vom Ende der Metaphysik* als kennzeichnend fiir die Ge-
genwart betrachtet, so ist das zwar richtig gesehen, aber es handelt sich hier nicht um ctwas
Neues, sondern um eine alte Sache, die sich nur jetzt auch der Durchschnittsgebildete zu eigen

gemadht hat.
8 Vgl. das Referat von W. Dirks: Der Atheismus und die Frémmigkeit, S. 411



380 Einiibung und Weisung

zwangsldufigen Gesetzen, denen niemand entrinnen kann. Die ganze Welt ist eine einzige
Maschine.

Mit dieser Welt gilt es fertig zu werden, auch und gerade im Glauben. Eine Frémmigkeit,
dle dem nicht Rechnung triige, kdme einer Flucht gleich, einer Flucht vor den realen Auf-
gaben, die dem Menschen hier und jetzt gestellt sind. Und der Christ hat eine Menge von
Fluchtméglichkeiten: die Flucht in das Dogma (als blofie Ideologie), in das Jenseits (als
vorgestellte Wunschwelt), in die Liturgie (als Erhebung iiber den Alltag), in die Sakramente,
in Beichte und Kommunion (als Heil- und Sicherungsmittel, die einen nichts kosten)?. Fromm
ist ein Christ, so sagt man, der Verantwortung in dieser Welt und fiir die Welt tragen kann,
der niichtern, sachgerecht und tren seine Pflicht erfiillt, der das Schwere nicht abwilzt, der
sich fiir den Nichsten und die menschliche Gesellschaft engagiert. Mag das alles bisweilen ein
wenig radikal und einseitig formuliert werden, es ist keine Frage, dal mit all dem auf
Wichtiges und Notwendiges in der Gegenwart hingewiesen wird. Denn wie es heute ganz
allgemein im menschlichen Leben sehr hiufig zu Scheinbegegnungen mit der Welt und dem
Mitmenschen kommt, weil viele in sich verkrampft sind, so auch im religiésen Leben. Gott
wird zur Projektion und das fromme Handeln nimmt magische Ziige an, beides eine Reak-
tion des unsicher gewordenen, angstbestimmten Menschen, der immer im Angriff oder in
der Abwehr lebt.

Welches sind demnach die Hauptforderungen, die an eine Frommigkeit in einer welt-
lichen Welt gestellt werden, und welches sind ihre Hauptkennzeichen? Man kénnte sie in
folgenden Stichworten zusammenfassen: Meditation, Wahrhaftigkeit und Bruderliebe.

In der Meditation soll der Christ Gott mitten in der gott-losen Welt finden, als ihren
cigentlichen Grund, als ihren Schépfer und Erléser. Sie ist eine unerldfiliche Ubung, um die
schalldichte Mauer, die Gottes Stimme in dieser Welt nicht mehr vernehmen 138t, zu durch-
brechen. Der wahrhaft Fromme muf sich darum immer wieder in die Gegenwart Gottes ein-
iiben, nicht nur im stillen Kimmerlein und in der Kirche, sondern im Alltag, i der ehelichen
Begegnung, im Umgang mit den Kindern, wihrend der Arbeit, auf der Strafle, in all jenen
Réumen, die eine lickenlose Geschlossenheit vortiuschen, in jener Gesellschaft, die Gott
verschweigt. Der Gott, der dem ,Welt“-Christen begegnet, ist einerseits der schopferische
und herrscherliche Gott, der eine Fille von Kriften in die Welt hinein entlassen hat und
der den Menschen beauftragte, diese Krifte zu einer groflen Ordnung zusammenzufassen,
die den Glanz ihres Schopfers widerspiegelt. Er ist anderseits der Erlosergott, der in der
Hingabe seines Sohnes in den Tod alle Selbstherrlichkeit und alle Lieblosigkeit der Men-
schen und das daraus stammende Leid dieser Welt itberwunden hat. Mit ihm kann nnd muf}
man iber alles sprechen, was den Tag und die Stunde anfiillt, was das Herz erhebt und be-
schwert. So wird die scheinbar gott-lose und sinn-lose Welt zur lduterndeén Schule, die den
. Gldubigen zur menschlichen und christlichen Vollendung heranreifen 1afit.

Wer mit Gewinn durch diese Schule gehen will, muff wahrhaftig sein und es immer mehr
werden. Er darf sich weder in der Beurteilung der Welt noch seiner selbst betriigen; er mufl
sich von seinen selbstsiichtigen Wiinschen 16sen und von vorgefaiten Meinungen frei machen.
Er darf nicht selbstherrlich den Gang seines Lebens bestimmen wollen. Nur so wird dieser
Gang ihn umwandeln, ihn selbstlos, demiitig, geduldig, keusch, weitherzig, giitig und barm-
herzig machen. Das Wort ,Tugend“ hat fiir den heutigen Menschen einen zweifelhaften
Klang; es macht ihn mifitranisch, weil es nach seiner Meinung zu oft eine Haltung ankiin-
digt, die in einem religiésen Treibhaus gewachsen ist und sich nicht geniigend den realen
Pflichten des Alltags zuwendet. Eine Tugend, die nicht am Leben gewachsen ist, sagt man,
ist keine Tugend. Gesinnungen sind nur dann echt, wenn sie zur Tat filhren, wie sie gerade
der Augenblick fordert.

Damit sind wir bei dem, was immer wieder als Priifstein christlicher Frommigkeit schlecht-
hin bezeichnet wird, bei der Bruderliebe. Weder die Rasse noch politische Gegnerschaft
diirfen dafiir eine Schranke bilden. Vor allem die konfessionellen Grenzen miissen hier
fallen. Das ,Gesprich mit dem Feind“ (Fr. Heer) und ,iiber den Zaun“ (K. Rahner) gehort
zu den Grunderfordernissen eines Christen unserer Zeit. Hier bewihrt sich christlicher

7 Fr.Heer inseinem Referat: Konfessionsloses Christentum?, S. 90.



Einiibung und Weisung 381

Glaube, hier wird er glaubhaft, hier zeigt sich, ob das Ethos des Evangeliums das Herz
eines Menschen wirklich erfaBt hat. Hier gibt es darum keine Dispens. Das alles wird bis-
weilen so stark und mit einer AusschlieBlichkeit betont, daf§ dahinter die Frage der christ-
lichen Lehre auffillig zuriicktritt. Die gottliche Wahrheit dufiert sich fiir den heutigen Men-
scien viel mebr in der inneren Erfahrung als in der iiberkommenen Lehre, sie bezeugt sich
daher mehr im Tun als im Festhalten an Dogmen. Kaum etwas wird so verdachtigt wie ein
dogmati(sti)sches Christentum. Man begegnet ihm deshalb so mifitrauisch, weil es in den
Augen vieler fiir konfessionelle oder persénliche Selbstsucht herhalten muff und die vor-
behaltlose Bruderliebe, die doch das Gebot und das Vermichtnis der Abschiedsstunde des
Herrn ist, erschwert, wenn nicht sogar verhindert, zum Argernis fiir die nichtchristliche Welt.
Nicht von ungefahr ist unter den Referaten des Siiddeutschen Rundfunks eine ganze Serie,
die von neuartigen und zum Teil ergreifenden Versuchen berichtet, die in der Bergpredigt
geforderte Bruderschaft zu verwirklichen. Einige von ihnen waren bekannt, andere weniger:
die Gemeinschaft von East Harlem (New-York), die Gemeinschaft von Agape, der inter-
nationale Bauorden, die Gemeinschaft vom Weiflen Stein, die Bruderschaft von Taizé, die
Kleinen Briider Jesu, die Akademie in Tokio. Sie haben zweifelsohne diejenigen, die sich
nur noch am Rand des Christentums aufhalten, wie auch Nichtchristen und Unglaubige
aufhorchen lassen.

Im ganzen kann man wohl sagen, daf} viel redlicher Wille am Werk ist, um in dieser auf-
gewithlten und zerrissenen Welt die Menschen wieder in einen realen Kontakt mit Gott und
mit Christus zu bringen. Daf es dabei bisweilen ein wenig lautténend zugeht und auch ver-
wirrende Stimmen zu vernehmen sind, darf nicht davon abhalten, das Richtige und Gute in
dem Bemiihen heutiger Christen um eine zeitgerechte Frommigkeit anzuerkennen. Die Ge-
fahren — einige wurden genannt — muff man sehen, aber man iiberwindet sie nicht durch
Protest und Verurteilung, sondern dadurch, dafl man den Ruf Gottes (Christi) héort und die
Aufgaben der Zeit mutig anpackt. Fr.Wulf Sj






