
378 Im Spiegel der Zeit 

»Frömmigkeit in einer weltlichen Welt« 

Unter diesem Titel hat H. J. Schultz eine Sammlung von Referaten katholischer und 
evangelischer Autoren herausgegeben, die in einer Sendereihe des Süddeutschen Rundfunks 
gehalten worden sind1. Das Buch hat inzwischen, ähnlich wie sein Vorgänger •Kritik an der 
Kirche"2, ein sehr lebhaftes Echo gefunden. Sein Anliegen ist vom Herausgeber in der Ein- 
führung folgendermaßen wiedergegeben: •Das Wort Frömmigkeit gehört einem Veralteten 
Vokabular an. Es bringt etwas zum Ausdruck, das zwar zuweilen noch gepflegt wird, das 
jedoch keine bestimmende Realität in der Mitte unseres Lebens mehr darstellt. Die bisheri- 
gen Erscheinungsformen sind weithin gegenstandslos, Fassade geworden, antiquarisches 
Kostüm, dem keine Wirklichkeit mehr entspricht und von dem daher keine Wirkung aus- 
geht. Die Gewohnheiten der Frömmigkeit halten den Herausforderungen nicht stand, die 
• ohne daß wir sie in ihren Ausmaßen auch nur annähernd wahrgenommen hätten • die 
Technik, die Physik, die Psychologie, die Kunst, die Politik, ja auch die Theologie usw. an 
sie richten. Es gelingt der Frömmigkeit nicht, sich den planetarischen Veränderungen unseres 
Zeitalters entsprechend zu verhalten. 

Frömmigkeit, wie wir sie kennen, basiert in der Regel auf der Vorstellung von der Un- 
vollständigkeit, dem religiösen Ergänzungswunsch der Welt und der evidenten Hilfsbedürf- 
tigkeit der menschlichen Existenz. Daher treibt sie heute fast ausschließlich in den Rand- 
situationen ihr Wesen. Sie ignoriert, daß die Welt und der Mensch sehr selbständig gewor- 
den sind, weil es sie scheinbar überflüssig machen würde, wollte sie diesen Sachverhalt an- 
erkennen. 

Die Arznei hat das Gebet ersetzt, sagt ein namhafter katholischer Naturwissenschaftler. 
Der Kunstdünger ist an die Stelle des Ackersegens getreten, sagt eine in der Arbeit der 
Ökumene führende Frau. Das Interesse der Menschen richtet sich auf die Frage nach einem 
möglichst sachgerechten Arrangement unserer Welt, nach einem möglichst vernünftigen Mit- 
einanderleben, nach einem möglichst angemessenen Verhalten gegenüber Angebot und Be- 
drohung der politischen, sozialen oder technischen Entwicklung. Damit ist indessen nur eine 
oberflächliche Beschreibung gegeben. Die Problematik, die sich hier nur andeutet, ist von 
der denkbarsten Tiefe und Tragweite. Sie steht in einem direkten Zusammenhang mit der 
These von •Ende der Metaphysik". Was sie bedeutet, wartet noch auf die dringend not- 
wendige theologische Interpretation. Bisher sind Folgerungen aus diesem Satz kaum auch 
nur in Ansätzen festzustellen. 

Frömmigkeit kann nicht bleiben, was sie war. Sie ist an der Grenze ihrer eigenen Mög- 
lichkeiten angelangt. Unter der Wucht der Fragen und Bedingungen, die das gegenwärtige 
Zeitalter dem Menschen aufgibt, gibt sie sich in der Veränderung gänzlich preis • oder sie 
wird steril, unproduktiv und stirbt aus. Was ihr nottut, scheint ihre •Bekehrung zur Welt" 
zu sein. Damit ist nicht einem billigen Anpassungsmanöver, einem weltmännischen Gehabe, 
das doch immer nur Vortäuschung bleibt, das Wort geredet, sondern es geht darum, in 
diesem neuen Verständnis das ursprüngliche, das eigentliche Wesen christlicher Frömmig- 
keit wiederzufinden. Statt Dispenses von der Welt wird sie weltlicher Vollzug sein müssen. 
Statt Pflege des eigenen Innern äußert sie sich in der Verantwortung für den andern. Statt 
ihres provinziellen bedarf sie eines weltweiten Formats. Statt Verschwommenheit und Un- 
sachgemäßheit sind Genauigkeit und Zuverlässigkeit ihre Kennzeichen, Frömmigkeit ver- 
achtet das Leben und die Welt nicht, sondern sie macht sie erst zu dem, was sie sind. Ohne 
Welt hat Frömmigkeit keine Realität. Sie ist eine Weise der Arbeit Gottes an der Welt. Dar- 
um ist sie anonym • auch Gott hat sich in die Anonymität des Menschseins begeben. 

Daß wir eine Welt ohne Frömmigkeit vor uns haben, liegt daran, daß Jahrzehnte und 
Jahrzehnte hindurch eine Frömmigkeit ohne Welt kultiviert worden ist. Heute ergibt es sich, 
daß sie ganz und gar auf die Welt angewiesen ist. Sie verfügt über keine religiösen Privi- 
legien über die Welt hinaus. Jede Form von Absonderung und Überhöhung verwehrt sich 

1 Kreuz-Verlag, Stuttgart, und Walter-Verlag, Olten/Freiburg i. Br. (1959). 301 S. 
2 Ebda., 4. Aufl. (1959), 336 S. 



Im Spiegel der Zeit 379 

ihr. Sie ist geradezu mit der Welt allein gelassen. Ihre Schwäche ist ihre Stärke. Sie ist 
durch Solidarität charakteristisch." 

Jeder, der mit der Sache vertraut ist, sieht sofort, daß hier eine Auffassung von Fröm- 
migkeit vorausgesetzt wird, die ihre Herkunft vom Pietismus und von Schleiermacher nicht 
verleugnen kann. Denn sowohl im Pietismus mit seiner reinen Innerlichkeit wie auch bei 
Schleiermacher, für den Frömmigkeit ein ursprüngliches und schlechthiniges Abhängigkeits- 
gefühl von Gott war, wird im religiösen Akt die Welt, das Leben und Handeln des Men- 
schen, werden die diesseitigen Lebensaufgaben ausgeklammert. Daher die Radikalität, mit 
der der Autor eine völlige Neuorientierung der Frömmigkeit fordert. Die bisherige Fröm- 
migkeit ist für ihn zum Aussterben verurteilt, sie hat keine Lebenskraft mehr, ihr kommt 
kein Wirklichkeitscharakter mehr zu, sie hängt in der Luft. Das ist nicht nur in bezug auf 
einen alten Frömmigkeitsjfr'Z gemeint, der nicht mehr der Denk- und Empfindungsweise des 
heutigen Menschen entspricht, sondern auch in bezug auf die Inhalte der Frömmigkeit. Das 
ceterum censeo nämlich ist dies: Wir Christen müssen uns in der Frömmigkeit ganz anders 
als bisher der Welt, ihren Aufgaben und Problemen zuwenden, will das Christentum sich 
in der Kritik behaupten und das tödliche Schweigen, mit dem man es übergeht, durchbrechen. 

Zweifelsohne ist damit etwas durchaus Richtiges gesehen. Die Kluft zwischen Frömmigkeit 
und Welt tritt nirgendwo deutlicher zutage als dort, wo Religion auf das Verhältnis des 
Herzens zu seinem Erlöser oder auf ein Abhängigkeitsbewußtsein und auf das menschliche 
Hilfsbedürfnis eingeschränkt wird. Aber auch auf katholischer Seite räumt man offen ein, 
daß •ein historischer Kausalzusammenhang zwischen weltloser Frömmigkeit und gottloser 
Welt" bestehe (Fr. v. Hügel), wenngleich hier der geschichtliche Vorgang des Auseinander- 
tretens beider Größen viel behutsamer dargestellt wird3; er ist zu differenziert, als daß 
man ihn auf einen einfachen Nenner bringen könnte. Auch hier verlangt man, daß der 
Christ viel stärker als bisher aus seinem Heilswissen und aus dem Impuls der Erlöserliebe 
Christi heraus die Sinnwerte der Welt sichtbar zu machen und ihre Ordnungsgesetze in der 
konkreten Wirklichkeit durchzusetzen habe4. 

Wenn sich uns heute die Welt als christliche Aufgabe so aufdrängt, dann genügt aller- 
dings nicht die Einsicht in geschichtliche Fehlentwicklungen und der Wille, diese zu korri- 
gieren. Denn die gegenwärtige Situation der christlichen Frömmigkeit ist nicht nur das 
Ergebnis dieser Fehlentwicklungen. Das hieße das Problem in oberflächlicher Weise ver- 
einfachen. Was das Christentum unseres Jahrhunderts in eine völlig neue Lage versetzt hat, 
ist vielmehr dies: Der heutige Mensch hat keine ursprüngliche Erfahrung mehr der Transzen- 
denz, der Wirklichkeit also, die die sichtbare, greifbare, kontrollierbare Welt überschreitet, 
des Göttlichen und Heiligen. Für ihn ist die einzige Wirklichkeit, mit der man rechnen muß, 
die Welt, mit ihren mannigfachen und noch gar nicht abzusehenden Kräften, aber auch mit 
ihrer Anonymität und ihrer Rücksichtslosigkeit gegenüber dem Schicksal des einzelnen. Seine 
Erfahrung ist immer nur reine Welterfahrung. Das naturwissenschaftliche und positivistische 
Denken des neunzehnten Jahrhunderts ist zum Gemeinbesitz des heutigen Massenmenschen 
geworden5. Die Folgen, die sich daraus für den gläubigen Christen ergeben, sind schwer- 
wiegend. Er kann den Glauben an Gott und die übernatürlichen Heilsgeheimnisse, an einen 
Gott, der alles nach seiner liebenden Vorsehung lenken soll, nur noch schwer vollziehen. 
Seine Erfahrung scheint dagegen zu sprechen. Es sind nicht nur die grauenhaften Erlebnisse 
unserer Zeit, die ihm das verwehren. (Camus hat sich mit den Leiden der unschuldigen Kin- 
der abgequält und darum keine Chance mehr für den Glauben an Gott gesehen.) Es ist in 
soundsovielen Fällen nach seiner Meinung mit Händen zu greifen, daß es auch ohne Gott 
geht und daß man mit Gott nicht weiter kommt. Gott ist für seine Erfahrung in dieser 
Welt abwesend6 und auch das Gebet scheint ihn nicht mehr zu erreichen. Alles geht nach 

* Vgl. das Referat von A. A u e r : Wandlungen der Frömmigkeit, S. 14ff. 
* Ebda. 24f. 
5 Wenn Schultz die These •vom Ende der Metaphysik" als kennzeichnend für die Ge- 

genwart betrachtet, so ist das zwar richtig gesehen, aber es handelt sich hier nicht um etwas 
Neues, sondern um eine alte Sache, die sich nur jetzt auch der Durchschnittsgebildete zu eigen 
gemacht hat. . 

* Vgl. das Referat von W. Dirks: Der Atheismus und die Frömmigkeit, S. 41ff. 



380 Einübung und Weisung 

zwangsläufigen Gesetzen, denen niemand entrinnen kann. Die ganze Welt ist eine einzige 
Maschine. 

Mit dieser Welt gilt es fertig zu werden, auch und gerade im Glauben. Eine Frömmigkeit, 
die dem nicht Rechnung trüge, käme einer Flucht gleich, einer Flucht vor den realen Auf- 
gaben, die dem Menschen hier und jetzt gestellt sind. Und der Christ hat eine Menge von 
Fluchtmöglichkeiten: die Flucht in das Dogma (als bloße Ideologie), in das Jenseits (als 
vorgestellte Wunschwelt), in die Liturgie (als Erhebung über den Alltag), in die Sakramente, 
in Beichte und Kommunion (als Heil- und Sicherungsmittel, die einen nichts kosten)7. Fromm 
ist ein Christ, so sagt man, der Verantwortung in dieser Welt und für die Welt tragen kann, 
der nüchtern, sachgerecht und treu seine Pflicht erfüllt, der das Schwere nicht abwälzt, der 
sich für den Nächsten und die menschliche Gesellschaft engagiert. Mag das alles bisweilen ein 
wenig radikal und einseitig formuliert werden, es ist keine Frage, daß mit all dem auf 
Wichtiges und Notwendiges in der Gegenwart hingewiesen wird. Denn wie es heute ganz 
allgemein im menschlichen Leben sehr häufig zu Scheinbegegnungen mit der Welt und dem 
Mitmenschen kommt, weil viele in sich verkrampft sind, so auch im religiösen Leben. Gott 
wird zur Projektion und das fromme Handeln nimmt magische Züge an, beides eine Reak- 
tion des unsicher gewordenen, angstbestimmten Menschen, der immer im Angriff oder in 
der Abwehr lebt. 

Welches sind demnach die Hauptforderungen, die an eine Frömmigkeit in einer welt- 
lichen Welt gestellt werden, und welches sind ihre Hauptkennzeichen? Man könnte sie in 
folgenden Stichworten zusammenfassen: Meditation, Wahrhaftigkeit und Bruderliebe. 

In der Meditation soll der Christ Gott mitten in der gott-losen Welt finden, als ihren 
eigentlichen Grund, als ihren Schöpfer und Erlöser. Sie ist eine unerläßliche Übung, um die 
schalldichte Mauer, die Gottes Stimme in dieser Welt nicht mehr vernehmen läßt, zu durch- 
brechen. Der wahrhaft Fromme muß sich darum immer wieder in die Gegenwart Gottes ein- 
üben, nicht nur im stillen Kämmerlein und in der Kirche, sondern im Alltag, in der ehelichen 
Begegnung, im Umgang mit den Kindern, während der Arbeit, auf der Straße, in all jenen 
Räumen, die eine lückenlose Geschlossenheit vortäuschen, in jener Gesellschaft, die Gott 
verschweigt. Der Gott, der dem •Welf-Christen begegnet, ist einerseits der schöpferische 
und herrscherliche Gott, der eine Fülle von Kräften in die Welt hinein entlassen hat und 
der den Menschen beauftragte, diese Kräfte zu einer großen Ordnung zusammenzufassen, 
die den Glanz ihres Schöpfers widerspiegelt. Er ist anderseits der Erlösergott, der in der 
Hingabe seines Sohnes in den Tod alle Selbstherrlichkeit und alle Lieblosigkeit der Men- 
schen und das daraus stammende Leid dieser Welt überwunden hat. Mit ihm kann und muß 
man über alles sprechen, was den Tag und die Stunde anfüllt, was das Herz erhebt und be- 
schwert. So wird die scheinbar gott-lose und sinn-lose Welt zur läuternden Schule, die den 
Gläubigen zur menschlichen und christlichen Vollendung heranreifen läßt. 

Wer mit Gewinn durch diese Schule gehen will, muß wahrhaftig sein und es immer mehr 
werden. Er darf sich weder in der Beurteilung der Welt noch seiner selbst betrügen; er muß 
sich von seinen selbstsüchtigen Wünschen lösen und von vorgefaßten Meinungen frei machen. 
Er darf nicht selbstherrlich den Gang seines Lebens bestimmen wollen. Nur so wird dieser 
Gang ihn umwandeln, ihn selbstlos, demütig, geduldig, keusch, weitherzig, gütig und barm- 
herzig machen. Das Wort •Tugend" hat für den heutigen Menschen einen zweifelhaften 
Klang; es macht ihn mißtrauisch, weil es nach seiner Meinung zu oft eine Haltung ankün- 
digt, die in einem religiösen Treibhaus gewachsen ist und sich nicht genügend den realen 
Pflichten des Alltags zuwendet. Eine Tugend, die nicht am Leben gewachsen ist, sagt man, 
ist keine Tugend. Gesinnungen sind nur dann echt, wenn sie zur Tat führen, wie sie gerade 
der Augenblick fordert. 

Damit sind wir bei dem, was immer wieder als Prüfstein christlicher Frömmigkeit schlecht- 
hin bezeichnet wird, bei der Bruderliebe. Weder die Rasse noch politische Gegnerschaft 
dürfen dafür eine Schranke bilden. Vor allem die konfessionellen Grenzen müssen hier 
fallen. Das •Gespräch mit dem Feind" (Fr. Heer) und •über den Zaun" (K. Rahner) gehört 
zu den Grunderfordernissen eines Christen unserer Zeit. Hier bewährt sich christlicher 

7 F r. H e e r in seinem Referat: Konfessionsloses Christentum?, S. 90. 



Einübung und Weisung 381 

Glaube, hier wird er glaubhaft, hier zeigt sich, ob das Ethos des Evangeliums das Herz 
eines Menschen wirklich erfaßt hat. Hier gibt es darum keine Dispens. Das alles wird bis- 
weilen so stark und mit einer Ausschließlichkeit betont, daß dahinter die Frage der christ- 
lichen Lehre auffällig zurücktritt. Die göttliche Wahrheit äußert sich für den heutigen Men- 
schen viel mehr in der inneren Erfahrung als in der überkommenen Lehre, sie bezeugt sich 
daher mehr im Tun als im Festhalten an Dogmen. Kaum etwas wird so verdächtigt wie ein 
dogmati(sti)sches Christentum. Man begegnet ihm deshalb so mißtrauisch, weil es in den 
Augen vieler für konfessionelle oder persönliche Selbstsucht herhalten muß und die vor- 
behaltlose Bruderliebe, die doch das Gebot und das Vermächtnis der Abschiedsstunde des 
Herrn ist, erschwert, wenn nicht sogar verhindert, zum Ärgernis für die nichtchristliche Welt. 
Nicht von ungefähr ist unter den Referaten des Süddeutschen Rundfunks eine ganze Serie, 
die von neuartigen und zum Teil ergreifenden Versuchen berichtet, die in der Bergpredigt 
geforderte Bruderschaft zu verwirklichen. Einige von ihnen waren bekannt, andere weniger: 
die Gemeinschaft von East Harlem (New-York), die Gemeinschaft von Agape, der inter- 
nationale Bauorden, die Gemeinschaft vom Weißen Stein, die Bruderschaft von Taize, die 
Kleinen Brüder Jesu, die Akademie in Tokio. Sie haben zweifelsohne diejenigen, die sich 
nur noch am Rand des Christentums aufhalten, wie auch Nichtchristen und Ungläubige 
aufhorchen lassen. 

Im ganzen kann man wohl sagen, daß viel redlicher Wille am Werk ist, um in dieser auf- 
gewühlten und zerrissenen Welt die Menschen wieder in einen realen Kontakt mit Gott und 
mit Christus zu bringen. Daß es dabei bisweilen ein wenig lauttönend zugeht und auch ver- 
wirrende Stimmen zu vernehmen sind, darf nicht davon abhalten, das Richtige und Gute in 
dem Bemühen heutiger Christen um eine zeitgerechte Frömmigkeit anzuerkennen. Die Ge- 
fahren • einige wurden genannt • muß man sehen, aber man überwindet sie nicht durch 
Protest und Verurteilung, sondern dadurch, daß man den Ruf Gottes (Christi) hört und die 
Aufgaben der Zeit mutig anpackt. Fr. Wulf SJ 




