
EINÜBUNG    UND    WEISUNG 

Untergang der Welt - Neuer Himmel und Neue Erde 

Meditationsanleitung zur Perikope von der Sintflut 

Als Jahwe sah, daß die Schlechtigkeit der Menschen groß war auf Erden 
und daß alle Gedankengebilde ihres Herzens immerfort nur böse waren, be- 
reute Jahwe, daß er den Menschen auf Erden geschaffen hatte, und er betrübte 
sich darob innerlich. Und Jahwe sprach: Ich will den Menschen, den ich 
geschaffen habe, wieder vom Erdboden vertilgen, angefangen vom Menschen 
bis zum Vieh, bis zu dem Gewürm und bis zu den Vögeln des Himmels, denn 
es reut mich, daß ich sie gemacht habe. Noe aber fand Gnade in den Augen 
Jahwes. Gen 6> 5'8 

1. Der Text 

Es handelt sich hier um ein geschichtliches Ereignis, nicht um einen Mythus. Wenn sich 
bei vielen Völkern die Überlieferung von einer alten Überschwemmungskatastrophe findet, 
dann ist durchaus damit zu rechnen, daß hier eine gemeinsame Menschheitsüberlieferung 
vorliegt. Die Ähnlichkeit des alttestamentlichen Sintflutberichtes mit der babylonischen Flut- 
sage macht darum keine Schwierigkeiten. Wichtig ist, worin sich beide unterscheiden. Wäh- 
rend hier eine mythologische Götterwelt •sich gegenseitig belügt und überlistet und launisch 
über die Menschen schaltet . . . finden wir in der Bibel den zürnenden Gott, der die Welt 
richtet und der sich des Gerechten erbarmt" (A. Jeremias). 

Sintflut heißt wörtlich die große, allgemeine Flut (sinngemäß spricht man mit Recht auch 
von einer Sündfiut). Dementsprechend stellt die Bibel die Sache so dar, als habe die Flut die 
ganze Erde und alle Menschen erfaßt. Das braucht aber nicht als streng historische Aussage 
verstanden zu werden. Es genügt die Annahme einer örtlich begrenzten Katastrophe. Die Ver- 
allgemeinerung will nur die allgemeine heilsgeschichtliche Bedeutung hervorheben. 

Es bleiben dennoch eine Reihe von Schwierigkeiten, die aus rein natürlichem Verständnis 
nicht gelöst werden können und die darum Fragen aufwerfen. Was bedeutet das Wort von 
der Reue und der Betrübnis Gottes? Wie kann Gott seine eigene Kreatur vernichten? Was 
geschieht mit den Menschen, die von Gott dem Tod überliefert werden? In all diesen Fra- 
gen hilft nur der Glaube weiter. 

2. Das Geheimnis des Glaubens 

Die heilsgeschichtliche Situation der Menschheit, die hier geschildert wird, ist folgende: 
Die Sünde der Stammeltern hat die Begierden und Leidenschaften des Menschen geweckt. 
Ihre erste Frucht ist der Brudermord des Kain. Sünde gebiert Sünde. Das Ende ist die Zügel- 
losigkeit. •Sie nahmen sich alle zu Frauen, an denen sie Wohlgefallen fanden", sagt die 
Bibel (Gen 6,3). Daran knüpft unser Text an. Gott schaut auf eine Generation, die der 
Sünde völlig verfallen ist. •Da sprach Jahwe: Mein Geist verbleibe nicht länger bei den 
Menschen; er ist ja nur mehr Fleisch" (Gen 6, 3). Wenn auch unmittelbar nur die Sünde der 
Wollust genannt wird, die Gott erzürnt und zu seinem Entschluß drängt, so sind dennoch 
nicht in erster Linie die einzelnen Sünden der Menschen gemeint, sondern eine tiefer 
liegende, heillose Sündhaftigkeit, jene Sündhaftigkeit, die Abwendung von Gott und Hin- 
wendung zur Kreatur ist, in der sich der Mensch also nur noch selbst sucht, in der es für 
ihn nur noch die Erde und die sinnenhafte Erfüllung gibt. Es ist die Grundsünde des Men- 
schen, der von Gott angerufen wird und diesen Ruf überhört oder ausschlägt. Die Wollust 
ist nur ein allgemein verbreitetes Symptom dieser Grundsünde. 

Indem Gott nun die heillose Sündhaftigkeit einer einzelnen Generation sieht, steht die 
ganze Menschheit in ihrer Unerlöstheit vor ihm, geht sein Blick über alle Zeiten und Gene- 



Einübung und Weisung 383 

rationen. Keine hat vor der anderen etwas voraus. Was bedeutet das aber? Die Mensdiheit 
trägt um ihrer Sünde willen den Keim des Todes in sich, nicht nur des Leibes, sondern auch 
der Seele. Was sie tut, kommt einer Selbstvernichtung gleich. Der Entschluß Gottes, Men- 
schen und Vieh vom Erdboden zu vertilgen, macht nur ausdrücklich, was der sündigen 
Menschheit wesensgemäß und von rechtswegen zukommt. Es handelt sich nicht um einen Akt 
besonderer Härte und noch viel weniger um göttliche Willkür. Gott muß so handeln, will er 
seinem Wesen, seiner Heiligkeit entsprechen. Er teilt nur das Los aus, das die Menschen 
sich selbst gewählt und bereitet haben. 

Wäre demnach das Wort von Gottes •Reue" und •Betrübnis" nur menschliche, bildhafte 
Redeweise, der keine besondere Wirklichkeit in Gott zugrunde läge? Keineswegs! Zwar kennt 
Gott keine Reue und Betrübnis, wie wir sie kennen. Dennoch muß es in ihm angesichts der 
Sündhaftigkeit der Menschheit etwas geben, das wir nicht anders als mit diesen Begriffen 
bezeichnen können. Die ihnen entsprechende göttliche Wirklichkeit ist in, jenem ewigen Akt 
Gottes eingeschlossen, der sich auf die Menschen bezieht. Mit unserer begrenzten menschlichen 
Erkenntnis müssen wir in diesem Akt verschiedene Momente unterscheiden: die Erschaffung 
des Menschen, die Verleihung der Urgerechtigkeit, die Verstoßung und Bestrafung, die 
Erlösungsverheißung, Betrübnis und Reue, Erlösung und Erneuerung, endgültige Beseligung 
und Verdammung. Betrübnis und Reue sind also eine Wirklichkeit in Gott und werden es 
in Ewigkeit sein. Immer steht der Mensch, mag er noch hier auf Erden oder schon in der 
Ewigkeit weilen, der Sünder ebenso wie der Heilige, der Beseligte ebenso wie der Verdamm- 
te vor jenem Gott, den es •gereute, daß er den Menschen hier auf Erden geschaffen hatte", 
und der sich darob •innerlich betrübte". 

Wie wenig es sich bei der Reue und Betrübnis Gottes nur um eine menschliche Redeweise 
handelt, hat die Generation, von der in unserem Schrifttext die Rede ist, erfahren müssen. 
Ihr Tod und die Vernichtung ihrer ganzen Umwelt durch die Flut sind nicht abschreckende 
Dichtung, sondern Wirklichkeit. Da es sich aber darin um ein Heilsereignis handelt, das 
die ganze unerlöste Menschheit betrifft, ist in ihm jeder Tod und jeder Untergang, vor allem 
das Weltende, wie Christus es beschrieben hat (Mk 13, 1 ff. par) vorbedeutet. Christus selbst 
hat darauf hingewiesen, wenn er sagt: •Wie die Tage Noes, so wird es mit der Ankunft 
des Menschensohnes sein. Wie sie in den Tagen vor der Sintflut aßen und tranken, heirateten 
und sich heiraten ließen bis zu dem Tag, da Noe in die Arche ging, und nicht zur Erkenntnis 
kamen, bis die Flut kam und alle hinwegraffte, so wird es auch mit der Ankunft des Men- 
schensohnes sein. Dann werden zwei auf dem Feld sein, einer wird mitgenommen und einer 
zurückgelassen . . . Wachet also, denn ihr wißt nicht, an welchem Tage euer Herr kommt" 
(Mt 24,37ff.; Lk 17, 26ff.). •Die Gestalt dieser Welt ist im Vergehen begriffen", sagt Pau- 
lus (1 Kor 7,31). Niemand entrinnt diesem Schicksal. Selbst Christus mußte in seinem bitte- 
ren Sterben die Unwiderruflichkeit des Gottesbeschlusses erfahren. Weil er •um der Sünde 
willen" die •Gestalt des Sündenfleisches" angenommen hatte, wurde •die Sünde an seinem 
Fleisch verurteilt" (Rom 8, 3). 

Kehren wir noch einmal zur ersten Sintflut zurück. Was geschah denn mit denen, die der 
Tod ereilte, an denen ebenso die Sünde wie Gottes Strafurteil zur Auswirkung kam? Ver- 
fielen sie endgültig der Vernichtung? Waren sie Verdammte? Das wissen wir nicht. Es ist 
nur von einem die Rede, der gerettet wurde, von Noe. Dieser •fand Gnade in den Augen 
Gottes", denn er war •ein gerechter und untadeliger Mann unter seinen Zeitgenossen. Er 
wandelte mit Gott" (Gen 6,9). Aber genauso wie die sündige Generation unseres Schrift- 
textes als Typ für die ganze sündige, unerlöste, heillose Menschheit steht, so steht auch Noe 
für alle, die Gottes Erlösungsgnade angenommen haben und durch die Anteilnahme an Chri- 
sti Erlösungstod gerecht geworden sind. Darum kann Origenes sagen: •Sage nicht, glücklich 
Noe, weil er würdig befunden wurde, zur Zeit der Flut allein von Gott erwählt und mit 
den Seinen gerettet zu werden, während die anderen in der Überschwemmung zugrunde gin- 
gen, sondern überlege dir, daß auch du, wenn du das tust, was Noe getan hat, ein Noe 
sein wirst" (4. Horn, zu Ezechiel, ed W. A. Baehrens VIII, 365). 

Die Reue und Betrübnis Gottes sind also immer umfangen von einer noch größeren Barm- 
herzigkeit. Gott hat den Sünder und die sündige Menschheit dem ihnen zukommenden Tod 
nur überantwortet auf dem Hintergrund des Friedensbogens, des Bundes, den er mit Noe 



384 Einübung und Weisung 

schließen sollte. Darum konnte selbst die Sündüut zum Anlaß eines heilsamen Todes werden, 
zum Grab des Lebens. Noe ist nicht nur der Gerechte; er gilt seit den Zeiten der Kirchen- 
väter auch als Vorbild der Buße. Diejenigen, die von der Sintflut erfaßt wurden, und Noe 
bilden nur ein einziges Geheimnis, das Geheimnis des gerechten und barmherzigen Gottes. 
Der Sünder (die sündige Menschheit) wird nur als ein Büßender und nur durch den Tod 
hindurch gerettet. Wenn damit die Reue und die Betrübnis Gottes für uns auch erst tragbar 
werden im Zeichen der Arche, so bleiben sie doch eine furchterregende Wirklichkeit. Wer 
davon in seinem christlichen Leben nichts erführe, stünde in der größten Versuchung, Gottes 
Heilswillen zu verniedlichen. Dieser Heilswille wird in seinem wahren Wesen erst deut- 
lich auf dem Hintergrund der Sintflut und des Untergangs der Welt. 

3. Einübung 

Auch auf unsere Generation schaut Gott herab und sieht, •daß die Schlechtigkeit der 
Menschen groß ist auf Erden und daß alle Gedankengänge ihres Herzens immerfort nur 
böse sind". Auch unserer Generation gegenüber •reut es ihn, den Menschen geschaffen zu 
haben, und er betrübt sich darob innerlich". Auch uns trifft darum das Urteil und der Be- 
schluß Gottes, die Menschheit zu vernichten. Die Tode, die heute erlitten werden, die Un- 
tergänge dieser Zeit stehen im Schatten der Sintflut und weisen hin auf die Schrecken des 
letzten Tages. Aber auch an uns ergeht ein gnadenhafter Ruf zur Rettung, und das Geheiß 
zum Bau einer Arche. Ja, was dort nur vorbildhaft war, ist in Christus und seiner Kirche 
längst in Erfüllung gegangen,. Über uns steht der Friedensbogen des Gottes der Gnade und 
der Erlösung. 

Das alles gilt es nicht nur allgemein, für unsere Zeit als solche, zu bedenken, sondern auf 
sich ganz besonders anzuwenden. Gott schaut auf mich herab und sieht meine Sündhaftigkeit, 
meine Grundsünde und meine einzelnen Verfehlungen. Es reut ihn, auch mich geschaffen zu 
haben, und auch meinetwegen ist er innerlich betrübt. Er verhängt auch über mich den Tod 
und läßt mich auf diese oder jene Weise den Untergang erfahren, den Untergang meiner 
selbstsüchtigen Welt. Aber auch ich kann in Christus ein anderer Noe sein. In der Kirche 
und nur in ihr überstehe ich die große Flut. Nur aus ihrer Geborgenheit heraus trete ich 
wieder auf festes Land, auf die Neue Erde, die für immer meine Heimat sein soll. 

Noch währt die Flut. Wohl ist die ausgesandte Taube schon zurückgekehrt mit einem 
frischen Ölbaumblatt in ihrem Schnabel (Gen 8, 11). Aber wir harren noch der Stunde, da 
wir die Arche verlassen dürfen. 

Können wir in den Bildern dieses Geheimnisses unser christliches Dasein realisieren? 




