B UCHIBES SZPRET GCHUNSGEN

Theologie und Frémmigkeit

Sohngen, Gottlieb: Der Weg der
ebendlindischenTheologie.
Grundgedanken zu einer Theologie des
»Weges”. Miinchen, Uerlag Anton Pu-
stet, 1959. 117 8., geb. DM 8,80.

Der Biichermarkt wird augenblicklich iiber-
schwemmt mit Werken iiber vorderorienta-
lische, indische und fernéstliche Spiritualitat.
Kein Einsichtiger wird nur einen leisen
Zweifel dariiber hegen, dafl eine fruchtbare
Begegnung mit diesen nicht-abendlindi-
schen Geistigkeiten und Religionen fiir ein
weltweites Christentum cines der Gebote der
Stunde ist; oft wird aber vergessen, dafl eine
solche Begegnung nur dann ein echter Dia-
log werden kann, wenn er von dem Boden
der cigenen, klar erkannten Position gefiihrt
wird. Sohngens Salzburger Vorlesungen vom
Jahre 1956 bieten zu dieser Besinnung eine
willkommene Handreichung.

Zuerst klirt der Vf. einiges Begriffliche:
»Abendlindische Theologie umfaft aunch
die groflen ,Morgenlinder“ Clemens, Ori-
genes, Athanasius usw.; die Berechtigung
verschiedener Denkformen; das Verhiltnis
von ,Weg* und Weltanschauung. Dann ent-
wirft er in der Konfrontierung von Augun-
stinus und Thomas von Aquin den ,Abend-
lindischen Weg der Theologie“; er fithrt
iber die beiden groflen Synthesen von Wis-
senschaft und Offenbarung, von Heilslehre
und Heilsgeschichte (entsprechend der Syn-
these von philosophischer und historischer
Vernunft) zu dem einen christlichen Heils-
ziel, wobei Angustinus den neuen, christ-
lichen Weg zu dem einen, uralten Ziel der
Menschheit betont, wihrend Thomas darauf
aufbaut, dal Weg und Ziel des Menschen
als Einheit erst in der christlichen Offenba-
rung voll aufleuchten.

In iiberlegener und geistvoller Art werden
durch kleinere Exkurse nene Aunsblicke er-
6ffnet und zugleich weitere Lichtquellen fiir
die Fragestellung gewonnen; so besonders
in dem Kapitel: ,Die Gottessehnsucht der
Heiden: religionsphilosophische und mis-
sionstheologische Bedeutung*®.

Auch der Anmerkungsteil dient nicht nur
der Anffihrung von Literatur und Beleg-
stellen, sondern fiihrt manchen Gedanken
des Textes eigenstindig weiter. So versncht
Séhngen in einer zehn Seiten langen An-
merkung ,Heilsweg in ostasiatischen Hoch-
religionen® die Fruchtbarkeit der Begegnung
des abendlidndischen Weges, der auf ein kla-
res Ziel ausgerichtet ist, mit einem andern

2 Weg“ zu zeigen, der irgendwie in sich schon
Ziel ist.

Dem Leser wird es nicht immer leicht, die-
sen Vorlesungen, die nun statt vom Fluidum
des lebendigen Wortes, vom toten Papier
getragen werden, zu folgen; aber der Reich-
tum des Inhalts winkt als verlockende Frudht,
und die Brillanz mancher Formulierungen
(ich habe mir z. B. den ,Laufsteg modischen
Geredes notiert) 138t uns ein klein wenig
die Atmosphire der Salzburger Hochschul-
wochen nacherleben. J. Sudbrack S]

Grosche, Robert: Et Intra et
E xtra. Theologische Aufsitze. Diissel-
dorf, Patmos-Uerlag 1958, 840 S., DM

In einem Uberblick iiber die ,Theologie
und Pastoral im heutigen Deutschland®, als
Vortrag dargeboten im Jahre 1957, steht die
Bemerkung, dafl drei Gruppen von Men-
schen in Deutschland Theologie treiben, die
Professoren an den theologischen Fakultiten
der staatlichen Universititen, an den bischof-
lichen Seminaren und an den Ordensschu-
len, nicht aber Bischéfe und Pfarrer. Der V§.
dicses Uberblicks, Robert Grosche, der ge-
wifl zuerst und zuletzt Pfarrer ist und sein
will, gehért fraglos zu den von ihm selbst
zugegebenen Ausnahmen. Davon zeugt der
stattliche Band der gesammelten Aufsitze,
den Freunde des Vf.s zur Vollendung seines
70. Lebensjahres vorgelegt haben. Der Jubi-
lar stand und steht mit wachem Herzen und
bellem Geist lernend und lehrend inmitten
der Erneuerung der katholischen Theologie
und des katholischen, zumal liturgischen Le-
bens, die in den Jahren nach dem ersten
Weltkrieg einsetste, reiche Fracht brachte
und immer noch bringt. Erstaunlich ist die
Fiille der theologischen Gegenstinde, denen
sich der kenntnisreiche Priester zuwandte:
Themen der Glanbenslehre, besonders der
Ekklesiologie und Mariologie, der biblischen
Theologie, der Kontroverstheologie, die dem
irenischen und doch unbestechlichen Heraus-
geber der ,Catholica“ besonders am Herzen
lag, endlich dem Problem eines ,christlichen
Humanismus®, den Fragen nach der seins-
gerechten Bezogenheit von Christ und Welt,
von Christentum und Kultur, besonders sei-
ner kiinstlerischen Provinz, zu der der Autor
ein ganz personliches und wissendes Ver-
hiltnis hat. Der beste Dank an Robert Gro-
sche wire sicherlich dieser, dafl die Saat, die



386

er unermitdlich auch als theologischer Schrift-
steller gesdt hat, in dem Sinne aufginge,
daf die genannte ,Ausnahme® eines in wis-
senschaftlicher Verantwortung theologietrei-
benden Seelsorgepriesters nicht mehr blofle
»~Ansnahme® bliebe. H. Wulf S)]

Perrin ]. M.,OP: DieachtSelig-
keiten als Botschaft der
Freude. Freiburg/Br., Uerlag Herder,
1959. 164 S., DM 9,80.

P. Perrin, ein franzésischer Dominikaner,
will mit diesem Buch dem christlichen Laijen
von einer wichtigen Seite her den Weg zum
Verstdndnis des Christseins 6ffnen. Ange-
sichts der ,gewohnheitsmiafligen, verdrief-
lichen und seelenlosen Ausiibung der Re-
ligion“ durch so vicle Christen, hinter der
das Vorurteil steht, ,das Christentum sei
der Freude gegenitber feindlich gesinnt®,
will er zum Bewufltsein bringen, daf Chri-
stus die Botschaft von der Liebe Gottes
brachte, der sich selbst und damit alle Se-
ligkeit schenken will, und dazu nichts ande-
res braucht als das geéffnete Herz und die
leeren, ihm entgegengestreckten Hinde des
Menschen. Diese zentrale christliche Wahr-
heit, ,Finden Gottes — Finden der Freude®,
ist das Thema dieses Buches. Insofern ist,
nebenbei bemerkt, der Titel der franzdsischen
Originalausgabe treffender: ,Das Evange-
lium der Freude®. Denn die ,Forderungen®
der Seligpreisungen zeigt der Vf. nun so, wie
Christus sie meinte, als die Voraussetzungen
dafiir, dafl der Mensch frei werde fir Gott
und seine Freude. Denn diese himmlische
Freude, das betont der Vf. immer wieder,
ist alles andere, als leicht und alltdglich.

Budhbesprechungen

Weil sie im letzten Teilnahme an der Freude
des dreifaltigen Lebens ist, braucht sie als
Voraussetzung das reine, ungeteilte Herz,
in das allein Gott einkehren kann. ,Unmég-
lich kann man Gottes Freude besitzen, ohne
daf man die Seligkeiten lebt®, sagt P. Per-
rin und er fafit diese Seligkeiten in dem einen
Wort zusammen: ,Selig, der alles verlafit;
denn er findet Gott“. Denn so viel fehlt
uns von Gott, wie wir uns sclbst behalten
(Kath. v. Siena). Der Mensch, der so auf den
Himmel zugeht, wird aber, das lehrt uns je-
des Heiligenleben und vor allem die Verhei-
flung Christi selbst, die Freude und den
Frieden des Herrn schon in sein irdisches
Leben hinabziehen. Er wird zu den Men-
schen gehoren, die reinen Herzens sind und
darum Gott schauen werden (vgl. Jo 14, 19:
,Die Welt sieht mich nicht mehr, ihr aber
seht mich“; denn ,wenn einer mich liebt,
werden wir zu ihm kommen und Wohnung
bei ihm nehmen®). Diese echte christliche
Freude wird nach den Worten P. Perrins
das Klima sein, in dem alle Tugenden gedei-
hen, das Zeichen des wahren Christen und
das beste Mittel des Apostolats.

Der Wert dieses Buches liegt darin, diese
Wahrheiten kurz und geschlossen dargestellt
zu haben, in einer Art, die jeden Christen
ansprechen wird. Und fiir alle Christen
méchte man ja winschen, daB sie einmal
nachdenken iiber die christliche Freude, ihr
Wesen und ihre Vorbedingungen, gerade in
einer Zeit, in der man meint, die Freude nur
in immer neuen Vergniigen finden zu kén-
nen. Ihnen konnte dieses Buch den Weg zur
wahren Freude des Herzens weisen, der al-
lein iiber die demiitige Armut der Selig-
keiten fuhrt, aber einmiindet in die unauf-

horliche Freude Gottes. G. Soballa S]

Eschatologie

Winklhofer, Alois: Das Kommen
seines Reiches Uon den letzten
Dingen. Frankfurt a. M., Uerlag Josef
Knecht, 1959. 345 S., DM 12,80.

Der Passauer Dogmatiker legt uns mit die-
sem Buch eine umfassende Darstellung der
katholischen Eschatologie vor. Ohne im aufle-
ren wesentlich von der traditionellen Reihen-
folge der zu behandelnden Themen abzu-
weichen, verliert er nie das grofle Ziel aus
den Augen: den Nachweis der organischen
Zusammengehdérigkeit aller Einzelelemente
und der darin geborgenen Mitte vieler Teil-
fragen, die sonst leicht als Theologengezink
abseits der Hauptlinie erscheinen kénnten.
Das Kommen des Herrn in seinem Reiche
ist ein einziges Geheimnis, das sich von der

Menschwerdung Christi an in der Weltge-
schichte und im Leben der Einzelmenschen
entfaltet, bis es in dem, was wir ,die Letzten
Dinge®“ nennen, seine abschliefende und
kronende Offenbarung erfahrt. Unter die-
sem Blickwinkel verschwindet mehr als bei
jeder anderen Darstellung der Eschatologie,
die ich kenne, der Eindrudk, als seien die
Ereignisse der Endzeit lediglich der Schluf3-
punkt, den Gott dem reichgegliederten Satze
seiner Offenbarung eben noch hinzufigt: Sie
sind vielmehr das letzte Wort dieses gewal-
tigen Satzes, der dadurch erst seinen vollen
Sinn bekommt und in seiner Gesamtheit ver-
standlich wird.

Damit werden die letzten ,Dinge® weit-
gehend ihrer Dinglichkeit entkleidet, und
die in der Schrift grundgelegte starke Be-
tonung des personalen und sozialen Charak-



Buchbesprechungen

ters der Eschata, die vom Titel an auf jeder
Seite des Buches uniiberhérbar ist, gibt einer-
seits dem endgiltigen Kommen des Herrn
zum FEinzelmenschen inmitten seines zwi-
schenmenschlichen und weltlichen Lebensrau-
mes das gebithrende Gewicht, wihrend sie
andererseits manche nur interessante Neben-
frage entschieden an die Tonstelle zuriick-
verweist, die ihr zukommt.

Gleich weit entfernt von aller phantasti-
schen Spekulation und einem minimalisti-
schen theologischen Positivismus, versteht es
Winklhofer, gerade das moderne Lebensge-
fithl anzusprechen und fiir die Geheimnisse
der Endzeit aufzuschlieflen. Dabei stehen ihm
eine bildkriftige Sprache, die alle Register
von der niichternen Darlegung bis zum Pa-
thos der Ergriffenheit kennt, sowie zahlrei-
che packende Beispiele und Zitate aus der
neueren Literatur zur Verfiigung. Die An-
merkungen am Schlufl des Werkes bringen
die theologische Problematik jedes einzelnen
Abschnittes zur Geltung oder zeichnen da,
wo der VI. eigene Wege zu gehen versucht,
den Hintergrund der geltenden kirchlich-
dogmatischen Lehre.

Daf ein Theologe, dessen Stérke so angen-
scheinlich in der existentiellen Begegnung
mit dem Wort Gottes und der daraus flielen-
den synthetischen Gesamtschau liegt, sich
nicht mit der Inventarisierung des Lingst-
bekannten und Sicheren begniigt, sondern
oft zu neuen Lésungen vorstéflt, ist ebenso
natirlich wie anregend. So wird z. B. seine
Deutung des héllischen Feuers auf die dem
Verdammten entfremdete und feindliche
Schépfung méglicherweise viel Anklang fin-
den. Weniger dberzeugen dirften jedoch
der iibertriebene Pessimismus beziiglich der
philosophischen Beweise fiir die Unsterblich-
keit der Seele sowie die etwas verworrene
und unklare These zur schwierigen Frage
der Identitdt des Auferstehungsleibes, bei
der kaum einzusehen ist, wie sie sich von
der Auffassung des Origenes unterscheiden
soll. H. Finé §]

Rudolf, Rainer: Ars moriendi.
Uon der Kunst des heilsamen Lebens
und Sterbens (Forschungen zur Uolks-
kunde hrsg.von Georg Schreiber, Bd 39).
Koln-Graz, Bihlau-Uerlag, 1957, X X111
u. 145 S., br. DM 14,80.

Im Spétmittelalter war keine Literaturgat-
tung verbreiteter und volkstiimlicher gewor-
den, als die Ars moriendi, die Kunst des
heilsamen Lebens und Sterbens. Gleichwohl
hat sich bisheute niemand eingehend mit den
Handschriften der Sterbebiichlein beschif-
tigt, obschon man im voraus wuflte, welche
Fille neuer Erkenntnisse ihre textgeschichtli-

387

che Untersuchung dem Kulturhistoriker, dem
Erforscher der christlichen Frémmigkeit und
bei den deutschen Aunsgaben auch dem
Sprachwissenschaftler vermitteln wiirde. In
der vorliegenden Arbeit hat der Salvatoria-
ner Rudolf die oft beklagte Liicke im germa-
nistischen Fachschrifttum im wesentlichen ge-
schlossen, obwohl er sich in seinen Studien
zeitlich auf das 15. Jahrhundert und raumlich
auf die Handschriften beschrinken mufite,
die in den Bestinden der Wiener National-
und der Miinchner Staatsbibliothek, sowie
in den gsterreichischen Stiftsbibliotheken ent-
halten sind. Da aber die wichtigsten Sterbe-
biicher dem von ihm erforschten siid- und
sidostdeutschen Raum angehéren, gelang es
ihm doch, alle Grundformen der Ars morien-
di zu erfassen und die Handschriften nach
thren tragenden Gedanken systematisch zu
ordnen. Das Ergebnis war die Méglichkeit,
die Biichlein der Kunst des heilsamen Lebens
von den Biichlein des heilsamen Sterbens
klar zu scheiden.

In der Kunst des heilsamen Lebens hat-
ten die Todesbetrachtung, der Comtemptus
mundi, das Memento mori, das Vade mori,
die Streitgedichte zwischen Tod und Leben
und die Totentdnze das Ziel, durch den Hin-
weis auf die asketische Bedeutung des Ster-
bens zu einem heilsamen Leben anzuregen,
ohne das ein guter Tod nicht denkbar ist.
Dariiber handelt Rudolf im ersten Teil seiner
Arbeit. Der zweite Teil ist der Kunst des
heilsamen Sterbens gewidmet. Die Ars mo-
riendi diente dazu, den Sterbenden durch
Mahnungen, Fragen, Gebete und durch An-
weisungen an den Sterbehelfer iiber dieSpen-
dung der Sakramente unmittelbar auf ein
seliges Verscheiden vorzubereiten.

Mit der Abfassung dieser Sterbebiicher be-
schiftigten sich die berithmtesten Theologen
des 15. Jahrhunderts, die zum gréfiten Teil
den Reformkonzilien von Konstanz und Ba-
sel nahestanden und grofle Verdienste an
der Reform der Orden hatten. Uber die Ster-
bekunst des Johannes Gerson, Johannes v.
Kastel, Nikolaus v. Dinkelsbithl, Johannes
Nider, Bernhard v. Waging und anderer be-
richtet Rudolf ausfithrlich im zweiten Teil,
der einen tiefen Einblick in die Verbreitung
der Sterbebiichlein im deutschen Sprachgebiet
und ihr Echo in den Erbauungsbiichern ver-
mittelt. Um die kulturellen, wirtschaftlichen
und religiosen Voraussetzungen aufzudecken,
denen mitBeginn des 15. Jh.’s die Werke tiber
Tod und Sterben fast schlagartig entsprungen
sind, steht an der Spitze des Buches eine gei-
stes- und kulturgeschichtliche Studie, die durch
die einfithrenden Worte Georg Schreibers in
wertvoller Weise erginzt wird, weil sie in
Kiirze zeigen, wieviel Elementares und Urge-
waltiges und dazu Allgemeinmenschliches in



388

den Sterbebiichern aufgebrochen ist. Den
Schlu der Arbeit bildet ein Incipit-Ver-
zeichnis der behandelten lateinischen und
deutschen Werke und eine Zusammenstel-
lung der Handsdhriften mit Angabe der Her-
kunft und des Alters, dazu ein Sach- und
Personenverzeichnis, das dem Fleifl und wis-
senschaftlichen Geist des Vf’s. alle Ehre und
sein Buch fiir weitere Forschungen unent-
behrlich macht. H, Bleienstein S]

Kaufet dieZeit aus. Beitrage
zur christlichen Eschatologie. Festgabe
fiir Theoderich Kampmann. Hrsg. von
Hermann Kirchhoff. Paderborn, Uerlag
Ferdinand Schiningh, 1959. 216 S., Ln.
DM 12,—.

Die vorliegende Festgabe wurde dem ver-
dienten Padagogen und Erwachsenenbildner
Theoderich Kampmann zu seinem 60. Ge-
burtstag (11. 8. 1959) tiberreicht. Sie enthilt
Beitrige seiner Freunde und Schiiler zu Fra-
gen der eschatologischen Existenz des Chri-
sten. Einige seien genannt: R. Guardini, Der
Name des Menschen. Gedanken iiber Apoka-
lypse 2,17; O. Kuf}, Enthusiasmus und Rea-
lismus bei Paulus; H. Schiirmann, Eschatolo-
gie und Liebesdienst in der Verkiindigung
Jesu; P. Padberg, Pneuma und dhristliche
Wirklichkeit (Eine Untersuchung iiber J. A.
Méhler’s ,Die Einheit in der Kirche oder
das Prinzip des Katholizismus“); H. Kirch-
hoff, Missionarische Aspekte katholischer Er-

Buchbesprechungen

wachsenenbildung heute; L. Glanz, Der
Menschund die Eschata. Gedanken zn Dichtun-
gen von Evelyn Waugh, C. L. Lewis, Edzard
Schaper und Boris Pasternak; Fr. X. Arnold,
Profane Kultur und eschatologischer Glaube;
H. Dolch, Das Kommen der ,Vita Venturi
Saeculi® in diese Welt. Gedanken iiber eine
Verlegung von Epiphanie an den Jahresan-
fang; Compelle intrare? Der Weg der Kirche
zum Zeitende (Teil T einer Studie iiber Augu-
stinus, De civitate Dei 18, 51 n. 2). So man-
nigfaltig die Stoffgebiete und die anfgewor-
fenen Fragen sind — vom NT iiber Angustin
bis zur modernen Literatur —, so sind sie
doch alle von dem gleichen Bemiihen gekenn-
zeichnet, aufzuzeigen, in welcher Weise die
Geheimnisse der Letzten Zeit in das hiesige
Leben des Menschen und Christen mit all sei-
nen Anliegen und Aufgaben hineinwirken
und ihn zur Verantwortung fiir die Jetzt-
zeit, fiir das ewige Leben in diesem ver-
ginglichen Leben, fir das Zukiinftige im
Gegenwirtigen aunfrufen. So liegt iiber dem
Ganzen ein wahrhaft katholischer Geist, wie
der Herausgeber mit Recht bemerkt, der
Himmel und Erde in einem nmfafit. — Ne-
ben den Beitrdgen schmiickt den Band noch
ein Bild von G. Meistermann ,Dreifaltig-
keit“, das Lied von den Eitelkeiten des hl.
Filippo Neri in der Ubersetzung von W.
Bergengruen, Aphorismen von G. v. Le Fort
und ein Freundesbrief des Weihbischofs von
Magdeburg, F. R. Rintelen. Am Schluf folgt
eine Zusammenstellung der Veréffentlichun-
gen des Jubilars. F. Wulf §]

Mystik

1. Albrecht, Carl: Psychologie
des mystischen Bewuftseins.
Bremen, Carl Schiinemann Uerlag 1951.
264 S., brosch. DM 9,80.

2. ders.: Das mystische Er-
kennen. Gnoseologie und philosophi-
sche Relevanz der mystischen Relation.
Bremen, Carl Schiinemann Uerlag 1958.
384 S., brosch. DM 17,80,

1. Das erste der beiden Werke bietet eine
phinomenologische Beschreibung des mysti-
schen Bewuftseins, Es beginnt mit einer Un-
tersuchung des Versenkungsbewufltseins, die
den grofiten Teil des Buches beansprucht.
In der Versenkung wird die Wahrnehmungs-
welt weitgehend entleert. Noch eindringende
Sinnesempfindungen gewinnen keinen Ding-
charakter mehr und das Wahrgenommene
erhilt keinen Bedeutungsakzent. Das Be-
wufltsein ist damit gegen die Umwelt abge-
schlossen. Drang, Strebungen und Gemiits-
erregungen werden zunehmend beruhigt.

Der Leib wird nicht in seinen einzelnen Tei-
len, sondern als Masse erlebt. Aber der Leib-
raum ist ausgeweitet und harmonisch-sym-
metrisch geordnet. Wesentlich und kennzeich-
nend ist die Gestimmtheit der Ruhe. Auf sie
ist der ganze Versenkungsvorgang ausgerich-
tet. Auf keiner Stufe der Versenkung gibt es
das Erlebnis echter Willensakte. Wille und
Versenkung schliefen sich ans. Nur das ein-
leitende Geschehen geht auf eine Willenshal-
tung zuriick, die latent weiterwirkt. Das Fiih-
len ist gegeniiber demDenken verstérkt. Die-
ses wird fortschreitend durch bildhaftes Er-
leben ersetzt. Ein weiteres Kennzeichen und
ein Grundphinomen der Versenkung ist die
itbergrofle Klarheit des Bewuftseins. Es ist
eine leere Klarheit oder eine klare Leere,
»der klarste und hellste Bewnfitseinszustand,
den wir kennen“ (S. 78). Das Erleben fliefit
frei dahin und ist gleichmiflig beleuchtet,
ohne jede Akzentunierung. ,Die Versunken-
heit ist, phdnomenologisch gesehen, ein klar
bewufltes Innehaben der eigenen Zustind-
lichkeit, ein ungeteiltes Selbstinnesein des



Buchbesprechungen

Ichs in der Gesamtqualitit, die wir Ruhe
nennen® (S. 82). Das Versenkungsbewufit-
sein ist nicht desintegriert; die personale
Ganzheit bleibt unangetastet und es gibt
keine Ichspaltung. Kein Phinomen zeigt sich,
das als Erléschen des Ichs angesehen werden
kénnte,

Das Erleben ist verarmt. Jede Beziehung
zu einem menschlichen Du fehlt. Aber die
Sphire des Zumuteseins ist ausgeweitet. Er-
reicht die Versenkung ihr Ziel, die Versun-
kenheit, so ist die Ruhe nur mehr reine Zu-
stindlichkeit des Ichs, ein reines Zumutesein,
klare, stehende Ruhe. Sie ist ein gesunder
Bewufitseinszustand, weder unklar wie im
Somnambulismus noch unterwach wie der
Traum. Der BewuBtseinsraum des Versunke-
nen ist nicht leer, sondern angefiillt mit Er-
lebnissen, die sich als affektive Gemiitsregun-
gen, als gerichtete Gefiihle, als Streben, als
Billigungsakte des Ichs, als Bilderschau, als
meditative Verldufe, ja sogar als selbsttitige,
nicht vom Ich gesteuerte und doch geordnete
Denkverldufe ausweisen. Alle Fihigkeiten
der Personlichkeit kénnen als sekundire Ein-
stellungen, obne Willensakte, aktuell wer-
den. Auch unwillkiirliches Sprechen ist mog-
lich.

Ein weiterer Wesenszug ist das ,Ankom-
mende®, eine als auflerbewufit gedachte
Ganzheit, die in einer Erlebnisreihe zuneh-
mend bewuflit wird. Dieses Ankommende
kann ein Abgespaltenes sein, das in Wirk-
lichkeit der Selbstsphire zugehért. Dessen
verschiedene Arten werden beschrieben. Alle
diese Inhalte aus der Selbstsphire sind
auflerhalb des mystischen Bereiches einzuord-
nen und diirfen mit ihm nicht verwechselt
werden. Das Mystische ist gekennzeichnet
durch ein Ankommendes, das das Umfassen-
de ist, ein Ganz-Anderes, unabmefibar Gro-
fes und alles andere Uberragendes. Es ist
schlechthin fremd und entstammt nicht der
Selbstsphire, Es ist ein Unerkennbares, das
niemals als Ganzheit im Bewufltsein sichtbar
wird. Es kann zuweilen als personhaft erfah-
ren werden als vorstellungsloses, unanschan-
liches, unmittelbares Wissen von dem Ge-
genwartigsein des personalen Umfassenden.

Aus allem ergibt sich, daff die Mystik nicht
im Dimmern eines unterwachen Bewuft-
seinszustandes abliuft, sondern daf8 ,in
Wabhrheit das zentrale Merkmal der Mystik
eben dieses ist, daf} sie ein Vorgang inner-
halb eines BewufStseinszustandes ist, der zu
den geordnetsten, gesundesten und wachsten
Zustanden gehért, die uns Menschen zur Ver-
figung stehen, Das Leben vieler einzelner
Mystiker ist durchflochten mit psychischen Er-
scheinungen, die wir als psychopathologisch
bezeichnen miissen. Das dndert aber nichts
daran, dafl die Mystik als solche klar bewufi-

389

tes und geordnetes Erleben ist. Den Begriff
der Mystik aus psychopathologischen Er-
scheinungen heraus entwidkeln zu wollen,
bedeutet denselben Irrtum, wie wenn man
die Phinomenologie musikalisch oder dichte-
risch erlebter Bewufitseinszustinde aus
krankhaften Erscheinungen ableiten wollte®
(S. 252).

2. Das zweite Werk beschiftigt sich
mit der Erkenntnis als einem Element der
mystischen Relation. Zuerst werden eini-
ge Phinomene ausgeschlossen, die nicht my-
stisch sind, aber leicht dafiir angesehen wer-
den. Zuerst der Okkultismus. Die okkulten
Erfahrungsweisen sind ein besondersartiger
transnormaler Zugangsweg zu der Innen-
und Auflenwelt unserer natiirlichen Erfah-
rungsweisen und stehen in keiner Bezichung
zor ecigentlichen Mystik. Ebenso ist die Ob-
jektsphire der anthroposophischen Erfahrung
ein Teilbereich der realen Welt und nicht
das ,Ganz-Andere“. Endlich ist das ,kos-
mische Bewufitsein® wesensnotwendig an
eine Aufienerfahrung gebunden. Es folgt
dann eine Untersuchung der verschiedenen
Arten mystischer Erfahrung. Das Ankom-
mende kann der mystische Gegenstand selbst
sein oder es wird als von ihm her gewirkt
erfahren. Auflere Visionen stehen aufierhalb
der mystischen Sphire. Bei einer bildhaften
Prisenz hingt es davon ab, ob das als pri-
sent Erfahrene ein nichtmystischer Archety-
pus ist oder aber der mystische Gegenstand.
Die mystische Schau ist niemals nur reine
Bildschau; diese kann aber ein Einzelelement
der mystischen Erfahrung sein. Die Vision
des Teufels ist kein mystischer Gegenstand.
Hingegen kann die Schau der Engel mit
einer Schau des mystischen Lichtes verkniipft
sein. Prisenzerfassung als solche kann der
nichtmystischen wie der mystischen Sphire
angehoren. Das mystische Licht ist immer
symbolisch-metaphorisch gemeint; es bedeu-
tet nie wirkliches Licht. Es ist aber auch kein
einheitliches Phinomen. Die mystische Licht-
schau ist ein grundlegendes Phinomen. Die-
ses Licht besitzt den Charakter des Numino-
sen, das Merkmal des Umfassenden. In ithm
wird etwas am Umfassenden erfahren, das
in den anderen mystischen Schauweisen nicht
zuginglich ist. Ferner gibt es ein blofles
Erfassen der Présenz, sei es als Spiiren, sei
es als Schau. Letztere ist fast vollig bildlos
und enthilt nur noch die Riumlichkeit des
Schaugehalts. Zum Begriff der Prisenz ge-
hért wesentlich Zeitlichkeit und Individuali-
tat, nicht aber Raumlichkeit. Die nicht-rium-
liche Prisenzerfassung ist das tragende und
grundlegende Element der bildenden Schau.
Ihr gegeniiber erfordert die mystische Ein-
sicht keine Prisenz; sie kann mystisch ge-
wirkt sein, ist aber nicht in sich mystisch.



390

Zu unterscheiden sind weiter Wandlungen,
die als reaktives fithlendes Erleben ein my-
stisches Geschehen begleiten oder darauf
antworten, von Wandlungen des Zumute-
seins, die unmittelbar mystisch gewirkt sind.
Die bildlose Schau ist ein Hineinschanen in
die Dunkelheit, in der nichts erkannt wird,
in der aber der mystische Gegenstand anwe-
send ist. Darum bedeutet diese Schau ein
bedingungsloses, unvergleichliches und un-
mittelbares Anhangen. Sie ist eine Hdochst-
form der mystischen Schau-Relation. Gno-
seologisch sehr diirftig ist sie existentiell von
der grofiten Bedeutung. Der Kern der Pri-
senzerfassung ist die unanschauliche Bewufit-
heit von der Anwesenheit des Umfassenden.
Sein Dasein und Sosein sind in einer unan-
schaulichen Bewufitheit in Uberklarheit ge-
geben, Wegen der Diirftigkeit des Inhalts
kann jedoch das mitgebrachte Wissen daranf
einwirken. Hier liegen Moglichkeiten des
Truges und des Irrtums.

Die mystische FErkenntnisrelation liegt
eingebettet in die mystische Erfahrungsrela-
tion. Sie ist also nicht das Ganze der Mystik.
Die Erfahrungsrelation bildet den weitesten
und umfassenden Bereich und ist phinome-
nologisch nicht mehr erhellbar. Nicht die
Erkenntnis, sondern die Einigung und die
Wandlung in der Einigung sind existenziell
von der allerersten Bedeutung. Ohne ethi-
sche Kategorien, ja ohne Theologie ist die-
ses Zentralereignis nicht zu erhellen. Die my-
stische Relation ist eine Phinomenletztheit,
die weder auf andere Phinomenarten zu-
riickgefithrt noch ans ihnen erklirt werden
kann.

Ein zweiter Teil, der bedeutend kiirzer ist
als der erste, handelt von der Gnoseologie
der Mystik. Auch auf diesem Feld sind Irr-
tiimer méglich, wie die Erfahrung zeigt. Zu
unterscheiden sind der mystische Trug, die
irrtiimliche Uberzeugung vom mystischen Ur-
sprung und der Irrtum mystischer Ausden-
tung einer Kundgabe. Der Trug ist eine Ver-
wechslung zweier unterschiedlicher Erfah-
rungsgegebenheiten. Er wird erlitten und
1aft sich nicht vermeiden, wohl aber nach-
triaglich aufdecken. Die verschiedenen mysti-
schen Tatsachen sind ihm in verschiedenem
Grade ausgesetzt, wie im einzelnen ausge-
fithrt wird. In der Prisenzerfassung entfallt
in ihrem phinomenologischen Kern jede
Trugméglichkeit. Ebenso hat die Schau des
mystischen Lichts eine hohe Trugfestigkeit.
Zunehmende Washeitsschau und zunehmen-
de Erfassung personaler Gehalte bedeuten
auch zunchmende Truggefdhrdung. Diese
Feststellung gilt aber nur von den einzelnen
Elementen. Diese kommen aber so gut wie
nie fiir sich allein vor. Das Ganze einer my-
stischen Erfahrung kann eine gréfere Trug-

Buchbesprechungen

festigkeit besitzen als seine Teile je fiir sich
allein. Aus diesem Ganzen ist dann anch das
Einzelne in bezug auf seinen mystischen Cha-
rakter zu beurteilen.

Mystische Erkenntnis ist empirische und
aposteriorische Erkenntnis. Sie ist hochgra-
dig individuell und privat; der mystische Ge-
genstand hat in seinem individuellen Er-
kenntnisbezug jeweils nur eine, nicht nach-
vollziehbare Gegebenheit. Aber dafl der
mystische Gegenstand im mystischen Erfas-
sen angetroffen wird, ist trotz der gnoseo-
logischen Diirftigkeit des Inhalts von der
allergrofiten Bedentung und ein allgemein-
giiltiges Ergebnis.

Der dritte Teil des Buches handelt kurz
von der Relevanz der mystischen Relation
fiir das philosophische Denken. In welcher
Beziehung steht diese Relation zu den ver-
schiedenen Anthropologien? Fiir eine rein
biologische Anthropologie liegt sie jenseits
des Horizontes und mahnt sie durch ihr Da-
sein, daf die Biologie gewisse Wesensbe-
stimmungen des Menschen nicht in Sicht be-
kommt. Mit der Tiefenpsychologie liegt sie
in einem wesentlichen Kampf. Denn jene
sucht das mystische Phinomen einznebnen
und durch Reduktion auszulschen. Umge-
kehrt wirkt fiir sie die Mystik als Spreng-
keil. Die Anthropologien, die ans der Hei-
deggerschen Daseinsanalytik erwachsen sind,
sind nicht imstande, die mystische Phano-
menletztheit mitaufzunehmen. Sie 4Bt sich
nicht in die Sorgestruktur einordnen. Die
Versunkenheit ist allerdings ein In-der-
Welt-Sein, aber ein defizienter Modus als
In-sich-Sein, wobei defizient kein Werturteil
bedeutet. Zu ihm gehort die Ruhe als echte
Grundbefindlichkeit. Sie schlieit die Angst
aus. Das In-sich-Sein gehért weder zum
eigentlichen noch zum uneigentlichen Dasein.
Ruhe ist ferner Zeitlichkeit ohne ekstatische
Zeitigung. Das mystische Ankommen hat
einen Quellpunkt, der in seiner Fremdheit,
Andersheit und Letztheit der ,Weltlichkeit“
widerspricht. So ist das Menschsein je schon
In-der-Welt-Sein und zugleich schon Sein in
einem nichtweltlichen Bezug. Dasein ist je
schon mystisch. Ruhe ist ein Sich-Befinden im
Offensein. Das mystische Existenzial ist
,Offenstand“, Damit erhebt sich fiir die Da-
seinsanalyse eine Frage. Aufler der Sorge
und der mystischen Relation gibt es auch
noch die Phinomenletztheit ,Liebe®, wie
Binswanger gezeigt hat. Aber weder jene
noch diese ist die Bedingung der Moglich-
keit der Liebe. Sowohl fiir den Philosophen
wie fiir den Theologen stellen sich damit
Fragen, anf die aber nur eben hingewiesen
wird.

Die beiden Arbeiten sind methodisch ge-
wissenhaft und sauber gefithrt. Der Verf.



Budhbesprechungen 391

hilt sich peinlich genan an die Phinomene
und sucht sie mdglichst klar zn erfassen und
zu beschreiben. Er gibt sich anch Rechenschaft
dariiber, dafl sowohl der Zugang von der
Psychologie wie von der Erkenntnisrelation
her das Sein der mystischen Relation nicht
erschépft. Aber anch so gelangt er znn wert-
vollen Ergebnissen, die Anlafl zu weiterem
Fragen werden kénnen. Wie schwerwiegend
diese sein konnen, zeigen die beiden ab-
schlieBenden Fragen, die sich aus den beiden
Werken ergeben: ,Lafit sich dberhaupt in-
nerhalb des Horizontes der Hermeneutik
des Daseins eine ausreichende ontologische
Grundlegung fiir das Menschsein entwer-
fen?“ (S. 872). Und: ,Muf nicht eine Onto-
logie, die das Menschsein begrinden will,
iiber den Bereich einer ,Metaphysik des Da-
seins’ hinanswachsen und eine Metaphysik
sein, die ihren Ausgang von anderen Seins-
regionen her nimmt?“ (S. 373). Sehr férder-
lich fir die Kenntnis der Mystik diirften
wohl mit der gleichen Methode gefithrte Un-
tersuchungen einzelner Mystiker sein. We-
gen des erwihnten individuellen und pri-
vaten Charakters der mystischen Erfahrung
kann der allen mystischen Erfahrungen ge-
meinsame FErkenntnisinhalt nicht sehr in-
haltsvoll sein. A. Brunner §]

Nigg, Walter: HeimlicheWeis-
heit. Mystisches Leben in der evan-
gelischen Christenheit. Ziirich und Stutt-
gart, Artemis-Uerlag (1959). 500 S., Ln.
DM 27,—.

Die Vorliebe des reformierten Schweizer
Theologen W. Nigg fiir das Phinomen ge-
lebter Heiligkeit und fiir die Mystik ist be-
kannt. Die innere religiése Erfahrung be-
dentet fiir ihn den Kern der Religion und
auch des Christentums. Ohne sie ist alles re-
ligiose Wissen und selbst der Bibelglaube
tot; sie fithren nur zu Selbstgerechtigkeit und
Pharisdismus. Die Dogmatik (fast immer im
Sinne des Dogmatismus und einer sturen,
streitbaren Orthodoxie verstanden) ist far
ihn vollends der Tod eines lebendigen Glau-
benslebens.

Dieser Grundeinstellung begegnet man
selbstverstindlich auch im vorliegenden
Werk, das die anfierordentliche schriftstelle-
rische Fruchtbarkeit des V{.’s zeigt. Es be-
handelt, wie sein Untertitel sagt, das Vor-
kommen und die Geschichte des mystischen
Lebens in der evangelischen Christenheit.
In vier Teilen, die unter dem Bild des orga-
nischen Wachstums zosammengefafit sind
(Die Wurzeln — 16. Jahrhundert; Die Bli-
ten — 17. Jahrhundert; Die Friichte — 18.
Jahrhundert; Die Herbstblatter — 19. Jahr-
hundert), bchandelt er n.a. (1) Luther,

Mintzer, Schwenckfeld, Frand, Weigel, (2)
Arndt, Bohme, Andreae, Angelus Silesius,
(8) Poiret, Arnold, Tersteegen, Oetinger,
(4) Novalis, Schleiermacher, Fichte. Je ein
personliches Erlebnis am Anfang und am
SchluB des Buches rechtfertigen die fiir einen
evangelischen Theologen ungewdhnliche, in-
tensive Beschiftignng mit dem Stoff. Der
V{. méchte mit seinen biographischen Essays
— so kénnte man am besten das literarische
Genus des Buches kennzeichnen — auf einen
Mangel in der augenblicklichen evangeli-
schen Christenheit hinweisen und von nenem
das Verstdndnis fiir eines der erregendsten
Phinomene im Christentum wecken.

Es ist keine Frage, dafl der V{. ein echtes
Gespiir daftir hat, wo dhristliche Heiligkeit
zu finden ist und wie sie sich duflert. Das hat
er schon durch seine bisherigen Veréffent-
lichungen zur Geniige gezeigt. Es ist dem ka-
tholischen Christen auch ans dem Herzen
gesprochen, wenn er einen Satz wie folezen-
den liest: ,Das Leben Jesn muf sich im Men-
schen wiederholen, also wihret der Ostertag
und Pfingsttag noch tiglich“ (86). Oder wenn
er mit Weigel betont, dafl der Christ die
Mysterien Christi, insbesondere das Geheim-
nis seines Leidens und Sterbens, innerlich
mitvollziehen miisse (105), und dafl alles
daranf ankomme, dafl der Christ in Christus
sei. Vieles im Leben der hier Geschilderten
kann man nicht ohne Ergriffenheit lesen, und
vieles von dem, was die evangelischen ,My-
stiker* in ihren Schriften als eigene Erfah-
rung hinterlassen haben, konnte ebenso bei
Thomas von Kempen oder in einem Trak-
tat der Gottesfreunde des 14. Jahrhunderts
stehen. Schon darum ist die Lektiire auf je-
den Fall lohnend.

Dafl der katholische Christ und Theologe
anch manche Frage zu stellen hat und Be-
denken anmelden wird, liegt auf der Hand.
Schon das Schema, in das der Vf. seine Ge-
stalten einfiigt und mit dem er ein organi-
sches Wachstum des mystischen Lebens in
der evangelischen Christenheit nahelegt, 148t
Skepsis aufkommen. Wichtiger scheint uns
aber folgendes: So sehr die innere religidse
Erfahrung zum Entscheidenden im Christen-
tum gehért und so sehr ihre Notwendigkeit
gerade hente unterstrichen werden muff, so
unerlidflich ist es doch anderseits, Kriterien
anzugeben, wie gottgewirkte Erfahrungen
von bloff natiirlich bedingten religiosen Er-
lebnissen, Mystik und Intuition unterschie-
den werden kann. Wenn nach dem Vf. z.B.
Luther und Béhme verschiedene Erfahrun-
gen machen oder verschiedene Folgerungen
aus ihnen ziehen (168), so mufl es doch ein
Wahrheitskriterium geben. Hier liegt wohl
die Hauptschwiche des ganzen Buches. VH.
schitzt die innere Erfahrung in der Begeg-



392

nung mit Gott so hoch und wertet das Glau-
benswissen (wenigstens dem Wortlaut nach)
oft so ab, daB notwendigerweise Tir und
Tor fiir Schwiarmertum, Pietismus und Frei-
geisterei offen stehen, die u. U. die christ-
liche Botschaft in ihrem Wesen bedrohen.
Der Vi. begiinstigt diese Gefahr — ohne es
zu wollen — auch dadurch, daf} seine Aus-
sagen iber das, was er unter Mystik ver-
steht, bisweilen allzu vage sind und darum
verschiedene Auslegungen erlauben. Vor al-
lem mifite wohl genauer unterschieden wer-
den zwischen den lehrhaften, spekulativen
Auflerungen mancher ,Mystiker® und der
Frage, ob die Betreffenden wirklich selbst
Mystiker gewesen sind. Wenn schon mit gu-
ten Griinden bezweifelt wird, ob Meister
Eckhart personlich ein Mystiker war, dann
kann man diesen Zweifel im vorliegenden
Buch oft mit noch viel mehr Recht anbrin-

Buchbesprechungen

gen (was der Vf. hin und wieder auch tut).
So wird sich Nigg doch wohl kaum mit dem
Dualismus einverstanden erkldren und ihn
als mystische Erfahrung geltend machen, der
bei Bohme durchscheint, wenn er den meta-
physischen Grund des Bosen in das endliche
Sein als solches verlegt, in den Gegensatz
von Ja und Nein, von Licht und Schatten.
So méchten wir meinen, daff es zwar ein
Verdienst des V{.’s ist, nachdriicklich auf den
mystischen Strom im Protestantismus hin-
gewiesen zu haben — eine Gestalt wie Ter-
steegen ragt hier hoch hinaus —, daf} er aber
nicht erkennt, wie sehr dem auf sich gestell-
ten Mystiker im evangelischen Raum die
Fihrung durch eine Kirche fehlt, die ihn vor
Irrwegen und Fehlschliissen und Spekulatio-
nen, die nichts mehr mit dem Offenbarungs-

gut zu tun haben, bewahren konnte.
F. WulfS]

Psychologie (Psychotherapie)

Bérulle, Pierre de: Denkschrift
zur Seelenfihrung Ubers. u.
hrsg. v. Prof. Dr. Linus Bopp (Schriflen
zur Religionspidagogik und Seelsorge,
Abt.: Klassiker der Seelsorge und See-
lenfiihrung). Freiburg, Herder 1957. 64
S., kart. DM 3,60.

Bérulle schrieb sein Mémorial de direction
fir die Oberen der Hiuser seines Orato-
riums, um ihnen Anweisungen fiir die Lei-
tung ihrer Untergebenen zu geben. Er ver-
fafite es 1625 kurz vor seiner Abreise nach
England in grofler Eile; diese Eile erklirt
wohl die vielen Wiederholungen.

Zunichst zeigt B. seinen Oberen die Er-
habenheit ihres Amtes, betont aber sofort,
sie sollten es nicht als Ehre auffassen (und
sich nicht darin sonnen), sondern als Dienst,
den sie Gott und ihren Untergebenen leisten.
Diesen sollen sie Uorbild sein und vor allem
darauf achten, Selbstverleugnung, Frém-
migkeit, gediegene Tugenden und zuchtvolle
Bescheidenheit zu diben. Fehler sollen sie
méglichst zu verhindern suchen, wenn sie
aber begangen wurden, sollen sie sie nur in
M:lde rigen. Von ihrer Befehlsgewalt sollen
sie moglichst wenig Gebrauch machen und
statt dessen die Untergebenen durch ihr Bei-
spiel, durch Gebet und Liebe zur Erfillung
ihrer Pflichten anleiten. Abweichend von
der heutigen Auffassung legt B. den Oberen
nahe, sich auch um die kleinsten Dinge per-
sénlich zu kiimmern.

Das Bemerkenswerteste ist, daf} B. seine
Anweisungen theologisch begriindet, ndmlich
am Beispiel der Vorsehung Gottes und am
Beispiel Jesu Christi. Jede menschliche Ge-
meinschaft soll Abbild der innertrinitari-

schen Gemeinschaft sein. Er gibt somit eine
Theologie der religiosen Fithrung, ohne auf
praktische Einzelheiten einzugehen; diese
werde jeder Obere selbst finden, wenn er
nur mit dem menschgewordenen Wort ver-
bunden sei und seine Untergebenen liebe.
Dem Herausgeber sei gedankt fiir den
kurzen Lebensabriff und fir die Einfithrung
in das Mémorial.—An dasEnde sei ein Wort
B.)s aus seinem Begleitschreiben gestellt:
»Das ist die Absicht Gottes bei diesem sei-
nem Werk und das muf auch die unsrige
sein, uns heilig zu machen durch den Hei-
ligen der Heiligen und uns durch seinen
Geist zu bef&higen, die anderen zu heiligen

mittels unseres Beispiels und unserer Bemii-
hungen® (24). R. Goll §]

Priesterschap en Psycho-
logie. Uerslaghoek van de Studie-
dagen van Ons Geestelijk Leven voor
Ptiesters te Stein Lb — Augustus 1954.
Uitgave Ons Geestelijk Leven, Missie-
huis Stein L. (0. ].) 102 S. Holl. Gld.
3,50.

In dieser Schrift sind die sechs Vortrige
enthalten, die auf einer Studientagung fir
Priester gehalten wurden. Die Redner waren
von der Schriftleitung der Zeitschrift ,Ons
Geestelijk Leven“ beauftragt, die Hilfen
der gesicherten Ergebnisse der Psychologie
fiir das priesterliche Leben und Wirken auf-
zuzeigen. Die einleitende Vorlesung von A.
Munsters MSC behandelte die Selbsterkennt-
nis, ihre Notwendigkeit fiir ein geistliches
Leben und die Mittel und Wege, auf denen
man mit Hilfe der Gnade Gottes zu ihr ge-
langen kann. Im zweiten Referat ging es um
den Beitrag, den die experimentelle Psycho-



Buchbesprechungen 393

logie zur Feststellung der ,idealen Psyche
eines Priesteramtskandidaten“ leisten kann.
Hier wurden in sehr anschaulicher Weise die
kérperlichen und geistigen Voraussetzungen
besprochen, die zum Empfang der Priester-
weihe von der Kirche gefordert werden. Der
dritte Redner beschiftigte sich mit den psy-
chologischen Gefahren, denen der Seelsorger
unterliegen kann und gab die Mittel an,
mit denen er sich von ibertriebener Aktivi-
tit, von Herrschsucht iiber die ihm unterstehen-
den Laien von allem Pessimismus heilen
kann. Der vierte Sprecher war ein erfahrener
Franziskaner. Er stellte fest, dafl die Pasto-
raltheologie die Pastoralpsychologie nicht
entbehren kann, weil die Gnade die Natur
voraussetzt, und das natiirliche Seelenleben,
in dem sich das Gnadenleben entwidkelt,
methodisch disponiert und bereitet werden
mufl, um vor allen ,frommen* Selbsttiu-
schungen geschiitzt, in gesunder fruchtbarer
Weise mit der Gnade Gottes mitwirken zu
kénnen. Sehr interessant und lehrreich war
der sich anschliefende Vortrag von H. van
Woaesberghe S]. Er hatte den Auftrag, durch
einen Riickblick auf das Experiment der Pa-
riser Arbeiter-Priester auf die Psychologie
des priesterlichen Lebens neues aktuelles
Licht zu werfen und fiir die Kombinations-
moglichkeiten von profaner und priesterli-
cher Arbeit einen geschirften theologischen
Blick zu vermitteln. Nicht, dafl die Priester-
Arbeiter, analog den anderen Standesseelsor-
gern zur Christianisierung ihrer Kollegen in
oft heroischer Weise Hand- und Lohnarbeit
verrichteten, hat zu ihrem Verbot gefiihrt,
sondern die prinzipielle Absage an die tradi-
tionellen Lebensformen des Seelsorgers, die
doch nur der duflere Schutz und Ausdruck
des sakramentalen priesterlichen Charakters
sind. Durch die totale Identifikation mit dem
sdkularisierten dufleren und inneren Leben
ihrer Umgebung, wurden viele von ihnen
so einseitige ,eingefleischte® Arbeiter, dafl
sie die Transzendenz ihrer priesterlichen
Existenz verleugneten, und die Art und Wei-
se ihrer Organisation und Pastoration aus
disziplindren Griinden von den Bischéfen
verboten wurde.

Mit welcher Anteilnahme die einzelnen
Referate von den Zuhérern aufgenommen
wurden, beweisen die Aussprachen, die sich
jedem Vortrag anschlossen und vieles zur
Klirung der behandelten Probleme beitru-
gen. Trotz aller hier gemachtsn, nicht selten
berechtigten Ausstellungen, kann aber kein
Zweifel daran sein, dafl die Ausfithrungen
der Redner im ganzen auf einer beachtens-
werten geistigen Hohe standen und es wohl
verdienten, fiir weitere Seelsorgskreise
veroffentlicht zu werden. Am Schlufl der
Schrift steht eine psychographische Studie

iber Dr. Carl Sonnenschein, die, Licht und
Schatten recht verteilend, an eine Priester-
gestalt erinnern soll, die sich in der letzten
Periode ihres auflergewohnlichen Lebens in
Liebe zu den Menschen verzehrt und geop-
fert hat. H. Bleienstein S]

Gorres, Albert Methode und
Erfakrung der Psychoana-
lyse. Miinchen, Kisel-Uerlag, 1958.
303 S., Ln. DM 19,80.

»Wir wollen in dieser Studie die Psycho-
analyse als Methode psychologischer Unter-
suchung und Forschung priffen. Wir fragen,
welche Bereiche des seelischen Geschehens
und Seins sie erschliefit und welches die wich-
tigsten Erfahrungen, Tatsachen und Zusam-
menhinge sind, die mit thr aufgewiesen und
erwiesen werden kénnen (22). So formuliert
Vi. das Anliegen seines Buches. Wenngleich
er sich auf die Methode Freuds beschrinkt,
so kommt es ihm doch ,nicht allein darauf
an, Freud zu interpretieren, sondern vor al-
lem darauf, ihn auszubeuten. Nicht nur was
er selbst gesehen oder nicht gesehen hat,
sondern was seine Methode und seine Hin-
weise uns sichtbar machen kénnen*, soll auf-
gewiesen werden (28). V{. ist zu diesem Un-
terfangen nicht nur durch seine griindliche
Kenntnis der Freudschen Lehre geriistet;
ein ebenso umfassendes Wissen auf dem Ge-
biet nichtanalytischer Psychologie und nicht
zuletzt seine psychotherapeutische Erfahrung
erméglichen ihm, in klarer Gedankenfiih-
rung und lebendiger Darstellung (die durch
einige Beispiele noch gewonnen hitte) sein
Vorhaben zu verwirklichen. Vf, hilt (mit v.
Gebsattel, R. Dalbiez u. v. a.) dafiir, daf§
man ,Methode und Erfahrungen der Psy-
choanalyse® von den philosophisch-anthropo-
logischen Voraussetzungen und den Theo-
rienbildungen Freuds 16sen kénne. Er selbst
steht auf dem Boden einer christlichen An-
thropologie der Person, die ihm in vielen
Punkten eine auch fiir den Theologen be-
friedigende L&sung ermdglicht. Dafl Vf. die
philosophischen und theoretisch-psychologi-
schen Ansichten Freuds weitgehend aus-
klammert (18ff.), gibt seinem Buch den Vor-
zug einer streng erfahrungswissenschaftlichen
Untersuchung, 148t aber andererseits viele
Fragen offen, die man gerade von einem so
qualifizierten Autor gerne behandelt wissen
méchte.

In der folgenden Inhaltsangabe wollen
wir einige Punkte herausstellen, die fiir den
Standort des Vf.s kennzeichnend sind. —
A. Goérres nennt drei ,Dimensionen der
Analyse“ (45f1.): 1. die ,Phinomenanalyse
des Erlebens und Verhaltens® (47ff.): als Er-
lebnisanalyse ist die Tiefenpsychologie ,Er-



394

griindung des seelischen Geschehens, bewegt
sich im Bereich der Phinomene, sucht verbor-
gene Zustinde und Inhalte des Erlebens,
verborgene Motiv- und Sinnzusammenhinge
anfzodecken® (48); als Verhaltensanalyse
zeigt sie ,vielfaltige und kennzeichnende
Verlaufsgestalten des Verhaltens und pro-
vozierten Schicksals“ auf (56). 2. die ,,Struk-
turanalyse®: sie fragt nach den ,strukturel-
len Dispositionen“ des erlebenden und sich
verhaltenden Subjektes und hat ihr Ziel in
der ,strukturellen Reduktion“ von Charak-
tereigenschaften auf ein letztes, organisie-
rendes Prinzip (Ph. Lersch). Sie mufl Hand
in Hand gehen mit der — 3. — ,genetischen
Analyse* (68ff.) des Charakters, auf der
in der Psychoanalyse stets das Hauptgewicht
lag; Gorres geht darin {iber Freud hinaus,
indem er neben den erlittenen ,Prigungs-
vorgangen“ auch die von sinnorientierter,
freier Selbstbestimmung gelenkten ,Bil-
dungsvorgange“ aufweist. — In dem folgen-
den Kapitel .iéber Gesundheit und Krank-
heit der Seele” (73ff.) trifft V{. eine scharfe
Unterscheidung zwischen dem personalen Be-
reich freier Entscheidung (Ordnung des Sol-
lens nach den Kategorien gnt — bdose) und
dem vorpersonalen Bereich des unwillkirli-
chen psychophysischen Geschehens (Ordnung
des Mogens und Konnens); im letzteren Be-
reich ist der Ort der seelischen Krankheit,
bzw. Gesundheit. Diese treffliche Unterschei-
dung bannt sowohl die Gefahr einer Psy-
chologisierung der Moral wie die nicht gerin-
gere einer Moralisierung der Psychologie.
Die dringliche Frage allerdings nach dem In-
einandergreifen von Freiheit und Determi-
niertheit — insbesondere in der Neurose —
wird nur angedeutet (121f.). — Vf. stellt
anschlieffend die wesentlichsten ,, Phdnomene
und Strukturen der Charakterfehlentwick-
lungen im psychoanalytischen Befund“ dar
(951.). Innerhalb dieser sachlich-klaren Ein-
fihrung in die Grundbegriffe psychoana-
Iytischer Charakterpathologic halten wir den

Buchbesprechungen

Abschnitt iiber die ,Verdrangung® (146ff.)
in Hinblick auf die Psychologie der Aszese
fiir besonders bedeutsam: V{. hebt die freie
»Unterdriickung mannigfacher Triebre-
gungen klar von einer halb oder véllig un-
bewufiten , Verdrangung® ab. Nicht weniger
beachtenswert sind in dieser Hinsicht die
Ausfithrungen iber die ,Sublimierung®
(1581f.). — Das Kapitel iber ,Beziehung und
Ubertragung® (175ff.) bringt eine klare Ab-
grenzung normaler sozialpsychologischer Be-
ziige (zu denen anch die Ubertragung als
Grundform menschlicher Kontaktnahme ge-
hért) von dem spezifisch neurotischen Uber-
wuchern der Ubertragungsmechanismen, das
von Freud fast ausschlieBlich ins Aunge ge-
fafit wurde. — Der ,,Widerstand® (195f.) des
Patienten in der Analyse ist nicht immer
krankhaft; dies zeigt VI. in dem Abschnitt
iiber ,die nichtneurotischen Widerstinde®
(200ff.), dessen Lektiire man vielen Ana-
Iytikern dringend empfehlen méchte. — Es
folgen ,Bemerkungen iiber die Traumanaly-
se“ (2291f.), die leider etwas kurz ausgefallen
sind, und eine prézise Schilderung der
»Charakterentwicklung und Prdgung im
Spiegel der Analyse® (2371f.), die ans der Be-
schranktheit einer rein psychoanalytisch
orientierten Entwidklungspsychologie kein
Hehl macht. — Das Buch schliefit mit einem
Kapitel iiber die ,Wirkungen der analyti-
schen Methode“ (267ff.), aus dem ein grofles
Vertrauen in die Selbstheilkrifte der Seele
spricht, deren spontane Entfaltung die Ana-
lyse erméglichen soll.

Will man dem Buch die vom Vf. ausdriick-
lich gewollte Beschrinkung des Themas
nicht als Mangel auslegen, so konnen
wir es ohne Zogern als die abgewogen-
ste Darstellung der Methode und der Erfah-
rungen der Psychoanalyse bezeichnen, die wir
dem akademisch Gebildeten gegenwirtig an-
znbieten haben. Selbst der Fachmann wird
es nicht ohne Gewinn lesen.

Fr. Schénberger ST

Frommigkeitsgeschichte des Mittelalters

Die Psychomachie des Pru-
dentius. Laleinisch-Deutsch. Eingef.
und iibers. v. Ursmar Engelmann OSB.
Basel, Freiburg, Wien, Herder-Uerlag
1959. 96 S., mit einem Bildanhang, geb.
DM 16,—.

In geschmackvoller Aufmachung bietet
vns der Prior von Beuron hier eine doppelte
Gabe an: zum einen das bekannteste Werk
des ,grofiten altchristlichen Dichters des
Abendlandes“ (Altaner) in einer deutsch-

lateinischen Ausgabe, zam andern den ge-
schlossenen Bilderzyklus eines frithmittelal-
terlichen Buchmalers zu dieser allegorischen
Dichtung.

Uber 20 Seiten werden wir zuerst in die
Welt des Dichters und sein Werk eingefihrt,
in das Fortleben der Psychomachie (die uns
heute, obgleich sie zur Zeit des hl. Augu-
stinus geschrieben wurde, fast mittelalterlich
erscheinen mochte) und kurz auch in die ge-
schichtlichen Hintergriinde der St. Gallener
Handschrift.

Der lateinische Text beruht auf der Aus-



Buchbesprechungen

gabe im Corpus Vindebonnense; die deut-
sche Version, die erste seit iiber 100 Jahren,
wird tbersichtlich daneben gestellt: sie steht
einerseits im Dienste des lateinischen Tex-
tes, so daf} sie auch den im Latein ungeib-
tenLiebhaber leicht durch die klassischen He-
xameter fohren kann, und bietet auf der an-
deren Seite einen Prosatext, der auch fir
sich allein die Dichtung erschlieft. Wenn
man auch manche schone lateinische Meta-
pher in der niichternen deutschen Uberset-
zung nicht wiederfindet, so kann man dem
Mittelweg des Ubersetzers zwischen der Scyl-
la der wortlichen Ubersetzung und der Cha-
rybdis einer poetischen Nachdichtung nur
beistimmen.

Die zum Schlufl beigefiigten 20 Bilder der
St. Gallener Handschr. (10.—11. Jhd.) haben
zwar nicht die leuchtende Kraft dhnlicher
Budhillustrationen dieser Zeit, aber viel-
leicht kann uns gerade die schwarzweifle
Wiedergabe der einfachen geschlossenen Fi-
guren (im Original sind sie mit hellbrauvner
Tinte und gelegentlichen roten Toénen ge-
zeichnet) das schlichte und erhabene frithmit-
telalterliche Kunstempfinden ahnen lassen.

Der Kampf der Tugenden gegen die La-
ster, ihr Sieg und der Triumph in der neu-
erbauten himmlischen Stadt Jerusalem mach-
te auf die Zeitgenossen des Prudentius an-
scheinend keinen groflen Eindruck; fir das
Mittelalter aber war die Psychomachie ein
wahres Volksbuch. Und so ist die Verbin-
dung des Textes mit den Miniaturen ein
sehr gliicklicher Griff in die Ideengeschichte
des Christentums.

Vielleicht hitte man durch eine ausfithrli-
chere Kommentierung den Text noch mehr
aufschliisseln konnen. Die vielen Bilder und
Allegorien hatten doch fiir die Zeitgenossen
und den klassisch gebildeten Gelehrten des
Mittelalters gerade in den Ankldngen an
die lateinische Dichtung, besonders Vergil,
ihren Reiz; wer weifl denn heute, dafl ein
»Systrum* (Vers 435) ein Musik- und Schlag-
instrument aus Agypten ist, mit dem die Ge-
fihrtinnen der ,Luxuria“, gleich dem Gefol-
ge der Kleopatra, ithren,buhlerischen“ Krieg
fihren? Zugunsten solcher Erlauterungen
diirfte dann ruhig auf die Inhaltsangabe der
Psychomachie verzichtet werden.

J. Sudbrack S]

Ruprecht, Dictrich: Tristitia.
Wortschatz und Uorstellung in den alt-
hochdeutschen Sprachdenkmdilern (Pa-
laestra, Untersuchungen aus der deut-
schen und englischen Philologie und Li-
teraturgeschichte, Bd. 227). Géttingen,
Uandenhoeck & Ruprecht, 1959. 150 S.,
brosch. DM 14,80.

395

Diese mit grofler Sorgfalt durchgefihrte
philologische Untersuchung geht aus von
den altchristlichen Lasterkatalogen, wie sie
sich in der frihen lateinischen Moraltheolo-
gie finden und in denen auch die ,Tristitia®
als Hauptsiinde aufgezahlt wird. Auf diesen
frémmigkeitsgeschichtlichen Sachverhalt wird
allerdings nicht weiter eingegangen; der Vi.
stellt nur die verschiedenen lateinischen Aus-
driicke zusammen, die diese Hauptsiinde und
ihre Tochtersinden bezeichnen koénnen, um
dann zu fragen, wie diese frihchristlichen la-
teinischen Begriffe von der althochdeutschen
Sprache angeeignet wurden. Die auftreten-
den deutschen Bezeichnungen werden ,hin-
sichtlich ihrer Bildungsweise, ihres raumzeit-
lichen Geltungsbereichs, ihrer Bedeutung und
besonders ihres Gebrauchs im theologischen
Bereich untersucht (5). Das reichhaltige Be-
legmaterial — es ist nach Angabe des Vis
lickenlos — wird am Anfang eines jeden
Wortartikels zusammengestellt. Die gedank-
liche Rezeption der lateinischen Begriffe wird
uberpriift durch eine Interpretation der alt-
hochdeutschen Ausdriicke in geschlossenen
Sprachdenkmilern. Als Ergebnis stellt sich
heraus, das nicht alle theologischen Begriffe
an einen speziellen Wortschatz gebunden
sind, sondern auch durch Umschreibung vor-
gestellt werden konnen. Beziielich der Trag-
fahigkeit des Althochdeutschen 1dflt sich sa-
gen, daf} es in der Lage war, fast durchgén-
gig den lateinischen Begriffsinhalten mit
eigenen Sprachmitteln Avsdruck zu geben. —
Die Untersuchung hat zunidhst philologi-
schen Wert, kann aber auch fir die Erfor-
schung der deutschen Frommigkeitsgeschichte
eine wertvolle Grundlage sein.

G. Hinzmann S]

Schmitt, Margarete (Hrsg): Der
grofie Seelentrost. Ein ndt. Er-
bauungsbuch des 14. Jhds. (Niederdeut-
sche Studien, hrsg. v. T). Foerste, Bd. 5).
Kéln — Graz, Bohlau-Uerlag 1959, 150*
und 801 S., kart. DM 36,—.

Mit dieser mustergiltigen Edition wird
eine wichtige Quelle spatmittelalterlicher
Frommigkeit vorgelegt. ,Der grofle Seelen-
trost” besteht in der Hauptsache aus etwa
250 Beispielen, die sich nach den Zehn Ge-
boten gliedern; der umfangreichere, getrennt
Gberlieferte und hier nicht mit herausgege-
bene ,Kleine Seelentrost® illustriert als Fort-
setzung dazu die sieben Sakramente.

Zwischen kurzen Predigtexempeln, Legen-
den und breit ausgefithrten Historien (aus
den verschiedensten Quellen, die die Vf. in
einer weiteren Arbeit untersuchen wiil} sind
geistliche Erérterungen, Ermahnungen und



396

Gebete eingestreut. Die verhdltnismiBig
zahlreichen Reimgebete stammen vorwiegend
aus dem Speculum humanae salvationis.
Frommigkeitsgeschichtlich steht unser Er-
bauungsbuch in enger Beziehung zur Devotio
moderna. So finden sich die niederlindischen
und niederdeutschen Handschriften gerade
dort, wo die Fraterherren ihre Hiuser hat-
ten, und auch ihre zeitliche Fixierung
stimmt damit diberein. Ferner ist fiir diesen
Zusammenhang bedeutsam, dafl der Verfas-
ser des Seelentrostes fiir das Verstindnis der
liturgischen Texte eintritt, die Verwendung
des Paternosters in der Volkssprache betont,
und in einer ausfiihrlichen Erklirung der
heiligen Messe (beim 3. Gebot) wichtige Tei-
le derselben verdeutscht.

Auf den gleichen frémmigkeitsgeschichtli-
chen Ursprung weist die stindige Mahnung
zur ,innicheit® hin: ,beter is eyn Pater no-
ster myt innicheit wan dusend ane innicheit®
(142%/157): ebenso die ethisch-religiése Hal-
tung und die Neigung zum Populiren.

Die Entstehungszeit des Buches mufl auf
ungefdhr 1350 festgesetzt werden; fiir die
Ermittlung des Verfassers ergeben die Hand-
schriften nicht gentigend Anhaltspunkte, doch
scheint er im Kreise der Bettelménche, wohl
der Dominikaner, zu suchen zu sein. Ent-
stehungsort war anscheinend der niederrhei-
nisch-niederlidndische Raum. Alle diese Er-
gebnisse sind von der V{. so griindlich er-
arbeitet und tbersichtlich dargestellt worden,
dafl mit ihrer Ausgabe wohl ein Schluf3-
punkt unter ein Forschungsgebiet gesetat
wird. Die Ausgabe des Textes versucht még-
lichst nahe an den Urtext heranzukommen
und bringt im Apparat nur die Lesarten, die
auch Anspruch auf Urspriinglichkeit erheben
kénnen. Im ganzen ist der Stammbaum der
Handschriften, der in der langen Einleitung
belegt wird, vorbildlich an, Akribie und
Kombinationsgabe zugleich.

Das Werk war wegen seiner vielen Exem-
pel lange Zeit ein begehrtes Erbauungsbuch,
dessen Uberlieferung bis ins 18. Jhd. hinab-
reicht. J. Sudbrack S]

Zumkeller, Adolar OESA: Schrift-
tum und Lehre des Hermann
von Schildesche OESA (f 1857).
(Sammlung ,Cassiciacum®, Band 15).
Wiirzburg, Augustinus-Uerlag, 1959,
320 §., kart. DM 85,—.

Der Augustinereremit aus Schildesche (heu-

te ein Vorort von Bielefeld) verdient es, aus
der Vergessenheit ans Licht gehoben zu
werden. Welche Bedeutung er hatte, zeigen
schon die Amter, die er innehatte: Senten-

Buchbesprechungen

ziarier in Paris, Provinzial der thiiringisch-
sichsischen Ordensprovinz, Gesandter des
deutschen Episkopates in Avignon, Vi-
kar des Ordensgenerals, Generalvikar und
Oberpénitentiar in Wiirzburg, wo er die
letzten 17 Jahre seines Lebens verbrachte;
ferner sein Schrifttum auf den Gebieten der
Philosophie und Theologie, der Exegese, des
Kirchenrechtes und der Moral, der Predigt
und der Erbauungsliteratur.

Nach einer eingehenden Untersuchung sei-
nes Lebens (Bd. 14 derselben Reihe) gibt uns
hier P. Zumkeller eine Analyse seiner Wer-
ke und seiner Lehre. Im ersten Teil werden
33 echte und 7 zweifelhafte oder H. v. Sch.
fdlschlich zugewiesene Schriften beschrieben;
die (leider nur wenigen) uns iiberkommenen
Werke werden 4uflerst genau nach hand-
schriftlichem Vorkommen und Inhalt analy-
siert. Im zweiten Teil wird ,Magister Her-
mann als Dogmatiker®, ,als Moralthecloge®
und ,als Lehrer des geistlichen Lebens® vor-
gestellt. Obwohl dieser Teil bei der mangel-
haften Uberlieferung fragmentarisch bleiben
mufl, zeigt er wiederum die Bedeutung des
Augustinereremiten: sein Traktat tiber die
unbefleckte Empfangnis Mariens ist wohl das
erste Werk, das in Deutschland zu deren
Verteidigung veréffentlicht wurde (81), und
durchbricht mit den Werken des Thomas von
Straflburg die damalige Ordenstradition
(160). Als bedeutender Kanonist zeigt sich
Hermann, wenn er als einer der ersten iiber-
haupt auf das Verhidltnis von Kirche und
Primat eingeht; auch die erste Einzelunter-
suchung iiber das Mefstipendium stammt
von ihm (298).

Als typischer Augustiner zeigt er sich,
wenn er gegen Thomas von Aquin das
Keuschheitsgelitbde als das vorziiglichste Or-
densgeliibde ansieht: Keuschheit ist ihm
ndmlich letztlich die ,puritas intellectualis®,
das unversehrte Gottesbild im Menschen, das
der Gelobende verspricht, in einer Hingabe
an geistige und himmlische Dinge, rein und
keusch zu bewahren (279). Auch seine Lehre
iber die Mystik ist an Augustinus geschult:
Die Beschauung Gottes ist ihr Wesen, woraus
dann die Freude (gaudium) und die Gutheit
(bonitas, eben das in der Keuschheit bewahr-
te reine Gottesbild der Seele) resultieren;
mystisches Dunkel scheint er nicht zu kennen;
viel Wert legt er auf die Gaben des HL
Geistes (intellectus, entsprechend dem Ideal
der Beschauung; und sapientia, entsprechend
der daraus resultierenden Freude); der Hé-
hepunkt der Mystik ist ihm ein Bild des drei-
einigen Gottes: Licht (=Vater), Sicherheit
im Erkennen (=Sohn) und Sicherheit im
Tun (=HI. Geist).

Als Erginzung zu dem ausfithrlichen
Handsdhriftenverzeichnis soll noch ein Exem-



Buchbesprecdiungen 397

plar des Speculum sacerdotum (Widmung:
Ludwig v. Hessen) in der Seminarbibliothek
KéIn (Nr. 80) notiert werden.

J. Sudbrack Sj

Kobhler, Erika: Martin Luther
und der Festbrauch. (Mittel-
deutsche Forschungen, hrsg. v.R.Olesch,
W. Schlesinger, L. E. Schmitt, Bd. 17).
Kiln — Graz, Béhlau-Uerlag, 1959. 166
S., kart. DM i14,—.

Diese nachgelassene Arbeit einer zu frith
verstorbenen Wissenschaftlerin bietet als er-
stes eine Bestandsaufnahme dessen, was Lu-
ther dber die Festbriuche seiner Zeit zu
berichten hat: so wird vorbereitend ein kur-
zer Uberblick iiber die Geschichte der Volks-
brinche gegeben, und das, was der junge
Luther an Brauchtum erlebte, wie seine spi-
tere Stellungnahme dazo mehr im allgemei-
nen skizziert. Dann folgt die Zusammenstel-
lung des Materials, nach den Festzeiten des
Jahres und nach den drei Stationen des Le-
bens: Ehe, Geburt und Tod gegliedert. Wie
der Titel der Arbeit sagt, werden die All-
tagsgebranche und Sakramente nicht beriick-
sichtigt. Zu dieser Arbeit war die Vf. als
Mitarbeiterin an der Weimarer Luther-Aus-
gabe besonders qualifiziert.

Wenn Luthers karge Berichte iiber das
Brauchtum seiner Zeit kaum neve Erkennt-
nisse bringen, sondern mehr das bisher schon
Gewufite verdeutlichen, so geniigen die we-
nigen Farben doch, um ein Lutherbild zu
zeichnen; und dies ist das Zweite, was das
Buch vermittelt. Luther stand in eciner Zeit,
in der sich unter dem Einfluf der brauch-
tumsentleerenden stidtischen Kultur (22), der
Verinnerlichungsbestrebung der Frommen
(25), der ErschlieBung des gelesenen Wortes
durch die Buchdruckerkunst (25) und des indi-
vidualistischen Humanismus die mittelalter-
liche Synthese von Christentum und Volks-
brauch langsam aufléste; und er selbst wird
von dieser Spannung zwischen Alt und Neu
wie kaum ein zweiter hin- und hergerissen.
»Seine Stellung . . . wird gerade gekennzeich-
net durch den Gegensatz des Menschen und

Theologen: den mit einer starken Erlebnis-
kraft begabten Prediger, Familienvater und
Freund sprechen die weltlich-volklichen Le-
bensformen an; im geistlichen Gewand oder
auch nur in der dufleren Bindung an die
Kirche verwirft sie der Theologe und Re-
formator® (55/38). Dieser Gegensatz ver-
schirft sich immer mehr, so dafl der Wider-
spruch entsteht, ,dafl im Kampf um eine
romfreie Frommigkeit Eigenvolkliches auf-
gegeben wird“ (160).

Es ist wohl selbstverstindlich und deshalb
auch nicht als Tadel aufzufassen, wenn ein
katholischer Leser mit dem dritten Ergebnis
dieser Arbeit, mit den geisteswissenschaft-
lichen und theologischen Motiven fiir Luthers
Stellungnahme, nicht einverstanden ist.
Luther sah im kirchlichen Brauch die Ge-
fahr der ,Superstitio“, weil er zu eng mit
dem Glanben verbunden sei und daher den
freien Gewissensentscheid fiir den Glauben
behindere (49). Kirchlichen Brauch als leib-
lichen Ausdruck des Seelischen liefl er nicht
gelten, sondern sah in ihm nur ein Erzie-
hungsmittel fiir die Simplen (47). Allerdings
war diese Stellungnahme oft weniger grund-
sdtzlich als kirchenpolitisch (158) oder vom
Auf ond Ab im Erleben Luthers bedingt.
Etwas tiefer sieht die Vf., wenn sie diese Un-
terbewertung der Natur als Medium der
Gottesoffenbarung mit der zentralen Stel-
lung des Wortes, als einziger Konkretisie-
rung Gottes (161), begriindet. Wenn darauf
hingewiesen wird, dafl Luther als Ausgleich
dafiir durch die Lehre von den zwei Reichen
dem weltlichen Brauch eine neue Entfal-
tungsmoglichkeit gewiesen und als Ersatz
fir den kirchlichen Brauch das Kirchen-
lied geschaffen habe (161/2), so wird dies
nicht nur dem Katholiken als kirglicher Er-
satz erscheinen. Auch sonst haben wir bis-
weilen einen Einwand zu erheben, wenn z. B.
behauptet wird, die Lehre von der allgemei-
nen Sindhaftigkeit auch der Heiligen sei
typisch reformatorisch gewesen (33/34).

Leider liest sich dieses an Materialbreite
und geistigem Tiefgang (trotz unserer Be-
denken) hervorragende Buch nicht ganz ein-
fach; doch ist die nicht immer flieBende Spra-
che wohl auf den vorzeitigen Tod der V. zu-
riickzufiihren, J. Sudbrack 8]

Biographien

Bargellini, Piero: Heilige als
Menschen. Ubers. v. Helene Mo-
ser. Regensburg, Uerlag Friedrich Pustet,
1959. 832 8., Ln. DM 13,—.

Der Vf. hat bereits mit seinen Biichern
diber Franz von Assisi und Bernhardin von

Sicna bewiesen, dafl er es meisterhaft ver-
steht, seinen Lesern die Heiligen auch als
Menschen naheznbringen, ohne das Geheim-
nis der Gnade, das ein Heiligenleben immer
darstellt, rationalistisch oder psychologisch
aufzulésen. Mit dem vorliegenden Werk,
das siebzehn grofie Heilige der Kirche be-



398

handelt, erhalten wir eine neue Probe seiner
Erzahlkunst, die den trockenen Daten der
Geschichte wieder Leben einhaucht. Jeden
der siebzehn Heiligen stellt Bargellini gleich-
sam unter ein ,Schlagwort®, das sein beson-
deres Wesen kennzeichnen will: Petrus —
der aufrichtige Mensch, Franziskus — der
phantasievolle Mensch, Thomas v. Aquin —
der schweigsame Mensch, Don Bosco — der
ausdauernde Mensch, Pius X. — der einfache
Mensch usw. Mag diese Methode auch ihre
bedenkliche Seite haben, da sie einen Men-
schen zuweilen wohl auf eine zu einfache
Formel bringt, so ermdglicht sie doch eine
kraftige Konturierung der einzelnen Gestal-
ten. Aus allen diesen Heiligenbeschreibun-
gen weht der Geist der unbedingten Hinga-
be an Gott; ihr Stil ist einfach, aber tempe-
ramentvoll und mitreiflend — man spiirt das
noch in der Ubersetzung; und obwohl sie
viel kirchen- und frémmigkeitsgeschichtli-
ches Wissen vermitteln, behalten sie immer
eine wohltuende Urspriinglichkeit.

Auffallig ist, daf} sich unter den dar-
gestellten Heiligen keine einzige Frau be-
findet und daf es sich bis auf eine Ausnahme
nur um Priester oder Ordensleute handel.

G. Hinzmann S]

v. Matt, Leonard, und Louis Cognet:
Uinzenz von Paul. Wirzburg,
Echter-Uerlag, 1960. 194 Bildseiten, 100
T extseiten, Ln. DM 25,—.

Die Bildbdnde, wie sie von Matt seit
einer Reihe von Jahren mit herausgibt, sol-
len den Lesern die Heiligen in ihrem ur-
spritnglichen Lebensmilieu so anschaulich wie
méglich nahebringen. Im vorliegenden Band
geschieht das durch 190 Fotografien, die der
Hrg. selbst an Ort und Stelle oder nach Vor-
lagen der Pariser Nationalbibliothek aufge-
nommen hat. Die vielen Uberreste und Do-
kumente wollen dem Betrachter helfen, sich
geographisch, topographisch, kultur- und kir-
chengeschichtlich an die Schauplitze zu erin-
nern und sich im Geist in jene Welt und Zeit
zuriickzuversetzen, in denen Vinzenz von Paul
1581—1660 gelebt und gewirkt hat. Beson-
ders gut sind die Portraits der weltlichen
und geistlichen Personlichkeiten ausgewdhlt,
die seinen Lebenslauf entscheidend beein-
fluflt und seine spitere. Werke geférdert
haben. Vielsagend sind auch die Elendsbil-
der, die uns in die Not der Armen, der Kran-
ken und der Bettler in Paris einen ergreifen-
den Einblick gewéhren und in etwa eine Vor-
stellung von den Schwierigkeiten und Wi-
derstinden geben, auf die Vinzenz, beim
Fehlen fast jeder sozial-karitativen Organi-
sation, mit den Werken und Methoden seiner

Buchbesprechungen

Menschenhilfe stoflen mufite. Da sich Vin-
zenz zu keiner Zeit unter die Sozialreformer
begab und sich in seinem Vorgehen und Han-
deln stets klug an die Verhaltnisse anpafite,
muflte er sich an die Reichen — das Grof3-
biirgertum und den Adel — wenden und
sie zu guten Werken bewegen. Dafl diese ihn
dabei nicht im Stich lieflen, beweisen die
Bilder der Caritasdamen, die sich ihm nicht
nur finanziell, sondern auch persénlich in den
LBruderschaften der Caritas“ als ausgezeich-
nete Mitarbeiterinnen zur Verfiigung stell-
ten. Als weitere Hilfskrafte kamen hinzu die
,Vinzenz-Schwestern“, die Priester der
Volksmission, die Lazaristen und die Mis-
siondre im Ausland, die an unseren Augen
voritberzichen. Sie erinnernandie grofien Ver-
dienste, die sich Vinzenz nicht nur durch seine
Caritas, sondern auch durch die Reform des
Welt- und Ordensklerus in der franzosischen
katholischen Erneuerungsbewegung des 17.
Jahrhunderts erworben hat. — Unter den
ersten Bildern des Buches finden sich auch
cinige ,Lickenbifler® z. B. unter Nr. 2 der
Hirschkifer, ,dem man in der Heimat des
heiligen Vinzenz hiufig begegnet® oder unter
Nr. 15 das Gespann der Zugochsen mit einer
altertiimlichen Form des Joches, ,ein Bild,
das Vinzenz von Paul vertraut war®.

Den Text zu den Bildern schrieb Abbé
Louis Cognet, der mit gesundem kritischen
Blick Wahrheit und Legende im Leben sei-
nes Helden scheidet und sich ernsthaft be-
miiht, dessen wahre Gestalt herauszuarbei-
ten. Er zeichnet Vinzenz als Priester und
Pfarrer, als Feldprediger bei den koniglichen
Galeeren und als Mitglied des ,Frommen
Kreises“ um Bérulle, als Apostel der Caritas
und Reformator des Klerus. Dabei stellt er
drei Perioden fest und zeigt, wie Vinzenz
sich erst in der dritten Periode zu jenem Hei-
ligen entwickelte, der bei allen, ob gldubig
oder ungliubig, zum personifizierten Sinn-
bild der christlichen Néachstenliebe geworden
ist. Wer noch tiefer in sein Scelenleben ein-
dringen will, greife zu den Biichern von
Leibbrand und Daniel Rops, die ebenfalls
aus Anlafl des 300jdhrigen Todestages des
Heiligen erschienen sind.

H. Bleienstein S]

Steinmann, Jean: Pascal. Stutt-
gart, Schwabenverlag. 414 S., Leinen
DM 22,—.

Der V{. gehért zu jenen, die in letzter
Zeit dazu beigetragen haben, die einseitige
Vorstellung von einem finsteren, zerqualten,
Icbensfeindlichen Pascal zu revidieren. Der
»junge Archimedes“, den er im ersten Teil
dieser Lebensbeschreibung zeichnet, ist ganz



Buchbesprechungen 399

und gar ein Mensch des 17. Jahrhunderts,
im Frankreich Descartes’ und Ludwigs XIII.
mit einem wachen, scharfen Verstand,
der sich frith an Mathematik und Geometrie
schult, und einem neuzeitlichen Wirklich-
keitssinn, der ihn zum physikalischen Expe-
riment treibt. Der Pascal dieser {rithen Jahre
ist Wissenschaftler und Weltmann, Hofling
und Spieler, geistvoll, spéttisch und stolz.
1645 kommt es zu ciner intensiveren Beschaf-
tigung mit der Religion, angeregt durch die
Bekanntschaft mit zwei jansenistisch einge-
stellten Heilkundigen. Pascal war bei der
Entdeckung, dafl es noch Menschen gab, , fiir
welche die einzig wichtige Angelegenheit
... die war, ... an die Ewigkeit, die nach
dem Tode kommt, zu denken,... ebenso
verblifft wie bei seiner ersten Berithrung mit
Euklid und der Geometrie“ (44). Indessen
dauerte es noch elf Jahre, bis er nach lang-
wierigen inneren Kampfen in der Nacht auf
den 24. November 1654 seine entscheidende
Christusbegegnung hatte. Steinmann sicht
darin mit der modernen Kritik kein mysti-
sches Ereignis im strengen Sinn, wohl aber
ein auflerordentlich lebendiges Bewuflitwer-
den der Gegenwart Christi und das Erlebnis
einer tiefen Reue iiber die begangenen Siin-
den. In dieser Nacht wurde jener Pascal ge-
boren, der fiir das christliche Denken von so
grofer Bedeutung werden sollte; er beginnt
ein strenges geistliches Leben, unterstellt
sich einem Seeclenfiihrer und teilt fortan sei-
ne Zeit zwischen Wissenschaft und Gebet.
Zeitweilig lebt er in Port-Royal, wenn er
auch nie dort eintritt und weder sein Vermé-
gen noch seine Pariser Wohnung aufgibt.
Er stirbt nach schweren Jahren der Krank-
heit 1662 als Sohn der Kirche.

Pascal wurde beriihmt durch die ,Lettres
Provinciales®. Steinmann widmet diesen mit
Satire und Polemik geladenen Briefen, von
denen er bekennt, dafl er sie alljahrlich lese
(5), den zweiten Teil seines Buches. Es wi-
re zu winschen gewesen, dafl er sich die
Miihe einer sachlichen geschichtlichen Unter-
suchung gemacht hétte, ehe er sich den Ur-
teilen Pascals iiber die damaligen Jesuiten
und die Scholastik anschlof. Dagegen scheut
er sich nicht, dessen Grenzen und Irrtumer
in naturwissenschaftlichen und fachtheologi-
schen Fragen (z. B. den freien Willen be-
treffend) objektiv darzulegen.

‘Was Pascal heute aktuell macht, sind nicht
die Provinciales, sondern jene Sammlung
von Fragmenten fir eine geplante Apolo-
gie des Christentums, die man nach seinem
Teod zusammengestellt und unter dem Ti-
tel ,Pensées® veroffentlicht hat; sie werden
vom V{. im vierten Teil des Buches — der
dritte behandelt ,die letzten Jahre, in de-
nen sich Pascal von den theologischen Strei-

tereien um den Jansenismus und selbst von
Port-Royal mehr und mehr zuriickzog —
ihren Grundideen nach kommentiert. Die
Pensées diirfen nicht als intim:s Tagebuch
mifiverstanden werden, wenn sich in ihnen
auch immer wieder die spezifische Bedeutung
Pascals erweist, die vor allem darauf beruht,
alle Krafte seiner auf das Konkrete, Erfahr-
bare eingestellten Natur fiir das Leben in
und aus Gott eingesetzt zu haben. Dement-
sprechend sind die — oft schwer zu entzif-
fernden — Fragmente weniger Entwiirfe fiir
eine systematische Fundamentaltheologie,
sondern feinfithlige Analysen der menschli-
chen Situation, die vor allem auf dem geleb-
ten Glauben basieren und auch auf ihn ab-
zjelen. Diese Studien des Vf.s sind aus lang-
jahriger Beschiftigung mit der Handschrift
erwachsen und diirften geeignet sein, man-
ches Mifiverstindnis zu beseitigen. Wertvoll
sind auch die Literaturiibersichten, die im
finften und abschlieffenden Teil des Buches
(»Das Gesprich mit Pascal®) zusammenge-
tragen sind.

Die Schwichen dieses Werkes, dem es
weitgehend gelingt, ein lebendiges Verhalt-
nis zu dem Menschen Pascal zu vermitteln,
resultieren aus dem etwas zu engen Gesichts-
winkel, aus dem heraus es geschrieben ist.
Steinmann hat sich zuviel und zu aus-
schlieflich mit Pascal befafit: so necigt er
manchmal zu Ubertreibungen (vgl. S. 110:
Pascal — ,der Gipfel des christlichen Ge-
bets“) und er liebt Pascal zu sehr, als dafl er
ihm in der Frage der Provinciales Unrecht
geben konnte. Seine Bemerkungen iiber Tho-
mas v. Aquin, Descartes, Kant, die Neun-
scholastik und die Metaphysik im allgemei-
nen verraten eine nicht gerade Vertrauen er-
weckende Sachkenntnis und eine etwas son-
derbare Vorstellung von Wesen der Philoso-
phie: nach Steinmann scheint es vor allem
darin zu bestchen, dafl man sich um die
grundlegenden metaphysischen Fragen her-
umdriickt. Gerade hier wire es auf eine
Stellungnahme angekommen, die sich nicht
nur auf Pascal und den gesunden Menschen-
verstand beruft. G. Hinzmann S]

Newman, John Henry: Selbst-
biographie nach seinen T a-
gebichern Eingel u. hrsg. von
Henry Tristram, Oratorium Birming-
ham. Stuttgart, Schwabenverlag, 1959.
460 S., Ln. DM 23,80.

Kardinal Newman hat zwar keine voll-
stindige Geschichte seines Lebens geschrie-
ben, aber die verschiedenen autobiographi-
schen Schriften, die er — z. T. nach mehr-



400

maliger sorgfaltiger Durchsicht und Uberar-
beitung — hinterlassen hat und die in die-
sem Band erstmals geschlossen und soweit
moéglich in der urspriinglichen Fassung verdf-
fentlicht werden, machen die Linie seiner
inneren Entwicklung und seines Lebens-
schicksals so unmittelbar deutlich, daf der
Titel nicht fehl am Platz ist. Die ersten bei-
den der ,Frithen Tagebiicher® (187—226)
und das berithmte ,Autobiographische Me-
moir“ (23—136) lassen den jungen Studen-
ten und Professor am Oxforder Trinity-
und Oriel-College vor uns erstehen, mit sei-
nen Studien- und Examenssorgen, seinen
Schwierigkeiten im Umgang mit den Kom-
militonen und seinen péddagogischen Dif-
ferenzen mit dem Propst, die schlieflich 1831
zu seinem Riicktritt als Tutor fithrten. Durch
alle diese Berichte zieht sich die Spur seines
intensiven religisen Lebens, das ihn seit
der ,Bekehrung® im fiinfzehnten Lebensjahr
bis zum Tode entscheidend gepridgt hat. In
dem detaillierten Bericht tiber ,Meine Krank-
heit in Sizilien“ (187—176) finden sich die
Ansitze jenes Aufbruchs, der Newman aus
der Atmosphire Oxfords, wo er Geborgen-
heit und Anerkennung genof, in die katholi-
sche Kirche und in dasOratorium des hl. Phi-
Tipp Neri fithren sollte: ein Weg, der ihm
Verkennung und Mifitrauen von beiden Sei-
ten eintrug und ihn zeitweilig fast véllig
vom geistigen Leben seiner Zeit isolierte.
Die schwierige Periode des Ubergangs vom
anglikanischen zum katholischen Christen-
tum hat in den geistlichen Aufzeichnungen
ihren Niederschlag gefunden, die von den
Hrsgg. als drittes der ,Frithen Tagebiicher®
(276—322) aufgefithrt werden, wihrend die
beiden letzten Stiicke der Sammlung, ,Das
Tagebuch 1859—1869“ und das ,Memoran-
dum iber meine Bezichung zur katholi-
schen Universitat® (in Dublin) (823—380,
381—456), unmittelbar von dem bitteren
‘Weg sprechen, den der grofle Konvertit zu
gehen hatte.

Es handelt sich bei den hier veréffentlich-
ten Aufzeichnungen nicht um bisher unbe-
kannte Funde; zum grofiten Teil standen sie
den Biographen Newmans zur Verfiigung,
ja sie waren in einigen Fillen eigens zu de-
ren Information verfafit, bzw. tiberarbeitet
worden. Was sie fir uns heute wertvoll
macht — und sie sind mehr als nur histori-
sche Dokumente —, ist die Redlichkeit, mit
der hier ein hochbegabter, aber auflerordent-
lich differenzierter und sensibler Mensch

Buchbesprediungen

versucht, konsequent aus dem Glauben und
der Gnade heraus zu leben. Die Reflexionen
verraten das ehrliche Bemiihen, stets der
ganzen Wahrheit zu begegnen und sich ihren
Anspriichen zu stellen. Newman betrachtet
seine eigenen Schwidchen und Fehler, vor
allem ecine gewisse Neigung zur Kleinlich-
keit und zum Starrsinn, mit der gleichen
niichternen Offenheit, mit der er das Unrecht
feststellt, das ihm angetan wurde. Erschiit-
ternd ist der Ausruf: ,Wie war doch mein
Leben einsam und grimlich, seit ich katho-
lisch geworden bin!* (330) oder die Klage:
»lch meine, Vertrauen auf Vorgesetzte ir-
gendwelcher Art kann bei mir niemals mehr
erblihen“ (340), Ausspriiche eines Mannes,
der in seiner Uberzeugung, mit der Konver-
sion nur dem Anspruch der Wahrheit ge-
folgt zu sein, und in seiner Loyalitit gegen-
iber seinen kirchlichen Vorgesetzten niemals
wankend geworden ist. Hier leuchtet das
Ideal auf, das unsere Zeit sucht: der unbe-
dingte Mut, sich fiir die Wahrheit zu ent-
scheiden und ihr treu zu bleiben, ohne sich
durch die Riicksicht auf Gewinn oder Verlust
beeinflussen zu lassen.

Die Ubersetzung hélt sich eng an die engli-
sche Ausgabe und liest sich meist sehr gut.
Ab und zu — vor allem bei den im ibrigen
ausgezeichneten einleitenden Texten — fallt
allerdings eine gewisse Ungeschicktheit im:
deutschen Ausdruck auf, die auch mit der Be-
rufung auf die Treue der Wiedergabe nicht
zu rechtfertigen ist. Man kann z. B. nicht
von cinem ,selbst ermannten Zensor® {70)
sprechen, wenn man jemand meint, der sich
selbst zum Zensor aufgeworfen hat, auch
otastet® man keinen Weg (17) oder ,lafit
eine Gelegenheit hinaus“ (ebd.), und bei der
Angabe eines Jahres sagt man entweder ,im
Jahre 1830“ oder einfach ,1830% aber die
englische Form ,in 1830 (104) ist im Deut-
schen nun einmal unméglich. Auf S. 117 (2.
Drittel: ,Ganz im Gegenteil scheut er
nun . ..“) und auf S. 444f. (,So tief war die-
se Idee...“) ist die grammatikalische Kon-
struktion véllig entgleist, so dafl die Satze
nicht mehr verstindlich sind; diese Beispiele
liefen sich leicht vermehren. Daf} solche Feh-
ler unterlaufen konnten, ist eigentlich un-
verstindlich, da die Ubersetzung in den be-
wiéhrten Hénden der ,Newman-Arbeitsge-
meinschaft der Benediktiner von Weingar-
ten lag. Es ist zu hoffen, dafl man diese
Schénheitsfehler bei der nidchsten Ausgabe
beseitigt. G. Hinzmann S]





