
BUCHBESPRECHUNGEN 

Theologie und Frömmigkeit 

Söhngen, Gottlieb: Der W e g der 
ab e ndl ändis c he «The olo gie. 
Grundgedanken zu einer Theologie des 
•Weges". München, Verlag Anton Pu- 
stet, 1959.117 S., geb. DM 8,80. 

Der Büchermarkt wird augenblicklich über- 
schwemmt mit Werken über vorderorienta- 
lische, indische und fernöstliche Spiritualität. 
Kein Einsichtiger wird nur einen leisen 
Zweifel darüber hegen, daß eine fruchtbare 
Begegnung mit diesen nicht-abendländi- 
schen Geistigkeiten und Religionen für ein 
weltweites Christentum eines der Gebote der 
Stunde ist; oft wird aber vergessen, daß eine 
solche Begegnung nur dann ein echter Dia- 
log werden kann, wenn er von dem Boden 
der eigenen, klar erkannten Position geführt 
wird. Söhngens Salzburger Vorlesungen vom 
Jahre 1956 bieten zu dieser Besinnung eine 
willkommene Handreichung. 

Zuerst klärt der Vf. einiges Begriffliche: 
•Abendländische" Theologie umfaßt auch 
die großen •Morgenländer" Clemens, Ori- 
genes, Athanasius usw.; die Berechtigung 
verschiedener Denkformen; das Verhältnis 
von •Weg" und Weltanschauung. Dann ent- 
wirft er in der Konfrontierung von Augu- 
stinus und Thomas von Aquin den •Abend- 
ländischen Weg der Theologie"; er führt 
über die beiden großen Synthesen von Wis- 
senschaft und Offenbarung, von Heilslehre 
und Heilsgeschichte (entsprechend der Syn- 
these von philosophischer und historischer 
Vernunft) zu dem einen christlichen Heils- 
ziel, wobei Augustinus den neuen, christ- 
lichen Weg zu dem einen, uralten Ziel der 
Menschheit betont, während Thomas darauf 
aufbaut, daß Weg und Ziel des Menschen 
als Einheit erst in der christlichen Offenba- 
rung voll aufleuchten. 

In überlegener und geistvoller Art werden 
durch kleinere Exkurse neue Ausblicke er- 
öffnet und zugleich weitere Lichtquellen für 
die Fragestellung gewonnen; so besonders 
in dem Kapitel: •Die Gottessehnsucht der 
Heiden: religionsphilosophische und mis- 
sionstheologische Bedeutung". 

Auch der Anmerkungsteil dient nicht nur 
der Aufführung von Literatur und Beleg- 
stellen, sondern führt manchen Gedanken 
des Textes eigenständig weiter. So versucht 
Söhngen in einer zehn Seiten langen An- 
merkung •Heilsweg in ostasiatischen Hoch- 
religionen" die Fruchtbarkeit der Begegnung 
des abendländischen Weges, der auf ein kla- 
res Ziel ausgerichtet ist, mit einem andern 

•Weg" zu zeigen, der irgendwie in. sich schon 
Ziel ist. 

Dem Leser wird es nicht immer leicht, die- 
sen Vorlesungen, die nun statt vom Fluidum 
des lebendigen Wortes, vom toten Papier 
getragen werden, zu folgen; aber der Reich- 
tum des Inhalts winkt als verlockende Frucht, 
und die Brillanz mancher Formulierungen 
(ich habe mir z. B. den •Laufsteg modischen 
Geredes" notiert) läßt uns ein klein wenig 
die Atmosphäre der Salzburger Hochschul- 
wochen nacherleben. /. Sudbrack SJ 

Grosche, Robert: Et Intra et 
Extra. Theologische Aufsätze. Düssel- 
dorf, Patmos-Verlag 1958. 340 S., DM 
24,•. 

In einem Überblick über die •Theologie 
und Pastoral im heutigen Deutschland", als 
Vortrag dargeboten im Jahre 1957, steht die 
Bemerkung, daß drei Gruppen von Men- 
schen in Deutschland Theologie treiben, die 
Professoren an den theologischen Fakultäten 
der staatlichen Universitäten, an den bischöf- 
lichen Seminaren und an den Ordensschu- 
len, nicht aber Bischöfe und Pfarrer. Der Vf. 
dieses Oberblicks, Robert Grosche, der ge- 
wiß zuerst und zuletzt Pfarrer ist und sein 
will, gehört fraglos zu den von ihm selbst 
zugegebenen Ausnahmen. Davon zeugt der 
stattliche Band der gesammelten Aufsätze, 
den Freunde des Vf.s zur Vollendung seines 
70. Lebensjahres vorgelegt haben. Der Jubi- 
lar stand und steht mit wachem Herzen und 
hellem Geist lernend und lehrend inmitten 
der Erneuerung der katholischen Theologie 
und des katholischen, zumal liturgischen Le- 
bens, die in den Jahren nach dem ersten 
Weltkrieg einsetzte, reiche Frucht brachte 
und immer noch bringt. Erstaunlich ist die 
Fülle der theologischen Gegenstände, denen 
sich der kenntnisreiche Priester zuwandte: 
Themen der Glaubenslehre, besonders der 
Ekklesiologie und Mariologie, der biblischen 
Theologie, der Kontroverstheologie, die dem 
irenischen und doch unbestechlichen Heraus- 
geber der •Catholica" besonders am Herzen 
lag, endlich dem Problem eines •christlichen 
Humanismus", den Fragen nach der seins- 
gerechten Bezogenheit von Christ und Welt, 
von Christentum und Kultur, besonders sei- 
ner künstlerischen Provinz, zu der der Autor 
ein ganz persönliches und wissendes Ver- 
hältnis hat. Der beste Dank an Robert Gro- 
sche wäre sicherlich dieser, daß die Saat, die 



386 Buchbesprechungen 

er unermüdlich auch als theologischer Schrift- 
steller gesät hat, in dem Sinne aufginge, 
daß die genannte •Ausnahme" eines in wis- 
senschaftlicher Verantwortung theologietrei- 
benden Seelsorgepriesters nicht mehr bloße 
•Ausnahme" bliebe. H. Wulf SJ 

PerrinJ. M., OP: D i e a c h t S e l i g - 
ketten als Botschaft der 
Freude. Freiburg/Br., Verlag Herder, 
1959. 164 S., DM 9,80. 

P. Perrin, ein französischer Dominikaner, 
will mit diesem Buch dem christlichen Laien 
von einer wichtigen Seite her den Weg zum 
Verständnis des Christseins öffnen. Ange- 
sichts der •gewohnheitsmäßigen, verdrieß- 
lichen und seelenlosen Ausübung der Re- 
ligion" durch so viele Christen, hinter der 
das Vorurteil steht, •das Christentum sei 
der Freude gegenüber feindlich gesinnt", 
will er zum Bewußtsein bringen, daß Chri- 
stus die Botschaft von der Liebe Gottes 
brachte, der sich selbst und damit alle Se- 
ligkeit schenken will, und dazu nichts ande- 
res braucht als das geöffnete Herz und die 
leeren, ihm entgegengestreckten Hände des 
Menschen. Diese zentrale christliche Wahr- 
heit, •Finden Gottes • Finden der Freude", 
ist das Thema dieses Buches. Insofern ist, 
nebenbei bemerkt, der Titel der französischen 
Originalausgabe treffender: •Das Evange- 
lium der Freude". Denn die •Forderungen" 
der Seligpreisungen zeigt der Vf. nun so, wie 
Christus sie meinte, als die Voraussetzungen 
dafür, daß der Mensch frei werde für Gott 
und seine Freude. Denn diese himmlische 
Freude, das betont der Vf. immer wieder, 
ist  alles  andere,  als  leicht  und  alltäglich. 

Weil sie im letzten Teilnahme an der Freude 
des dreifaltigen Lebens ist, braucht sie als 
Voraussetzung das reine, ungeteilte Herz, 
in das allein Gott einkehren kann. •Unmög- 
lich kann man Gottes Freude besitzen, ohne 
daß man die Seligkeiten lebt", sagt P. Per- 
rin und er faßt diese Seligkeiten in dem einen 
Wort zusammen: •Selig, der alles verläßt; 
denn er findet Gott". Denn so viel fehlt 
uns von Gott, wie wir uns selbst behalten 
(Kath. v. Siena). Der Mensch, der so auf den 
Himmel zugeht, wird aber, das lehrt uns je- 
des Heiligenleben und vor allem die Verhei- 
ßung Christi selbst, die Freude und den 
Frieden des Herrn schon in sein irdisches 
Leben hinabziehen. Er wird zu den Men- 
schen gehören, die reinen Herzens sind und 
darum Gott schauen werden (vgl. Jo 14, 19: 
•Die Welt sieht mich nicht mehr, ihr aber 
seht mich"; denn •wenn einer mich liebt, 
werden wir zu ihm kommen und Wohnung 
bei ihm nehmen"). Diese echte christliche 
Freude wird nach den Worten P. Perrins 
das Klima sein, in dem alle Tugenden gedei- 
hen, das Zeichen des wahren Christen und 
das beste Mittel des Apostolats. 

Der Wert dieses Buches liegt darin, diese 
Wahrheiten kurz und geschlossen dargestellt 
zu haben, in einer Art, die jeden Christen 
ansprechen wird. Und für alle Christen 
möchte man ja wünschen, daß sie einmal 
nachdenken über die christliche Freude, ihr 
Wesen und ihre Vorbedingungen, gerade in 
einer Zeit, in der man meint, die Freude nur 
in immer neuen Vergnügen finden zu kön- 
nen. Ihnen könnte dieses Buch den Weg zur 
wahren Freude des Herzens weisen, der al- 
lein über die demütige Armut der Selig- 
keiten führt, aber einmündet in die unauf- 
hörliche Freude Gottes. G. Soballa SJ 

Eschatologie 

Winklhofer,Alois: Das Kommen 
seines Reiches. Von den letzten 
Dingen. Frankfurt a. M., Verlag Josef 
Knecht, 1959. 345 S., DM 12,80. 

Der Passauer Dogmatiker legt uns mit die- 
sem Buch eine umfassende Darstellung der 
katholischen Eschatologie vor. Ohne im äuße- 
ren wesentlich von der traditionellen Reihen- 
folge der zu behandelnden Themen abzu- 
weichen, verliert er nie das große Ziel aus 
den Augen: den Nachweis der organischen 
Zusammengehörigkeit aller Einzelelemente 
und der darin geborgenen Mitte vieler Teil- 
fragen, die sonst leicht als Theologengezänk 
abseits der Hauptlinie erscheinen könnten. 
Das Kommen des Herrn in seinem Reiche 
ist ein einziges Geheimnis, das sich von der 

Menschwerdung Christi an in der Weltge- 
schichte und im Leben der Einzelmenschen 
entfaltet, bis es in dem, was wir •die Letzten 
Dinge" nennen, seine abschließende und 
krönende Offenbarung erfährt. Unter die- 
sem Blickwinkel verschwindet mehr als bei 
jeder anderen Darstellung der Eschatologie, 
die ich kenne, der Eindruck, als seien die 
Ereignisse der Endzeit lediglich der Schluß- 
punkt, den Gott dem reichgegliederten Satze 
seiner Offenbarung eben noch hinzufügt: Sie 
sind vielmehr das letzte Wort dieses gewal- 
tigen Satzes, der dadurch erst seinen vollen 
Sinn bekommt und in seiner Gesamtheit ver- 
ständlich wird. 

Damit werden die letzten •Dinge" weit- 
gehend ihrer Dinglichkeit entkleidet, und 
die in der Schrift grundgelegte starke Be- 
tonung des personalen und sozialen Charak- 



Buchbesprechungen 387 

ters der Eschata, die vom Titel an auf jeder 
Seite des Buches unüberhörbar ist, gibt einer- 
seits dem endgültigen Kommen des Herrn 
zum Einzelmenschen inmitten seines zwi- 
schenmenschlichen und weltlichen Lebensrau- 
mes das gebührende Gewicht, während sie 
andererseits manche nur interessante Neben- 
frage entschieden an die Tonstelle zurück- 
verweist, die ihr zukommt. 

Gleich weit entfernt von aller phantasti- 
schen Spekulation und einem minimalisti- 
schen theologischen Positivismus, versteht es 
Winklhofer, gerade das moderne Lebensge- 
fühl anzusprechen und für die Geheimnisse 
der Endzeit aufzuschließen. Dabei stehen ihm 
eine bildkräftige Sprache, die alle Register 
von der nüchternen Darlegung bis zum Pa- 
thos der Ergriffenheit kennt, sowie zahlrei- 
che packende Beispiele und Zitate aus der 
neueren Literatur zur Verfügung. Die An- 
merkungen am Schluß des Werkes bringen 
die theologische Problematik jedes einzelnen 
Abschnittes zur Geltung oder zeichnen da, 
wo der Vf. eigene Wege zu gehen versucht, 
den Hintergrund der geltenden kirchlich- 
dogmatischen Lehre. 

Daß ein Theologe, dessen Stärke so augen- 
scheinlich in der existentiellen Begegnung 
mit dem Wort Gottes und der daraus fließen- 
den synthetischen Gesamtschau liegt, sich 
nicht mit der Inventarisierung des Längst- 
bekannten und Sicheren begnügt, sondern 
oft zu neuen Lösungen vorstößt, ist ebenso 
natürlich wie anregend. So wird z. B. seine 
Deutung des höllischen Feuers auf die dem 
Verdammten entfremdete und feindliche 
Schöpfung möglicherweise viel Anklang fin- 
den. Weniger überzeugen dürften jedoch 
der übertriebene Pessimismus bezüglich der 
philosophischen Beweise für die Unsterblich- 
keit der Seele sowie die etwas verworrene 
und unklare These zur schwierigen Frage 
der Identität des Auferstehungsleibes, bei 
der kaum einzusehen ist, wie sie sich von 
der Auffassung des Origenes unterscheiden 
soll. H. Fine SJ 

Rudolf, Rainer: Ars moriendi. 
Von der Kunst des heilsamen Lebens 
und Sterbens (Forschungen zur Volks- 
kunde hrsg. von Georg Schreiber, Bd 39). 
Köln-Graz, Böhlau-V erlag, 1957. XXIII 
u. 145 S., br. DM 14,80. 

Im Spätmittelalter war keine Literaturgat- 
tung verbreiteter und volkstümlicher gewor- 
den, als die Ars moriendi, die Kunst des 
heilsamen Lebens und Sterbens. Gleichwohl 
hat sich bis heute niemand eingehend mit den 
Handschriften der Sterbebüchlein beschäf- 
tigt, obschon man im voraus wußte, welche 
Fülle neuer Erkenntnisse ihre textgeschichtli- 

che Untersuchung dem Kulturhistoriker, dem 
Erforscher der christlichen Frömmigkeit und 
bei den deutschen Ausgaben auch dem 
Sprachwissenschaftler vermitteln würde. In 
der vorliegenden Arbeit hat der Salvatoria- 
ner Rudolf die oft beklagte Lücke im germa- 
nistischen Fachschrifttum im wesentlichen ge- 
schlossen, obwohl er sich in seinen Studien 
zeitlich auf das 15. Jahrhundert und räumlich 
auf die Handschriften beschränken mußte, 
die in den Beständen der Wiener'National- 
und der Münchner Staatsbibliothek, sowie 
in den österreichischen Stiftsbibliotheken ent- 
halten sind. Da aber die wichtigsten Sterbe- 
bücher dem von ihm erforschten süd- und 
südostdeutschen Raum angehören, gelang es 
ihm doch, alle Grundformen der Ars morien- 
di zu erfassen und die Handschriften nach 
ihren tragenden Gedanken systematisch zu 
ordnen. Das Ergebnis war die Möglichkeit, 
die Büchlein der Kunst des heilsamen Lebens 
von den Büchlein des heilsamen Sterbens 
klar zu scheiden. 

In der Kunst des heilsamen Lebens hat- 
ten die Todesbetrachtung, der Comtemptus 
mundi, das Memento mori, das Vade mori, 
die Streitgedichte zwischen Tod und Leben 
und die Totentänze das Ziel, durch den Hin- 
weis auf die asketische Bedeutung des Ster- 
bens zu einem heilsamen Leben anzuregen, 
ohne das ein guter Tod nicht denkbar ist. 
Darüber handelt Rudolf im ersten Teil seiner 
Arbeit. Der zweite Teil ist der Kunst des 
heilsamen Sterbens gewidmet. Die Ars mo- 
riendi diente dazu, den Sterbenden durch 
Mahnungen, Fragen, Gebete und durch An- 
weisungen an den Sterbehelfer über die Spen- 
dung der Sakramente unmittelbar auf ein 
seliges Verscheiden vorzubereiten. 

Mit der Abfassung dieser Sterbebücher be- 
schäftigten sich die berühmtesten Theologen 
des 15. Jahrhunderts, die zum größten Teil 
den Reformkonzilien von Konstanz und Ba- 
sel nahestanden und große Verdienste an 
der Reform der Orden hatten. Über die Ster- 
bekunst des Johannes Gerson, Johannes v. 
Kastei, Nikolaus v. Dinkelsbühl, Johannes 
Nider, Bernhard v. Waging und anderer be- 
richtet Rudolf ausführlich im zweiten Teil, 
der einen tiefen Einblick in die Verbreitung 
der Sterbebüchlein im deutschen Sprachgebiet 
und ihr Echo in den Erbauungsbüchern ver- 
mittelt. Um die kulturellen, wirtschaftlichen 
und religiösen Voraussetzungen aufzudecken, 
denen mitBeginn des 15. Jh.'s die Werke über 
Tod und Sterben fast schlagartig entsprungen 
sind, steht an der Spitze des Buches eine gei- 
stes- und kulturgeschichtliche Studie, die durch 
die einführenden Worte Georg Schreibers in 
wertvoller Weise ergänzt wird, weil sie in 
Kürze zeigen, wieviel Elementares und Urge- 
waltiges und dazu Allgemeinmenschliches in 



388 Buchbesprechungen 

den Sterbebüchern aufgebrochen ist. Den 
Schluß der Arbeit bildet ein Incipit-Ver- 
zeichnis der behandelten lateinischen und 
deutschen Werke und eine Zusammenstel- 
lung der Handschriften mit Angabe der Her- 
kunft und des Alters, dazu ein Sach- und 
Personenverzeichnis, das dem Fleiß und wis- 
senschaftlichen Geist des Vf's. alle Ehre und 
sein Buch für weitere Forschungen unent- 
behrlich macht. H. Bleienstein SJ 

Kaufet die Zeit aus. Beiträge 
zur christlichen Eschatologie. Festgabe 
für Theoderich Kampmann. Hrsg. von 
Hermann Kirchhoff. Paderborn, Verlag 
Ferdinand Schöningh, 1959. 216 S., Ln. 
DM 12,•. 

Die vorliegende Festgabe wurde dem ver- 
dienten Pädagogen und Erwachsenenbildner 
Theoderich Kampmann zu seinem 60. Ge- 
burtstag (11. 8. 1959) überreicht. Sie enthält 
Beiträge seiner Freunde und Schüler zu Fra- 
gen der eschatologischen Existenz des Chri- 
sten. Einige seien genannt: R. Guardini, Der 
Name des Menschen. Gedanken über Apoka- 
lypse 2,17; O. Kuß, Enthusiasmus und Rea- 
lismus bei Paulus; H. Schürmann, Eschatolo- 
gie und Liebesdienst in der Verkündigung 
Jesu; P. Padberg, Pneuma und christliche 
Wirklichkeit (Eine Untersuchung über J. A. 
Möhler's •Die Einheit in der Kirche oder 
das Prinzip des Katholizismus"); H. Kirch- 
hoff, Missionarische Aspekte katholischer Er- 

wachsenenbildung heute; L. Glanz, Der 
Mensch und die Eschata. Gedanken zu Dichtun- 
gen von Evelyn Waugh, C. L. Lewis, Edzard 
Schaper und Boris Pasternak; Fr. X. Arnold, 
Profane Kultur und eschatolodscher Glaube; 
H. Dolch, Das Kommen der •Vita Venturi 
Saeculi" in diese Welt. Gedanken über eine 
Verlegung von Epiphanie an den Jahresan- 
fang; Compelle intrare? Der Weg der Kirche 
zum Zeitende (Teil I einer Studie über Augu- 
stinus, De civitate Dei 18,51 n. 2). So man- 
nigfaltig die Stoffgebiete und die aufgewor- 
fenen Fragen sind • vom NT über Augustin 
bis zur modernen Literatur •, so sind sie 
doch alle von dem gleichen Bemühen gekenn- 
zeichnet, aufzuzeigen, in welcher Weise die 
Geheimnisse der Letzten Zeit in das hiesige 
Leben des Menschen und Christen mit all sei- 
nen Anliegen und Aufgaben hineinwirken 
und ihn zur Verantwortung für die Jetzt- 
zeit, für das ewige Leben in diesem ver- 
gänglichen Leben, für das Zukünftige im 
Gegenwärtigen aufrufen. So liegt über dem 
Ganzen ein wahrhaft katholischer Geist, wie 
der Herausgeber mit Recht bemerkt, der 
Himmel und Erde in einem umfaßt. • Ne- 
ben den Beiträgen schmückt den Band noch 
ein Bild von G. Meistermann •Dreifaltig- 
keit", das Lied von den Eitelkeiten des hl. 
Filippo Neri in der Übersetzung von W. 
Bergengruen, Aphorismen von G. v. Le Fort 
und ein Freundesbrief des Weihbischofs von 
Magdeburg, F. R. Rintelen. Am Schluß folgt 
eine Zusammenstellung der Veröffentlichun- 
gen des Jubilars. F. Wulf SJ 

Mystik 

1. Albrecht, Carl: Psychologie 
des mystischen Bewußtseins. 
Bremen, Carl Schünemann Verlag 1951. 
264 S., brosch. DM 9,80. 

2. ders.: Das mystische Er- 
kennen. Gnoseologie und philosophi- 
sche Relevanz der mystischen Relation. 
Bremen, Carl Schünemann Verlag 1958. 
384 S., brosch. DM 17,80. 

1. Das erste der beiden Werke bietet eine 
phänomenologische Beschreibung des mysti- 
schen Bewußtseins. Es beginnt mit einer Un- 
tersuchung des Versenkungsbewußtseins, die 
den größten Teil des Buches beansprucht. 
In der Versenkung wird die Wahrnehmungs- 
welt weitgehend entleert. Noch eindringende 
Sinnesempfindungen gewinnen keinen Ding- 
charakter mehr und das Wahrgenommene 
erhält keinen Bedeutungsakzent. Das Be- 
wußtsein ist damit gegen die Umwelt abge- 
schlossen. Drang, Strebungen und Gemüts- 
erregungen   werden   zunehmend   beruhigt. 

Der Leib wird nicht in seinen einzelnen Tei- 
len, sondern als Masse erlebt. Aber der Leib- 
raum ist ausgeweitet und harmonisch-sym- 
metrisch geordnet. Wesentlich und kennzeich- 
nend ist die Gestimmtheit der Ruhe. Auf sie 
ist der ganze Versenkungsvorgang ausgerich- 
tet. Auf keiner Stufe der Versenkung gibt es 
das Erlebnis echter Willensakte. Wille und 
Versenkung schließen sich aus. Nur das ein- 
leitende Geschehen geht auf eine Willenshal- 
tung zurück, die latent weiterwirkt. Das Füh- 
len ist gegenüber dem Denken verstärkt. Die- 
ses wird fortschreitend durch bildhaftes Er- 
leben ersetzt. Ein weiteres Kennzeichen und 
ein Grundphänomen der Versenkung ist die 
übergroße Klarheit des Bewußtseins. Es ist 
eine leere Klarheit oder eine klare Leere, 
•der klarste und hellste Bewußtseinszustand, 
den wir kennen" (S. 73). Das Erleben fließt 
frei dahin und ist gleichmäßig beleuchtet, 
ohne jede Akzentuierung. •Die Versunken- 
heit ist, phänomenologisch gesehen, ein klar 
bewußtes Innehaben der eigenen Zuständ- 
lichkeit,  ein ungeteiltes  Selbstinnesein  des 



Buchbesprechungen 389 

Idis in der Gesamtqualität, die wir Ruhe 
nennen" (S. 82). Das Versenkungsbewußt- 
sein ist nicht desintegriert; die personale 
Ganzheit bleibt unangetastet und es gibt 
keine Ichspaltung. Kein Phänomen zeigt sich, 
das als Erlöschen des Ichs angesehen werden 
könnte. 

Das Erleben ist verarmt. Jede Beziehung 
zu einem menschlichen Du fehlt. Aber die 
Sphäre des Zumuteseins ist ausgeweitet. Er- 
reicht die Versenkung ihr Ziel, die Versun- 
kenheit, so ist die Ruhe nur mehr reine Zu- 
ständlichkeit des Ichs, ein reines Zumutesein, 
klare, stehende Ruhe. Sie ist ein gesunder 
Bewußtseinszustand, weder unklar wie im 
Somnambulismus noch unterwach wie der 
Traum. Der Bewußtseinsraum des Versunke- 
nen ist nicht leer, sondern angefüllt mit Er- 
lebnissen, die sich als affektive Gemütsregun- 
gen, als gerichtete Gefühle, als Streben, als 
Billigungsakte des Ichs, als Bilderschau, als 
meditative Verläufe, ja sogar als selbsttätige, 
nicht vom Ich gesteuerte und doch geordnete 
Denkverläufe ausweisen. Alle Fähigkeiten 
der Persönlichkeit können als sekundäre Ein- 
stellungen, ohne Willensakte, aktuell wer- 
den. Auch unwillkürliches Sprechen ist mög- 
lich. 

Ein weiterer Wesenszug ist das •Ankom- 
mende", eine als außerbewußt gedachte 
Ganzheit, die in einer Erlebnisreihe zuneh- 
mend bewußt wird. Dieses Ankommende 
kann ein Abgespaltenes sein, das in Wirk- 
lichkeit der Selbstsphäre zugehört. Dessen 
verschiedene Arten werden beschrieben. Alle 
diese Inhalte aus der Selbstsphäre sind 
außerhalb des mystischen Bereiches einzuord- 
nen und dürfen mit ihm nicht verwechselt 
werden. Das Mystische ist gekennzeichnet 
durch ein Ankommendes, das das Umfassen- 
de ist, ein Ganz-Anderes, unabmeßbar Gro- 
ßes und alles andere Oberragendes. Es ist 
schlechthin fremd und entstammt nicht der 
Selbstsphäre. Es ist ein Unerkennbares, das 
niemals als Ganzheit im Bewußtsein sichtbar 
wird. Es kann zuweilen als personhaft erfah- 
ren werden als vorstellungsloses, unanschau- 
liches, unmittelbares Wissen von dem Ge- 
genwärtigsein des personalen Umfassenden. 

Aus allem ergibt sich, daß die Mystik nicht 
im Dämmern eines unterwachen Bewußt- 
seinszustandes abläuft, sondern daß •in 
Wahrheit das zentrale Merkmal der Mystik 
eben dieses ist, daß sie ein Vorgang inner- 
halb eines Bewußtseinszustandes ist, der zu 
den geordnetsten, gesundesten und wachsten 
Zuständen gehört, die uns Menschen zur Ver- 
fügung stehen. Das Leben vieler einzelner 
Mystiker ist durchflochten mit psychischen Er- 
scheinungen, die wir als psychopathologisch 
bezeichnen müssen. Das ändert aber nichts 
daran, daß die Mystik als solche klar bewuß- 

tes und geordnetes Erleben ist. Den Begriff 
der Mystik aus psychopathologischen Er- 
scheinungen heraus entwickeln zu wollen, 
bedeutet denselben Irrtum, wie wenn man 
die Phänomenologie musikalisch oder dichte- 
risch erlebter Bewußtseinszustände aus 
krankhaften Erscheinungen ableiten wollte" 
(S. 252). 

2. Das zweite Werk beschäftigt sich 
mit der Erkenntnis als einem Element der 
mystischen Relation. Zuerst werden eini- 
ge Phänomene ausgeschlossen, die nicht my- 
stisch sind, aber leicht dafür angesehen wer- 
den. Zuerst der Okkultismus. Die okkulten 
Erfahrungsweisen sind ein besondersartiger 
transnormaler Zugangsweg zu der Innen- 
und Außenwelt unserer natürlichen Erfah- 
rungsweisen und stehen in keiner Beziehung 
zur eigentlichen Mystik. Ebenso ist die Ob- 
j ektsphäre der anthroposophischen Erfahrung 
ein Teilbereich der realen Welt und nicht 
das •Ganz-Andere". Endlich ist das •kos- 
mische Bewußtsein" wesensnotwendig an 
eine Außenerfahrung gebunden. Es folgt 
dann eine Untersuchung der verschiedenen 
Arten mystischer Erfahrung. Das Ankom- 
mende kann der mystische Gegenstand selbst 
sein oder es wird als von ihm her gewirkt 
erfahren. Äußere Visionen stehen außerhalb 
der mystischen Sphäre. Bei einer bildhaften 
Präsenz hängt es davon ab, ob das als prä- 
sent Erfahrene ein nichtmystischer Archety- 
pus ist oder aber der mystische Gegenstand. 
Die mystische Schau ist niemals nur reine 
Bildschau; diese kann aber ein Einzelelement 
der mystischen Erfahrung sein. Die Vision 
des Teufels ist kein mystischer Gegenstand. 
Hingegen kann die Schau der Engel mit 
einer Schau des mystischen Lichtes verknüpft 
sein. Präsenzerfassung als solche kann der 
nichtmystischen wie der mystischen Sphäre 
angehören. Das mystische Licht ist immer 
symbolisch-metaphorisch gemeint; es bedeu- 
tet nie wirkliches Licht. Es ist aber auch kein 
einheitliches Phänomen. Die mystische Licht- 
schau ist ein grundlegendes Phänomen. Die- 
ses Licht besitzt den Charakter des Numino- 
sen, das Merkmal des Umfassenden. In ihm 
wird etwas am Umfassenden erfahren, das 
in den anderen mystischen Schauweisen nicht 
zugänglich ist. Ferner gibt es ein bloßes 
Erfassen der Präsenz, sei es als Spüren, sei 
es als Schau. Letztere ist fast völlig bildlos 
und enthält nur noch die Räumlichkeit des 
Schaugehalts. Zum Begriff der Präsenz ge- 
hört wesentlich Zeitlichkeit und Individuali- 
tät, nicht aber Räumlichkeit. Die nicht-räum- 
liche Präsenzerfassung ist das tragende und 
grundlegende Element der bildenden Schau. 
Ihr gegenüber erfordert die mystische Ein- 
sicht keine Präsenz; sie kann mystisch ge- 
wirkt sein, ist aber nicht in sich mystisch. 



390 Buchbesprechungen 

Zu unterscheiden sind weiter Wandlungen, 
die als reaktives fühlendes Erleben ein my- 
stisches Geschehen begleiten oder darauf 
antworten, von Wandlungen des Zumute- 
seins, die unmittelbar mystisch gewirkt sind. 
Die bildlose Schau ist ein Hineinschauen in 
die Dunkelheit, in der nichts erkannt wird, 
in der aber der mystische Gegenstand anwe- 
send ist. Darum bedeutet diese Schau ein 
bedingungsloses, unvergleichliches und un- 
mittelbares Anhangen. Sie ist eine Höchst- 
form der mystischen Schau-Relation. Gno- 
seologisch sehr dürftig ist sie existentiell von 
der größten Bedeutung. Der Kern der Prä- 
senzerfassung ist die unanschauliche Bewußt- 
heit von der Anwesenheit des Umfassenden. 
Sein Dasein und Sosein sind in einer unan- 
schaulichen Bewußtheit in Oberklarheit ge- 
geben. Wegen der Dürftigkeit des Inhalts 
kann jedoch das mitgebrachte Wissen darauf 
einwirken. Hier liegen Möglichkeiten des 
Truges und des Irrtums. 

Die mystische Erkenntnisrelation liegt 
eingebettet in die mystische Erfahrungsrela- 
tion. Sie ist also nicht das Ganze der Mystik. 
Die Erfahrungsrelation bildet den weitesten 
und umfassenden Bereich und ist phänome- 
nologisch nicht mehr erhellbar. Nicht die 
Erkenntnis, sondern die Einigung und die 
Wandlung in der Einigung sind existenziell 
von der allerersten Bedeutung. Ohne ethi- 
sche Kategorien, ja ohne Theologie ist die- 
ses Zentralereignis nicht zu erhellen. Die my- 
stische Relation ist eine Phänomenletztheit, 
die weder auf andere Phänomenarten zu- 
rückgeführt noch aus ihnen erklärt werden 
kann. 

Ein zweiter Teil, der bedeutend kürzer ist 
als der erste, handelt von der Gnoseologie 
der Mystik. Auch auf diesem Feld sind Irr- 
tümer möglich, wie die Erfahrung zeigt. Zu 
unterscheiden sind der mystische Trug, die 
irrtümliche Überzeugung vom mystischen Ur- 
sprung und der Irrtum mystischer Ausdeu- 
tung einer Kundgabe. Der Trug ist eine Ver- 
wechslung zweier unterschiedlicher Erfah- 
rungsgegebenheiten. Er wird erlitten und 
läßt sich nicht vermeiden, wohl aber nach- 
träglich aufdecken. Die verschiedenen mysti- 
schen Tatsachen sind ihm in verschiedenem 
Grade ausgesetzt, wie im einzelnen ausge- 
führt wird. In der Präsenzerfassung entfällt 
in ihrem phänomenologischen Kern jede 
Trugmöglichkeit. Ebenso hat die Schau des 
mystischen Lichts eine hohe Trugfestigkeit. 
Zunehmende Washeitsschau und zunehmen- 
de Erfassung personaler Gehalte bedeuten 
auch zunehmende Truggefährdung. Diese 
Feststellung gilt aber nur von den einzelnen 
Elementen. Diese kommen aber so gut wie 
nie für sich allein vor. Das Ganze einer my- 
stischen Erfahrung kann eine größere Trug- 

festigkeit besitzen als seine Teile je für sich 
allein. Aus diesem Ganzen ist dann auch das 
Einzelne in bezug auf seinen mystischen Cha- 
rakter zu beurteilen. 

Mystische Erkenntnis ist empirische und 
aposteriorische Erkenntnis. Sie ist hochgra- 
dig individuell und privat; der mystische Ge- 
genstand hat in seinem individuellen Er- 
kenntnisbezug jeweils nur eine, nicht nach- 
vollziehbare Gegebenheit. Aber daß der 
mystische Gegenstand im mystischen Erfas- 
sen angetroffen wird, ist trotz der gnoseo- 
logischen Dürftigkeit des Inhalts von der 
allergrößten Bedeutung und ein allgemein- 
gültiges Ergebnis. 

Der dritte Teil des Buches handelt kurz 
von der Relevanz der mystischen Relation 
für das philosophische Denken. In welcher 
Beziehung steht diese Relation zu den ver- 
schiedenen Anthropologien? Für eine rein 
biologische Anthropologie liegt sie jenseits 
des Horizontes und mahnt sie durch ihr Da- 
sein, daß die Biologie gewisse Wesensbe- 
stimmungen des Menschen nicht in Sicht be- 
kommt. Mit der Tiefenpsychologie liegt sie 
in einem wesentlichen Kampf. Denn jene 
sucht das mystische Phänomen einzuebnen 
und durch Reduktion auszulöschen. Umge- 
kehrt wirkt für sie die Mystik als Spreng- 
keil. Die Anthropologien, die aus der Hei- 
deggerschen Daseinsanalytik erwachsen sind, 
sind nicht imstande, die mystische Phäno- 
menletztheit mitaufzunehmen. Sie läßt sich 
nicht in die Sorgestruktur einordnen. Die 
Versunkenheit ist allerdings ein In-der- 
Welt-Sein, aber ein defizienter Modus als 
In-sich-Sein, wobei defizient kein Werturteil 
bedeutet. Zu ihm gehört die Ruhe als echte 
Grundbefindlichkeit. Sie schließt die Angst 
aus. Das In-sich-Sein gehört weder zum 
eigentlichen noch zum uneigentlichen Dasein. 
Ruhe ist ferner Zeitlichkeit ohne ekstatische 
Zeitigung. Das mystische Ankommen hat 
einen Quellpunkt, der in seiner Fremdheit, 
Andersheit und Letztheit der •Weltlichkeit" 
widerspricht. So ist das Menschsein je schon 
In-der-Welt-Sein und zugleich schon Sein in 
einem nichtweltlichen Bezug. Dasein ist je 
schon mystisch. Ruhe ist ein Sich-Befinden im 
Offensein. Das mystische Existenzial ist 
•Offenstand". Damit erhebt sich für die Da- 
seinsanalyse eine Frage. Außer der Sorge 
und der mystischen Relation gibt es auch 
noch die Phänomenletztheit •Liebe", wie 
Binswanger gezeigt hat. Aber weder jene 
noch diese ist die Bedingung der Möglich- 
keit der Liebe. Sowohl für den Philosophen 
wie für den Theologen stellen sich damit 
Fragen, auf die aber nur eben hingewiesen 
wird. 

Die beiden Arbeiten sind methodisch ge- 
wissenhaft und sauber geführt. Der Verf. 



Buchbesprechungen 391 

hält sich peinlich genau an die Phänomene 
und sucht sie möglichst klar zu erfassen und 
zu beschreiben. Er gibt sich auch Rechenschaft 
darüber, daß sowohl der Zugang von der 
Psychologie wie von der Erkenntnisrelation 
her das Sein der mystischen Relation nicht 
erschöpft. Aber auch so gelangt er zu wert- 
vollen Ergebnissen, die Anlaß zu weiterem 
Fragen werden können. Wie schwerwiegend 
diese sein können, zeigen die beiden ab- 
schließenden Fragen, die sich aus den beiden 
Werken ergeben: •Läßt sich überhaupt in- 
nerhalb des Horizontes der Hermeneutik 
des Daseins eine ausreichende ontologische 
Grundlegung für das Menschsein entwer- 
fen?" (S.372). Und: •Muß nicht eine Cyto- 
logie, die das Menschsein begründen will, 
über den Bereich einer .Metaphysik des Da- 
seins' hinauswachsen und eine Metaphysik 
sein, die ihren Ausgang von anderen Seins- 
regionen her nimmt?" (S. 373). Sehr förder- 
lich für die Kenntnis der Mystik dürften 
wohl mit der gleichen Methode geführte Un- 
tersuchungen einzelner Mystiker sein. We- 
gen des erwähnten individuellen und pri- 
vaten Charakters der mystischen Erfahrung 
kann der allen mystischen Erfahrungen ge- 
meinsame Erkenntnisinhalt nicht sehr in- 
haltsvoll sein. A. Brunner SJ 

Nigg, Walter: Heimlichetüeis- 
heit. Mystisches Leben in der evan- 
gelischen Christenheit. Zürich und Stutt- 
gart, Artemis-Verlag (1959). 500 S., Ln. 
DM 27•. 

Die Vorliebe des reformierten Schweizer 
Theologen W. Nigg für das Phänomen ge- 
lebter Heiligkeit und für die Mystik ist be- 
kannt. Die innere religiöse Erfahrung be- 
deutet für ihn den Kern der Religion und 
auch des Christentums. Ohne sie ist alles re- 
ligiöse Wissen und selbst der Bibelglaube 
tot; sie führen nur zu Selbstgerechtigkeit und 
Pharisäismus. Die Dogmatik (fast immer im 
Sinne des Dogmatismus und einer sturen, 
streitbaren Orthodoxie verstanden) ist für 
ihn vollends der Tod eines lebendigen Glau- 
benslebens. 

Dieser Grundeinstellung begegnet man 
selbstverständlich auch im vorliegenden 
Werk, das die außerordentliche schriftstelle- 
rische Fruchtbarkeit des Vf.'s zeigt. Es be- 
handelt, wie sein Untertitel sagt, das Vor- 
kommen und die Geschichte des mystischen 
Lebens in der evangelischen Christenheit. 
In vier Teilen, die unter dem Bild des orga- 
nischen Wachstums zusammengefaßt sind 
(Die Wurzeln • 16. Jahrhundert; Die Blü- 
ten • 17. Jahrhundert; Die Früchte • 18. 
Jahrhundert; Die Herbstblätter • 19. Jahr- 
hundert),   behandelt   er   u.a.   (1)   Luther, 

Müntzer, Schwenckfeld, Franck, Weigel, (2) 
Arndt, Böhme, Andreae, Angelus Silesius, 
(3) Poiret,   Arnold,   Tersteegen,   Oetinger, 
(4) Novalis, Schleiermacher, Fichte. Je ein 
persönliches Erlebnis am Anfang und am 
Schluß des Buches rechtfertigen die für einen 
evangelischen Theologen ungewöhnliche, in- 
tensive Beschäftigung mit dem Stoff. Der 
Vf. möchte mit seinen biographischen Essays 
• so könnte man am besten das literarische 
Genus des Buches kennzeichnen • auf einen 
Mangel in der augenblicklichen evangeli- 
schen Christenheit hinweisen und von neuem 
das Verständnis für eines der erregendsten 
Phänomene im Christentum wecken. 

Es ist keine Frage, daß der Vf. ein echtes 
Gespür dafür hat, wo christliche Heiligkeit 
zu finden ist und wie sie sich äußert. Das hat 
er schon durch seine bisherigen Veröffent- 
lichungen zur Genüge gezeigt. Es ist dem ka- 
tholischen Christen auch aus dem Herzen 
gesprochen, wenn er einen Satz wie folgen- 
den liest: •Das Leben Jesu muß sich im Men- 
schen wiederholen, also währet der Ostertag 
und Pfingsttag noch täglich" (86). Oder wenn 
er mit Weigel betont, daß der Christ die 
Mysterien Christi, insbesondere das Geheim- 
nis seines Leidens und Sterbens, innerlich 
mitvollziehen müsse (105), und daß alles 
darauf ankomme, daß der Christ in Christus 
sei. Vieles im Leben der hier Geschilderten 
kann man nicht ohne Ergriffenheit lesen, und 
vieles von dem, was die evangelischen •My- 
stiker" in ihren Schriften als eigene Erfah- 
rung hinterlassen haben, könnte ebenso bei 
Thomas von Kempen oder in einem Trak- 
tat der Gottesfreunde des 14. Jahrhunderts 
stehen. Schon darum ist die Lektüre auf je- 
den Fall lohnend. 

Daß der katholische Christ und Theologe 
auch manche Frage zu stellen hat und Be- 
denken anmelden wird, liegt auf der Hand. 
Schon das Schema, in das der Vf. seine Ge- 
stalten einfügt und mit dem er ein organi- 
sches Wachstum des mystischen Lebens in 
der evangelischen Christenheit nahelegt, läßt 
Skepsis aufkommen. Wichtiger scheint uns 
aber folgendes: So sehr die innere religiöse 
Erfahrung zum Entscheidenden im Christen- 
tum gehört und so sehr ihre Notwendigkeit 
gerade heute unterstrichen werden muß, so 
unerläßlich ist es doch anderseits, Kriterien 
anzugeben, wie gottgewirkte Erfahrungen 
von bloß natürlich bedingten religiösen Er- 
lebnissen, Mystik und Intuition unterschie- 
den werden kann. Wenn nach dem Vf. z. B. 
Luther und Böhme verschiedene Erfahrun- 
gen machen oder verschiedene Folgerungen 
aus ihnen ziehen (168), so muß es doch ein 
Wahrheitskriterium geben. Hier liegt wohl 
die Hauptschwäche des ganzen Buches. Vf. 
schätzt die innere Erfahrung in der Begeg- 



392 Buchbesprechungen 

nung mit Gott so hoch und wertet das Glau- 
benswissen (wenigstens dem Wortlaut nach) 
oft so ab, daß notwendigerweise Tür und 
Tor für Schwärmertum, Pietismus und Frei- 
geisterei offen stehen, die u. U. die christ- 
liche Botschaft in ihrem Wesen bedrohen. 
Der Vf. begünstigt diese Gefahr • ohne es 
zu wollen • auch dadurch, daß seine Aus- 
sagen über das, was er unter Mystik ver- 
steht, bisweilen allzu vage sind und darum 
verschiedene Auslegungen erlauben. Vor al- 
lem müßte wohl genauer unterschieden wer- 
den zwischen den lehrhaften, spekulativen 
Äußerungen mancher •Mystiker" und der 
Frage, ob die Betreffenden wirklich selbst 
Mystiker gewesen sind. Wenn schon mit gu- 
ten Gründen bezweifelt wird, ob Meister 
Eckhart persönlich ein Mystiker war, dann 
kann man diesen Zweifei im vorliegenden 
Buch oft mit noch viel mehr Recht anbrin- 

gen (was der Vf. hin und wieder auch tut). 
So wird sich Nigg doch wohl kaum mit dem 
Dualismus einverstanden erklären und ihn 
als mystische Erfahrung geltend machen, der 
bei Böhme durchscheint, wenn er den meta- 
physischen Grund des Bösen in das endliche 
Sein als solches verlegt, in den Gegensatz 
von Ja und Nein, von Licht und Schatten. 

So möchten wir meinen, daß es zwar ein 
Verdienst des Vf.'s ist, nachdrücklich auf den 
mystischen Strom im Protestantismus hin- 
gewiesen zu haben • eine Gestalt wie Ter- 
steegen ragt hier hoch hinaus •, daß er aber 
nicht erkennt, wie sehr dem auf sich gestell- 
ten Mystiker im evangelischen Raum die 
Führung durch eine Kirche fehlt, die ihn vor 
Irrwegen und Fehlschlüssen un,d Spekulatio- 
nen, die nichts mehr mit dem Offenbarungs- 
gut zu tun haben, bewahren könnte. 

F.Wulf SJ 

Psychologie (Psychotherapie) 

Berulle, Pierre de: Denkschrift 
zur Seelenführung. Übers, u. 
hrsg. v. Prof. Dr. Linus Bopp (Schriften 
zur Religionspädagogik und Seelsorge, 
Abt.: Klassiker der Seelsorge und See- 
lenführung). Freiburg, Herder 1957. 64 
S., kart. DM 3,60. 

Berulle schrieb sein Memorial de direction 
für die Oberen der Häuser seines Orato- 
riums, um ihnen Anweisungen für die Lei- 
tung ihrer Untergebenen zu geben. Er ver- 
faßte es 1625 kurz vor seiner Abreise nach 
England in großer Eile; diese Eile erklärt 
wohl die vielen Wiederholungen. 

Zunächst zeigt B. seinen Oberen die Er- 
habenheit ihres Amtes, betont aber sofort, 
sie sollten es nicht als Ehre auffassen (und 
sich nicht darin sonnen), sondern als Dienst, 
den sie Gott und ihren Untergebenen leisten. 
Diesen sollen sie Vorbild sein und vor allem 
darauf achten, Selbstverleugnung, Fröm- 
migkeit, gediegene Tugenden und zuchtvolle 
Bescheidenheit zu üben. Fehler sollen sie 
möglichst zu verhindern suchen, wenn sie 
aber begangen wurden, sollen sie sie nur in 
Milde rügen. Von ihrer Befehlsgewalt sollen 
sie möglichst wenig Gebrauch machen und 
statt dessen die Untergebenen durch ihr Bei- 
spiel, durch Gebet und Liebe zur Erfüllung 
ihrer Pflichten anleiten. Abweichend von 
der heutigen Auffassung legt B. den Oberen 
nahe, sich auch um die kleinsten Dinge per- 
sönlich zu kümmern. 

Das Bemerkenswerteste ist, daß B. seine 
Anweisungen theologisch begründet, nämlich 
am Beispiel der Vorsehung Gottes und am 
Beispiel Jesu Christi. Jede menschliche Ge- 
meinschaft  soll  Abbild  der  innertrinitari- 

schen Gemeinschaft sein. Er gibt somit eine 
Theologie der religiösen Führung, ohne auf 
praktische Einzelheiten einzugehen; diese 
werde jeder Obere selbst finden, wenn er 
nur mit dem menschgewordenen Wort ver- 
bunden sei und seine Untergebenen liebe. 

Dem Herausgeber sei gedankt für den 
kurzen Lebensabriß und für die Einführung 
in das Memorial.-An dasEnde sei ein Wort 
B.'s aus seinem Begleitschreiben gestellt: 
•Das ist die Absicht Gottes bei diesem sei- 
nem Werk und das muß auch die unsrige 
sein, uns heilig zu machen durch den Hei- 
ligen der Heiligen und uns durch seinen 
Geist zu befähigen, die anderen zu heiligen 
mittels unseres Beispiels und unserer Bemü- 
hungen" (24). R. Goll SJ 

Priesterschap en Psycho- 
logie. Verslagboek van de Studie- 
dagen van Ons Geestelijk Leven voor 
Ptiesters te Stein Lb • Augustus 1954. 
Uitgave Ons Geestelijk Leven, Missie- 
huis Stein L. (o.J.) 102 S. Holl. Gld. 
3,50. 

In dieser Schrift sind die sechs Vorträge 
enthalten, die auf einer Studientagung für 
Priester gehalten wurden. Die Redner waren 
von der Schriftleitung der Zeitschrift •Ons 
Geestelijk Leven" beauftragt, die Hilfen 
der gesicherten Ergebnisse der Psychologie 
für das priesterliche Leben und Wirken auf- 
zuzeigen. Die einleitende Vorlesung von A. 
Munsters MSC behandelte die Selbsterkennt- 
nis, ihre Notwendigkeit für ein geistliches 
Leben und die Mittel und Wege, auf denen 
man mit Hilfe der Gnade Gottes zu ihr ge- 
langen kann. Im zweiten Referat ging es um 
den Beitrag, den die experimentelle Psycho- 



Buchbesprechungen 393 

logie zur Feststellung der •idealen Psyche 
eines Priesteramtskandidaten" leisten kann. 
Hier wurden in sehr anschaulicher Weise die 
körperlichen und geistigen Voraussetzungen 
besprochen, die zum Empfang der Priester- 
weihe von der Kirche gefordert werden. Der 
dritte Redner beschäftigte sich mit den psy- 
chologischen Gefahren, denen der Seelsorger 
unterliegen kann und gab die Mittel an, 
mit denen er sich von übertriebener Aktivi- 
tät, von Herrschsucht über die ihm unterstehen- 
den Laien von allem Pessimismus heilen 
kann. Der vierte Sprecher war ein erfahrener 
Franziskaner. Er stellte fest, daß die Pasto- 
raltheologie die Pastoralpsychologie nicht 
entbehren kann, weil die Gnade die Natur 
voraussetzt, und das natürliche Seelenleben, 
in dem sich das Gnadenleben entwickelt, 
methodisch disponiert und bereitet werden 
muß, um vor allen •frommen" Selbsttäu- 
schungen geschützt, in gesunder fruchtbarer 
Weise mit der Gnade Gottes mitwirken zu 
können. Sehr interessant und lehrreich war 
der sich anschließende Vortrag von H. van 
Waesberghe SJ. Er hatte den Auftrag, durch 
einen Rückblick auf das Experiment der Pa- 
riser Arbeiter-Priester auf die Psychologie 
des priesterlichen Lebens neues aktuelles 
Licht zu werfen und für die Kombinations- 
möglichkeiten von profaner und priesterli- 
cher Arbeit einen geschärften theologischen 
Blick zu vermitteln. Nicht, daß die Priester- 
Arbeiter, analog den anderen Standesseelsor- 
gern zur Christianisierung ihrer Kollegen in 
oft heroischer Weise Hand- und Lohnarbeit 
verrichteten, hat zu ihrem Verbot geführt, 
sondern die prinzipielle Absage an die tradi- 
tionellen Lebensformen des Seelsorgers, die 
doch nur der äußere Schutz und Ausdruck 
des sakramentalen priesterlichen Charakters 
sind. Durch die totale Identifikation mit dem 
säkularisierten äußeren und inneren Leben 
ihrer Umgebung, wurden viele von ihnen 
so einseitige •eingefleischte" Arbeiter, daß 
sie die Transzendenz ihrer priesterlichen 
Existenz verleugneten, und die Art und Wei- 
se ihrer Organisation und Pastoration aus 
disziplinären Gründen von den Bischöfen 
verboten wurde. 

Mit welcher Anteilnahme die einzelnen 
Referate von den Zuhörern aufgenommen 
wurden, beweisen die Aussprachen, die sich 
jedem Vortrag anschlössen und vieles zur 
Klärung der behandelten Probleme beitru- 
gen. Trotz aller hier gemachten, nicht selten 
berechtigten Ausstellungen, kann aber kein 
Zweifel daran sein, daß die Ausführungen 
der Redner im ganzen auf einer beachtens- 
werten geistigen Höhe standen und es wohl 
verdienten, für weitere Seelsorgskreise 
veröffentlicht zu werden. Am Schluß der 
Schrift  steht  eine  psychographische  Studie 

über Dr. Carl Sonnenschein, die, Licht und 
Schatten recht verteilend, an eine Priester- 
gestalt erinnern soll, die sich in der letzten 
Periode ihres außergewöhnlichen Lebens in 
Liebe zu den Menschen verzehrt und geop- 
fert hat. H. Bleienstein SJ 

Görres, Albert M et ho de und 
Erfahrung der Psychoana- 
lyse. München, Kösel-V erlag, 1958. 
303 S., Ln. DM 19,80. 

•Wir wollen in dieser Studie die Psycho- 
analyse als Methode psychologischer Unter- 
suchung und Forschung prüfen. Wir fragen, 
welche Bereiche des seelischen Geschehens 
und Seins sie erschließt und welches die wich- 
tigsten Erfahrungen, Tatsachen und Zusam- 
menhänge sind, die mit ihr aufgewiesen und 
erwiesen werden können" (22). So formuliert 
Vf. das Anliegen seines Buches. Wenngleich 
er sich auf die Methode Freuds beschränkt, 
so kommt es ihm doch •nicht allein darauf 
an, Freud zu interpretieren, sondern vor al- 
lem darauf, ihn auszubeuten. Nicht nur was 
er selbst gesehen oder nicht gesehen hat, 
sondern was seine Methode und seine Hin- 
weise uns sichtbar machen können", soll auf- 
gewiesen werden (28). Vf. ist zu diesem Un- 
terfangen nicht nur durch seine gründliche 
Kenntnis der Freudschen Lehre gerüstet; 
ein ebenso umfassendes Wissen auf dem Ge- 
biet nichtanalytischer Psychologie und nicht 
zuletzt seine psychotherapeutische Erfahrung 
ermöglichen ihm, in klarer Gedankenfüh- 
rung und lebendiger Darstellung (die durch 
einige Beispiele noch gewonnen hätte) sein 
Vorhaben zu verwirklichen. Vf. hält (mit v. 
Gebsattel, R. Dalbiez u. v. a.) dafür, daß 
man •Methode und Erfahrungen der Psy- 
choanalyse" von den philosophisch-anthropo- 
logischen Voraussetzungen und den Theo- 
rienbildungen Freuds lösen könne. Er selbst 
steht auf dem Boden einer christlichen An- 
thropologie der Person, die ihm in vielen 
Punkten eine auch für den Theologen be- 
friedigende Lösung ermöglicht. Daß Vf. die 
philosophischen und theoretisch-psychologi- 
schen Ansichten Freuds weitgehend aus- 
klammert (18ff.), gibt seinem Buch den Vor- 
zug einer streng erfahrungswissenschaftlichen 
Untersuchung, läßt aber andererseits viele 
Fragen offen, die man gerade von einem so 
qualifizierten Autor gerne behandelt wissen 
möchte. 

In der folgenden Inhaltsangabe wollen 
wir einige Punkte herausstellen, die für den 
Standort des Vf.s kennzeichnend sind. • 
A. Görres nennt drei •Dimensionen der 
Analyse" (45ff.): 1. die •Phänomenanalyse 
des Erlebens und Verhaltens" (47ff.): als Er- 
lebnisanalyse ist die Tiefenpsychologie •Er- 



394 Buchbesprechungen 

gründung des seelischen Geschehens, bewegt 
sich im Bereich der Phänomene, sucht verbor- 
gene Zustände und Inhalte des Erlebens, 
verborgene Motiv- und Sinnzusammenhänge 
aufzudecken" (48); als Verhaltensanalyse 
zeigt sie •vielfältige und kennzeichnende 
Verlaufsgestalten des Verhaltens und pro- 
vozierten Schicksals" auf (56). 2. die •Struk- 
turanalyse": sie fragt nach den •strukturel- 
len Dispositionen" des erlebenden und sich 
verhaltenden Subjektes und hat ihr Ziel in 
der •strukturellen Reduktion" von Charak- 
tereigenschaften auf ein letztes, organisie- 
rendes Prinzip (Ph. Lersch). Sie muß Hand 
in Hand gehen mit der • 3. • •genetischen 
Analyse" (68ff.) des Charakters, auf der 
in der Psychoanalyse stets das Hauptgewicht 
lag; Görres geht darin über Freud hinaus, 
indem er neben den erlittenen •Prägungs- 
vorgängen" auch die von sinnorientierter, 
freier Selbstbestimmung gelenkten •Bil- 
dungsvorgänge" aufweist. • In dem folgen- 
den Kapitel •über Gesundheit und Krank- 
heit der Seele" (73ff.) trifft Vf. eine scharfe 
Unterscheidung zwischen dem personalen Be- 
reich freier Entscheidung (Ordnung des Sol- 
lens nach den Kategorien gut • böse) und 
dem vorpersonalen Bereich des unwillkürli- 
chen psychophysischen Geschehens (Ordnung 
des Mögens und Könnens); im letzteren Be- 
reich ist der Ort der seelischen Krankheit, 
bzw. Gesundheit. Diese treffliche Unterschei- 
dung bannt sowohl die Gefahr einer Psy- 
chologisierung der Moral wie die nicht gerin- 
gere einer Moralisierung der Psychologie. 
Die dringliche Frage allerdings nach dem In- 
einandergreifen von Freiheit und Determi- 
niertheit • insbesondere in der Neurose • 
wird nur angedeutet (121f.). • Vf. stellt 
anschließend die wesentlichsten •Phänomene 
und Strukturen der Charakterfehlentwick- 
lungen im psychoanalytischen Befund" dar 
(95f.). Innerhalb dieser sachlich-klaren Ein- 
führung in die Grundbegriffe psychoana- 
lytischer Charakterpathologie halten wir den 

Abschnitt über die •Verdrängung" (146ff.) 
in Hinblick auf die Psychologie der Aszese 
für besonders bedeutsam: Vf. hebt die freie 
•Unterdrückung" mannigfacher Triebre- 
gungen klar von einer halb oder völlig un- 
bewußten •Verdrängung" ab. Nicht weniger 
beachtenswert sind in dieser Hinsicht die 
Ausführungen über die •Sublimierung" 
(158ff.). • Das Kapitel über •Beziehung und 
Übertragung" (175ff.) bringt eine klare Ab- 
grenzung normaler sozialpsychologischer Be- 
züge (zu denen auch die Übertragung als 
Grundform menschlicher Kontaktnahme ge- 
hört) von dem spezifisch neurotischen Über- 
wuchern der Übertragungsmechanismen, das 
von Freud fast ausschließlich ins Auge ge- 
faßt wurde. • Der •Widerstand" (195ff.) des 
Patienten in der Analyse ist nicht immer 
krankhaft; dies zeigt Vf. in dem Abschnitt 
über •die nichtneurotischen Widerstände" 
(200ff.), dessen Lektüre man vielen Ana- 
lytikern dringend empfehlen möchte. • Es 
folgen •Bemerkungen über die Traumanaly- 
se" (229ff.), die leider etwas kurz ausgefallen 
sind, und eine präzise Schilderung der 
•Charakterentwicklung und Prägung im 
Spiegel der Analyse" (237ff.), die aus der Be- 
schränktheit einer rein psychoanalytisch 
orientierten Entwicklungspsychologie kein 
Hehl macht. • Das Buch schließt mit einem 
Kapitel über die •Wirkungen der analyti- 
schen Methode" (267ff.), aus dem ein großes 
Vertrauen in die Selbstheilkräfte der Seele 
spricht, deren spontane Entfaltung die Ana- 
lyse ermöglichen soll. 

Will man dem Buch die vom Vf. ausdrück- 
lich gewollte Beschränkung des Themas 
nicht als Mangel auslegen^ so können 
wir es ohne Zögern als die abgewogen- 
ste Darstellung der Methode und der Erfah- 
rungen der Psychoanalyse bezeichnen, die wir 
dem akademisch Gebildeten gegenwärtig an- 
zubieten haben. Selbst der Fachmann wird 
es nicht ohne Gewinn lesen. 

Fr. Schönberger SJ 

Frömmigkeitsgeschichte des Mittelalters 

Die Psychomachie des Pru- 
de n t iu s. Lateinisch-Deutsch. Eingef. 
und übers, v. Ursmar Engelmann OSB. 
Basel, Freiburg, Wien, Herder-Verlag 
1959. 96 S., mil einem Bildanhang, geb. 
DM 16,•. 

In geschmackvoller Aufmachung bietet 
uns der Prior von Beuron hier eine doppelte 
Gabe an: zum einen das bekannteste Werk 
des •größten altchristlichen Dichters des 
Abendlandes"   (Altaner)   in  einer  deutsch- 

lateinischen Ausgabe, zum andern den ge- 
schlossenen Bilderzyklus eines frühmittelal- 
terlichen Buchmalers zu dieser allegorischen 
Dichtung. 

Über 20 Seiten werden wir zuerst in die 
Welt des Dichters und sein Werk eingeführt, 
in das Fortleben der Psychomachie (die uns 
heute, obgleich sie zur Zeit des hl. Augu- 
stinus geschrieben wurde, fast mittelalterlich 
erscheinen möchte) und kurz auch in die ge- 
schichtlichen Hintergründe der St. Gallener 
Handschrift. 

Der lateinische Text beruht auf der Aus- 



Buckbesprechungen 395 

gäbe im Corpus Vindebonnense; die deut- 
sche Version, die erste seit über 100 Jahren, 
wird übersichtlich daneben gestellt: sie steht 
einerseits im Dienste des lateinischen Tex- 
tes, so daß sie auch den im Latein ungeüb- 
tenLiebhaber leicht durch die klassischenHe- 
xameter führen kann, und bietet auf der an- 
deren Seite einen Prosatext, der auch für 
sich allein die Dichtung erschließt. Wenn 
man auch manche schöne lateinische Meta- 
pher in der nüchternen deutschen Überset- 
zung nicht wiederfindet, so kann man dem 
Mittelweg des Übersetzers zwischen der Scyl- 
la der wörtlichen Übersetzung und der Cha- 
rybdis einer poetischen Nachdichtung nur 
beistimmen. 

Die zum Schluß beigefügten 20 Bilder der 
St. Gallener Handschr. (10.•11. Jhd.) haben 
zwar nicht die leuchtende Kraft ähnlicher 
Buchillustrationen dieser Zeit, aber viel- 
leicht kann uns gerade die schwarzweiße 
Wiedergabe der einfachen geschlossenen Fi- 
guren (im Original sind sie mit hellbrauner 
Tinte und gelegentlichen roten Tönen ge- 
zeichnet) das schlichte und erhabene frühmit- 
telalterliche Kunstempfinden ahnen lassen. 

Der Kampf der Tugenden gegen die La- 
ster, ihr Sieg und der Triumph in der neu- 
erbauten himmlischen Stadt Jerusalem mach- 
te auf die Zeitgenossen des Prudentius an- 
scheinend keinen großen Eindruck; für das 
Mittelalter aber war die Psychomachie ein 
wahres Volksbuch. Und so ist die Verbin- 
dung des Textes mit den Miniaturen ein 
sehr glücklicher Griff in die Ideengeschichte 
des Christentums. 

Vielleicht hätte man durch eine ausführli- 
chere Kommentierung den Text noch mehr 
aufschlüsseln können. Die vielen Bilder und 
Allegorien hatten doch für die Zeitgenossen 
und den klassisch gebildeten Gelehrten des 
Mittelalters gerade in den Anklängen an 
die lateinische Dichtung, besonders Vergil, 
ihren Reiz; wer weiß denn heute, daß ein 
•Systrum" (Vers 435) ein Musik- und Schlag- 
instrument aus Ägypten ist, mit dem die Ge- 
fährtinnen der •Luxuria", gleich dem Gefol- 
ge der Kleopatra, ihren •buhlerischen" Krieg 
führen? Zugunsten solcher Erläuterungen 
dürfte dann ruhig auf die Inhaltsangabe der 
Psychomachie verzichtet werden. 

/. Sudbrack SJ 

Ruprecht, Dietrich: Tristitia. 
Wortschatz und Vorstellung in den alt- 
hochdeutschen Sprachdenkmälern (Pa- 
laestra, Untersuchungen aus der deut- 
schen und englischen Philologie und Li- 
teraturgeschichte, Bd. 227). Göttingen, 
Vandenhoeck 8c Ruprecht, 1959. 150 S., 
brosch. DM 14,80. 

Diese mit großer Sorgfalt durchgeführte 
philologische Untersuchung geht aus von 
den altchristlichen Lasterkatalogen, wie sie 
sich in der frühen lateinischen Moraltheolo- 
gie finden und in denen auch die •Tristitia" 
als Hauptsünde aufgezählt wird. Auf diesen 
frömmigkeitsgeschichtlichen Sachverhalt wird 
allerdings nicht weiter eingegangen; der Vf. 
stellt nur die verschiedenen lateinischen Aus- 
drücke zusammen, die diese Hauptsünde und 
ihre Tochtersünden bezeichnen können, um 
dann zu fragen, wie diese frühchristlichen la- 
teinischen Begriffe von der althochdeutschen 
Sprache angeeignet wurden. Die auftreten- 
den deutschen Bezeichnungen werden •hin- 
sichtlich ihrer Bildungsweise, ihres raumzeit- 
lichen Geltungsbereichs, ihrer Bedeutung und 
besonders ihres Gebrauchs im theologischen 
Bereich" untersucht (5). Das reichhaltige Be- 
legmaterial • es ist nach Angabe des Vf.s 
lückenlos • wird am Anfang eines jeden 
Wortartikels zusammengestellt. Die gedank- 
liche Rezeption der lateinischen Begriffe wird 
überprüft durch eine Interpretation der alt- 
hochdeutschen Ausdrücke in geschlossenen 
Sprachdenkmälern. Als Ergebnis stellt sich 
heraus, das nicht alle theologischen Begriffe 
an einen speziellen Wortschatz gebunden 
sind, sondern auch durch Umschreibung vor- 
gestellt werden können. Bezüglich der Trag- 
fähigkeit des Althochdeutschen läßt sich sa- 
gen, daß es in der Lage war, fast durchgän- 
gig den lateinischen Begriffsinhalten mit 
eigenen Sprachmitteln Ausdruck zu geben. • 
Die Untersuchung hat zunächst philologi- 
schen Wert, kann aber auch für die Erfor- 
schung der deutschen Frömmigkeitsgeschichte 
eine wertvolle Grundlage sein. 

G. Hinzmann SJ 

Schmitt, Margarete (Hrsg.): Der 
große Seelentrost. Ein ndt. Er- 
bauungsbuch des 14. Jhds. (Niederdeut- 
sche Studien, hrsg. v. ZV. Foerste, Bd. 5). 
Köln • Graz, Böhlau-V erlag 1959,150* 
und 301 S., hart. DM 36,•. 

Mit dieser mustergültigen Edition wird 
eine wichtige Quelle spätmittelalterlicher 
Frömmigkeit vorgelegt. •Der große Seelen- 
trost" besteht in der Hauptsache aus etwa 
250 Beispielen, die sich nach den Zehn Ge- 
boten gliedern; der umfangreichere, getrennt 
überlieferte und hier nicht mit herausgege- 
bene •Kleine Seelentrost" illustriert als Fort- 
setzung dazu die sieben Sakramente. 

Zwischen kurzen Predigtexempeln, Legen- 
den und breit ausgeführten Historien (aus 
den verschiedensten Quellen, die die Vf. in 
einer weiteren Arbeit untersuchen will) sind 
geistliche Erörterungen, Ermahnungen und 



396 Buchbesprechungen 

Gebete eingestreut. Die verhältnismäßig 
zahlreichen Reimgebete stammen vorwiegend 
aus dem Speculum humanae salvationis. 
Frömmigkeitsgeschichtlich steht unser Er- 
bauungsbuch in enger Beziehung zur Devotio 
moderna. So finden sich die niederländischen 
und niederdeutschen Handschriften gerade 
dort, wo die Fraterherren ihre Häuser hat- 
ten, und auch ihre zeitliche Fixierung 
stimmt damit überein. Ferner ist für diesen 
Zusammenhang bedeutsam, daß der Verfas- 
ser des Seelentrostes für das Verständnis der 
liturgischen Texte eintritt, die Verwendung 
des Paternosters in der Volkssprache betont, 
und in einer ausführlichen Erklärung der 
heiligen Messe (beim 3. Gebot) wichtige Tei- 
le derselben verdeutscht. 

Auf den gleichen frömmigkeitsgeschichtli- 
chen Ursprung weist die ständige Mahnung 
zur •innicheit" hin: •beter is eyn Pater no- 
ster myt innicheit wan dusend ane innicheit" 
(142*/157): ebenso die ethisch-religiöse Hal- 
tung und die Neigung zum Populären. 

Die Entstehungszeit des Buches muß auf 
ungefähr 1350 festgesetzt werden; für die 
Ermittlung des Verfassers ergeben die Hand- 
schriften nicht genügend Anhaltspunkte, doch 
scheint er im Kreise der Bettelmönche, wohl 
der Dominikaner, zu suchen zu sein. Ent- 
stehungsort war anscheinend der niederrhei- 
nisch-niederländische Raum. Alle diese Er- 
gebnisse sind von der Vf. so gründlich er- 
arbeitet und übersichtlich dargestellt worden, 
daß mit ihrer Ausgabe wohl ein Schluß- 
punkt unter ein Forschungsgebiet gesetzt 
wird. Die Ausgabe des Textes versucht mög- 
lichst nahe an den Urtext heranzukommen 
und bringt im Apparat nur die Lesarten, die 
auch Anspruch auf Ursprünglichkeit erheben 
können. Im ganzen ist der Stammbaum der 
Handschriften, der in der langen Einleitung 
belegt wird, vorbildlich an Akribie und 
Kombinationsgabe zugleich. 

Das Werk war wegen seiner vielen Exem- 
pel lange Zeit ein begehrtes Erbauungsbuch, 
dessen Überlieferung bis ins 18. Jhd. hinab- 
reicht. /. Sudbrack SJ 

Zumkeller, Adolar OESA: Schrift- 
tum und Lehre des Hermann 
von Schildesche OESA (f 1357). 
(Sammlung •Cassiciacum", Band 15). 
Würzburg, Augustinus-Verlag, 1959. 
320 S., hart. DM 35,•. 

Der Augustinereremit aus Schildesche (heu- 
te ein Vorort von Bielefeld) verdient es, aus 
der Vergessenheit ans Licht gehoben zu 
werden. Welche Bedeutung er hatte, zeigen 
schon die Ämter, die er innehatte: Senten- 

ziarier in Paris, Provinzial der thüringisch- 
sächsischen Ordensprovinz, Gesandter des 
deutschen Episkopates in Avignon, Vi- 
kar des Ordensgenerals, Generalvikar und 
Oberpönitentiar in Würzburg, wo er die 
letzten 17 Jahre seines Lebens verbrachte; 
ferner sein Schrifttum auf den Gebieten der 
Philosophie und Theologie, der Exegese, des. 
Kirchenrechtes und der Moral, der Predigt 
und der Erbauungsliteratur. 

Nach einer eingehenden Untersuchung sei- 
nes Lebens (Bd. 14 derselben Reihe) gibt uns 
hier P. Zumkeller eine Analyse seiner Wer- 
ke und seiner Lehre. Im ersten Teil werden 
33 echte und 7 zweifelhafte oder H. v. Seh. 
fälschlich zugewiesene Schriften beschrieben; 
die (leider nur wenigen) uns überkommenen 
Werke werden äußerst genau nach hand- 
schriftlichem Vorkommen und Inhalt analy- 
siert. Im zweiten Teil wird •Magister Her- 
mann als Dogmatiker", •als Moraltheologe* 
und •als Lehrer des geistlichen Lebens" vor- 
gestellt. Obwohl dieser Teil bei der mangel- 
haften Oberlieferung fragmentarisch bleiben 
muß, zeigt er wiederum die Bedeutung des 
Augustinereremiten: sein Traktat über die 
unbefleckte Empfängnis Mariens ist wohl das 
erste Werk, das in Deutschland zu deren 
Verteidigung veröffentlicht wurde (81), und 
durchbricht mit den Werken des Thomas von 
Straßburg die damalige Ordenstradition 
(160). Als bedeutender Kanonist zeigt sich 
Hermann, wenn er als einer der ersten über- 
haupt auf das Verhältnis von Kirche und 
Primat eingeht; auch die erste Einzelunter- 
suchung über das Meßstipendium stammt 
von ihm (298). 

Als typischer Augustiner zeigt er sich, 
wenn er gegen Thomas von Aquin das 
Keuschheitsgelübde als das vorzüglichste Or- 
densgelübde ansieht: Keuschheit ist ihm 
nämlich letztlich die •puritas intellectualis", 
das unversehrte Gottesbild im Menschen, das 
der Gelobende verspricht, in einer Hingabe 
an geistige und himmlische Dinge, rein und 
keusch zu bewahren (279). Auch seine Lehre 
über die Mystik ist an Augustinus geschult: 
Die Beschauung Gottes ist ihr Wesen, woraus 
dann die Freude (gaudium) und die Gutheit 
(bonitas, eben das in der Keuschheit bewahr- 
te reine Gottesbild der Seele) resultieren; 
mystisches Dunkel scheint er nicht zu kennen; 
viel Wert legt er auf die Gaben des Hl. 
Geistes (intellectus, entsprechend dem Ideal 
der Beschauung; und sapientia, entsprechend 
der daraus resultierenden Freude); der Hö- 
hepunkt der Mystik ist ihm ein Bild des drei- 
einigen Gottes: Licht ( = Vater), Sicherheit 
im Erkennen ( = Sohn) und Sicherheit im 
Tun ( = H1. Geist). 

Als Ergänzung zu dem ausführlichen 
Handschriftenverzeichnis soll noch ein Exem- 



Buchbesprechungen 397 

plar des Speculum sacerdotum (Widmung: 
Ludwig v. Hessen) in der Seminarbibliothek 
Köln (Nr. 80) notiert werden. 

/. Sudbrack SJ 

Kohler, Erika: Martin Luther 
und der Festbrauch. (Mittel- 
deutsche Forschungen, hrsg. v. R. Olesch, 
UU. Schlesinger, L. E. Schmitt, Bd. 17). 
Köln • Graz, Böhlau-Verlag, 1959. 166 
S., hart. DM 14,•. 

Diese nachgelassene Arbeit einer zu früh 
verstorbenen Wissenschaftlerin bietet als er- 
stes eine Bestandsaufnahme dessen, was Lu- 
ther über die Festbräuche seiner Zeit zu 
berichten hat: so wird vorbereitend ein kur- 
zer Überblick über die Geschichte der Volks- 
T>räuche gegeben, und das, was der junge 
Luther an Brauchtum erlebte, wie seine spä- 
tere Stellungnahme dazu mehr im allgemei- 
nen skizziert. Dann folgt die Zusammenstel- 
lung des Materials, nach den Festzeiten des 
Jahres und nach den drei Stationen des Le- 
bens: Ehe, Geburt und Tod gegliedert. Wie 
der Titel der Arbeit sagt, werden die All- 
tagsgebräuche und Sakramente nicht berück- 
sichtigt. Zu dieser Arbeit war die Vf. als 
Mitarbeiterin an der Weimarer Luther-Aus- 
gabe besonders qualifiziert. 

Wenn Luthers karge Berichte über das 
Brauchtum seiner Zeit kaum neue Erkennt- 
nisse bringen, sondern mehr das bisher schon 
Gewußte verdeutlichen, so genügen die we- 
nigen Farben doch, um ein Lutherbild zu 
zeichnen; und dies ist das Zweite, was das 
Buch vermittelt. Luther stand in einer Zeit, 
in der sich unter dem Einfluß der brauch- 

tumsentleerenden städtischen Kultur (22), der 
Verinnerlichungsbestrebung der Frommen 
(25), der Erschließung des gelesenen Wortes 
durch die Buchdruckerkunst (25) und des indi- 
vidualistischen Humanismus die mittelalter- 
liche Synthese von Christentum und Volks- 
T>rauch langsam auflöste; und er selbst wird 
von dieser Spannung zwischen Alt und Neu 
wie kaum ein zweiter hin- und hergerissen. 
•Seine Stellung ... wird gerade gekennzeich- 
net durch den Gegensatz des Menschen und 

Theologen: den mit einer starken Erlebnis- 
kraft begabten Prediger, Familienvater und 
Freund sprechen die weltlich-volklichen Le- 
bensformen an; im geistlichen Gewand oder 
auch nur in der äußeren Bindung an die 
Kirche verwirft sie der Theologe und Re- 
formator" (55/38). Dieser Gegensatz ver- 
schärft sich immer mehr, so daß der Wider- 
spruch entsteht, •daß im Kampf um eine 
romfreie Frömmigkeit Eigenvolkliches auf- 
gegeben wird" (160). 

Es ist wohl selbstverständlich und deshalb 
auch nicht als Tadel aufzufassen, wenn ein 
katholischer Leser mit dem dritten Ergebnis 
dieser Arbeit, mit den geisteswissenschaft- 
lichen und theologischen Motiven für Luthers 
Stellungnahme, nicht einverstanden ist. 
Luther sah im kirchlichen Brauch die Ge- 
fahr der •Superstitio", weil er zu eng mit 
dem Glauben verbunden sei und daher den 
freien Gewissensentscheid für den Glauben 
behindere (49). Kirchlichen Brauch als leib- 
lichen Ausdruck des Seelischen ließ er nicht 
gelten, sondern sah in ihm nur ein Erzie- 
hungsmittel für die Simplen (47). Allerdings 
war diese Stellungnahme oft weniger grund- 
sätzlich als kirchenpolitisch (158) oder vom 
Auf und Ab im Erleben Luthers bedingt. 
Etwas tiefer sieht die Vf., wenn sie diese Un- 
terbewertung der Natur als Medium der 
Gottesoffenbarung mit der zentralen Stel- 
lung des Wortes, als einziger Konkretisie- 
rung Gottes (161), begründet. Wenn darauf 
hingewiesen wird, daß Luther als Ausgleich 
dafür durch die Lehre von den zwei Reichen 
dem weltlichen Brauch eine neue Entfal- 
tungsmöglichkeit gewiesen und als Ersatz 
für den kirchlichen Brauch das Kirchen- 
lied geschaffen habe (161/2), so wird dies 
nicht nur dem Katholiken als kärglicher Er- 
satz erscheinen. Auch sonst haben wir bis- 
weilen einen Einwand zu erheben, wenn z. B. 
behauptet wird, die Lehre von der allgemei- 
nen Sündhaftigkeit auch der Heiligen sei 
typisch reformatorisch gewesen (33/34). 

Leider liest sich dieses an Materialbreite 
und geistigem Tiefgang (trotz unserer Be- 
denken) hervorragende Buch nicht ganz ein- 
fach; doch ist die nicht immer fließende Spra- 
che wohl auf den vorzeitigen Tod der Vf. zu- 
rückzuführen. /. Sudbrack SJ 

Biographien 

Bargellini, Piero: Heilige als 
Menschen. Übers, v. Helene Mo- 
ser. Regensburg, Verlag Friedrich Pustet, 
1959. 332 S., Ln. DM 13,•. 

Der Vf. hat bereits mit seinen Büchern 
über Franz von Assisi und Bernhardin von 

Siena bewiesen, daß er es meisterhaft ver- 
steht, seinen Lesern die Heiligen auch als 
Menschen nahezubringen, ohne das Geheim- 
nis der Gnade, das ein Heiligenleben immer 
darstellt, rationalistisch oder psychologisch 
aufzulösen. Mit dem vorliegenden Werk, 
das siebzehn große Heilige der Kirche be- 



398 Budibesprechungen 

handelt, erhalten wir eine neue Probe seiner 
Erzählkunst, die den trockenen Daten der 
Geschichte wieder Leben einhaucht. Jeden 
der siebzehn Heiligen stellt Bargellini gleich- 
sam unter ein •Schlagwort", das sein beson- 
deres Wesen kennzeichnen will: Petrus • 
der aufrichtige Mensch, Franziskus • der 
phantasievolle Mensch, Thomas v. Aquin • 
der schweigsame Mensch, Don Bosco • der 
ausdauernde Mensch, Pius X. • der einfache 
Mensch usw. Mag diese Methode auch ihre 
bedenkliche Seite haben, da sie einen Men- 
schen zuweilen wohl auf eine zu einfache 
Formel bringt, so ermöglicht sie doch eine 
kräftige Konturierung der einzelnen Gestal- 
ten. Aus allen diesen Heiligenbeschreibun- 
gen weht der Geist der unbedingten Hinga- 
be an Gott; ihr Stil ist einfach, aber tempe- 
ramentvoll und mitreißend • man spürt das 
noch in der Übersetzung; und obwohl sie 
viel kirchen- und frömmigkeitsgeschichtli- 
ches Wissen vermitteln, behalten sie immer 
eine wohltuende Ursprünglichkeit. 

Auffällig   ist,   daß   sich  unter   den   dar- 
gestellten Heiligen keine einzige Frau be- 
findet und daß es sich bis auf eine Ausnahme 
nur um Priester oder Ordensleute handelt. 

G. Hinzmann SJ 

v. Matt, Leonard, und Louis Cognet: 
V in z e nz von Paul. Würzburg, 
Echter-Verlag, 1960. 194 Bildseiten, 100 
Textseiten, Ln. DM 25,•. 

Die Bildbände, wie sie von Matt seit 
einer Reihe von Jahren mit herausgibt, sol- 
len den Lesern die Heiligen in ihrem ur- 
sprünglichen Lebensmilieu so anschaulich wie 
möglich nahebringen. Im vorliegenden Band 
geschieht das durch 190 Fotografien, die der 
Hrg. selbst an Ort und Stelle oder nach Vor- 
lagen der Pariser Nationalbibliothek aufge- 
nommen hat. Die vielen Überreste und Do- 
kumente wollen dem Betrachter helfen, sich 
geographisch, topographisch, kultur- und kir- 
chengeschichtlich an die Schauplätze zu erin- 
nern und sich im Geist in jene Welt und Zeit 
zurückzuversetzen, in denen Vinzenz von Paul 
1581•1660 gelebt und gewirkt hat. Beson- 
ders gut sind die Portraits der weltlichen 
und geistlichen Persönlichkeiten ausgewählt, 
die seinen Lebenslauf entscheidend beein- 
flußt und seine späteren Werke gefördert 
haben. Vielsagend sind auch die Elendsbil- 
der, die uns in die Not der Armen, der Kran- 
ken und der Bettler in Paris einen ergreifen- 
den Einblick gewähren und in etwa eine Vor- 
stellung von den Schwierigkeiten und Wi- 
derständen geben, auf die Vinzenz, beim 
Fehlen fast jeder sozial-karitativen Organi- 
sation, mit den Werken und Methoden seiner 

Menschenhilfe stoßen mußte. Da sich Vin- 
zenz zu keiner Zeit unter die Sozialreformer 
begab und sich in seinem Vorgehen und Han- 
deln stets klug an die Verhältnisse anpaßte, 
mußte er sich an die Reichen • das Groß- 
bürgertum und den Adel • wenden und 
sie zu guten Werken bewegen. Daß diese ihn 
dabei nicht im Stich ließen, beweisen die 
Bilder der Caritasdamen, die sich ihm nicht 
nur finanziell, sondern auch persönlich in den 
•Bruderschaften der Caritas" als ausgezeich- 
nete Mitarbeiterinnen zur Verfügung stell- 
ten. Als weitere Hilfskräfte kamen hinzu die 
•Vinzenz-Schwestern", die Priester der 
Volksmission, die Lazaristen und die Mis- 
sionäre im Ausland, die an unseren Augen 
vorüberziehen. Sie erinnern an die großen Ver- 
dienste, die sich Vinzenz nicht nur durch seine 
Caritas, sondern auch durch die Reform des 
Welt- und Ordensklerus in der französischen 
katholischen Erneuerungsbewegung des 17. 
Jahrhunderts erworben hat. • Unter den 
ersten Bildern des Buches finden sich auch 
einige •Lückenbüßer" z. B. unter Nr. 2 der 
Hirschkäfer, •dem man in der Heimat des 
heiligen Vinzenz häufig begegnet" oder unter 
Nr. 15 das Gespann der Zugochsen mit einer 
altertümlichen Form des Joches, •ein Bild, 
das Vinzenz von Paul vertraut war". 

Den Text zu den Bildern schrieb Abbe 
Louis Cognet, der mit gesundem kritischen 
Blick Wahrheit und Legende im Leben sei- 
nes Helden scheidet und sich ernsthaft be- 
müht, dessen wahre Gestalt herauszuarbei- 
ten. Er zeichnet Vinzenz als Priester und 
Pfarrer, als Feldprediger bei den königlichen 
Galeeren und als Mitglied des •Frommen 
Kreises" um Berulle, als Apostel der Caritas 
und Reformator des Klerus. Dabei stellt er 
drei Perioden fest und zeigt, wie Vinzenz 
sich erst in der dritten Periode zu jenem Hei- 
ligen entwickelte, der bei allen, ob gläubig 
oder ungläubig, zum personifizierten Sinn- 
bild der christlichen Nächstenliebe geworden 
ist. Wer noch tiefer in sein Seelenleben ein- 
dringen will, greife zu den Büchern von 
Leibbrand und Daniel Rops, die ebenfalls 
aus Anlaß des 300jährigen Todestages des 
Heiligen erschienen sind. 

H. Bleienstein SJ 

Steinmann, Jean: Pascal. Stutt- 
gart, Schwabenverlag. 414 S., Leinen 
DM 22,•. 

Der Vf. gehört zu jenen, die in letzter 
Zeit dazu beigetragen haben, die einseitige 
Vorstellung von einem finsteren, zerquälten, 
lebensfeindlichen Pascal zu revidieren. Der 
•junge Archimedes", den er im ersten Teil 
dieser Lebensbeschreibung zeichnet, ist ganz 



Buckbesprechungen 399 

und gar ein Mensch des 17. Jahrhunderts, 
im Frankreich Descartes' und Ludwigs XIII. 
mit einem wachen, scharfen Verstand, 
der sich früh an Mathematik und Geometrie 
schult, und einem neuzeitlichen Wirklich- 
keitssinn, der ihn zum physikalischen Expe- 
riment treibt. Der Pascal dieser frühen Jahre 
ist Wissenschaftler und Weltmann, Höfling 
und Spieler, geistvoll, spöttisch und stolz. 
1645 kommt es zu einer intensiveren Beschäf- 
tigung mit der Religion, angeregt durch die 
Bekanntschaft mit zwei jansenistisch einge- 
stellten Heilkundigen. Pascal war bei der 
Entdeckung, daß es noch Menschen gab, •für 
welche die einzig wichtige Angelegenheit 
... die war, ... an die Ewigkeit, die nach 
dem Tode kommt, zu denken,... ebenso 
verblüfft wie bei seiner ersten Berührung mit 
Euklid und der Geometrie" (44). Indessen 
dauerte es noch elf Jahre, bis er nach lang- 
wierigen inneren Kämpfen in der Nacht auf 
den 24. November 1654 seine entscheidende 
Christusbegegnung hatte. Steinmann sieht 
darin mit der modernen Kritik kein mysti- 
sches Ereignis im strengen Sinn, wohl aber 
ein außerordentlich lebendiges Bewußtwer- 
den der Gegenwart Christi und das Erlebnis 
einer tiefen Reue über die begangenen Sün- 
den. In dieser Nacht wurde jener Pascal ge- 
boren, der für das christliche Denken von so 
großer Bedeutung werden sollte; er beginnt 
ein strenges geistliches Leben, unterstellt 
sich einem Seelenführer und teilt fortan sei- 
ne Zeit zwischen Wissenschaft und Gebet. 
Zeitweilig lebt er in Port-Royal, wenn er 
auch nie dort eintritt und weder sein Vermö- 
gen noch seine Pariser Wohnung aufgibt. 
Er stirbt nach schweren Jahren der Krank- 
heit 1662 als Sohn der Kirche. 

Pascal wurde berühmt durch die •Lettres 
Provinciales". Steinmann widmet diesen mit 
Satire und Polemik geladenen Briefen, von 
denen er bekennt, daß er sie alljährlich lese 
(5), den zweiten Teil seines Buches. Es wä- 
re zu wünschen gewesen, daß er sich die 
Mühe einer sachlichen geschichtlichen Unter- 
suchung gemacht hätte, ehe er sich den Ur- 
teilen Pascals über die damaligen Jesuiten 
und die Scholastik anschloß. Dagegen scheut 
er sich nicht, dessen Grenzen und Irrtümer 
in naturwissenschaftlichen und fachtheologi- 
schen Fragen (z. B. den freien Willen be- 
treffend) objektiv darzulegen. 

Was Pascal heute aktuell macht, sind nicht 
die Provinciales, sondern jene Sammlung 
von Fragmenten für eine geplante Apolo- 
gie des Christentums, die man nach seinem 
Tod zusammengestellt und unter dem Ti- 
tel •Pensees" veröffentlicht hat; sie werden 
vom Vf. im vierten Teil des Buches • der 
dritte behandelt •die letzten Jahre", in de- 
nen sich Pascal von den theologischen Strei- 

tereien um den Jansenismus und selbst von 
Port-Royal mehr und mehr zurückzog • 
ihren Grundideen nach kommentiert. Die 
Pensees dürfen nicht als intim :s Tagebuch 
mißverstanden werden, wenn sich in ihnen 
auch immer wieder die spezifische Bedeutung 
Pascals erweist, die vor allem darauf beruht, 
alle Kräfte seiner auf das Konkrete, Erfahr- 
bare eingestellten Natur für das Leben in 
und aus Gott eingesetzt zu haben. Dement- 
sprechend sind die • oft schwer zu entzif- 
fernden • Fragmente weniger Entwürfe für 
eine systematische Fundamentaltheologie, 
sondern feinfühlige Analysen der menschli- 
chen Situation, die vor allem auf dem geleb- 
ten Glauben basieren und auch auf ihn ab- 
zielen. Diese Studien des Vf.s sind aus lang- 
jähriger Beschäftigung mit der Handschrift 
erwachsen und dürften geeignet sein, man- 
ches Mißverständnis zu beseitigen. Wertvoll 
sind auch die Literaturübersichten, die im 
fünften und abschließenden Teil des Buches 
(•Das Gespräch mit Pascal") zusammenge- 
tragen sind. 

Die Schwächen dieses Werkes, dem es 
weitgehend gelingt, ein lebendiges Verhält- 
nis zu dem Menschen Pascal zu vermitteln, 
resultieren aus dem etwas zu engen Gesichts- 
winkel, aus dem heraus es geschrieben ist. 
Steinmann hat sich zuviel und zu aus- 

schließlich mit Pascal befaßt: so neigt er 
manchmal zu Übertreibungen (vgl. S. 110: 
Pascal • •der Gipfel des christlichen Ge- 
bets") und er liebt Pascal zu sehr, als daß er 
ihm in der Frage der Provinciales Unrecht 
geben könnte. Seine Bemerkungen über Tho- 
mas v. Aquin, Descartes, Kant, die Neu- 
scholastik und die Metaphysik im allgemei- 
nen verraten eine nicht gerade Vertrauen er- 
weckende Sachkenntnis und eine etwas son- 
derbare Vorstellung von Wesen der Philoso- 
phie: nach Steinmann scheint es vor allem 
darin zu bestehen, daß man sich um die 
grundlegenden metaphysischen Fragen her- 
umdrückt. Gerade hier wäre es auf eine 
Stellungnahme angekommen, die sich nicht 
nur auf Pascal und den gesunden Menschen- 
verstand beruft. G. Hinzmann SJ 

Newman, John Henry: Selbst- 
biographie nach seinen Ta- 
gebüchern. Eingel. u. hrsg. von 
Henry Tristram, Oratorium Birming- 
ham. Stuttgart, Schwabenverlag, 1959. 
460 S., Ln.DM 23,80. 

Kardinal Newman hat zwar keine voll- 
ständige Geschichte seines Lebens geschrie- 
ben, aber die verschiedenen autobiographi- 
schen Schriften, die er • z. T. nach mehr- 



400 Buchbesprechungen 

maliger sorgfältiger Durchsicht und Überar- 
beitung • hinterlassen hat und die in die- 
sem Band erstmals geschlossen und soweit 
möglich in der ursprünglichen Fassung veröf- 
fentlicht werden, machen die Linie seiner 
inneren Entwicklung und seines Lebens- 
schicksals so unmittelbar deutlich, daß der 
Titel nicht fehl am Platz ist. Die ersten bei- 
den der •Frühen Tagebücher" (187•226) 
und das berühmte •Autobiographische Me- 
moir" (23•136) lassen den jungen Studen- 
ten und Professor am Oxforder Trinity- 
und Oriel-College vor uns erstehen, mit sei- 
nen Studien- und Examenssorgen, seinen 
Schwierigkeiten im Umgang mit den Kom- 
militonen und seinen pädagogischen Dif- 
ferenzen mit dem Propst, die schließlich 1831 
zu seinem Rücktritt als Tutor führten. Durch 
alle diese Berichte zieht sich die Spur seines 
intensiven religiösen Lebens, das ihn seit 
der •Bekehrung" im fünfzehnten Lebensjahr 
bis zum Tode entscheidend geprägt hat. In 
dem detaillierten Bericht über•MeineKrank- 
heit in Sizilien" (137•176) finden sich die 
Ansätze jenes Aufbruchs, der Newman aus 
der Atmosphäre Oxfords, wo er Geborgen- 
heit und Anerkennung genoß, in die katholi- 
sche Kirche und in das Oratorium des hl. Phi- 
lipp Neri führen sollte: ein Weg, der ihm 
Verkennung und Mißtrauen von beiden Sei- 
ten eintrug und ihn zeitweilig fast völlig 
vom geistigen Leben seiner Zeit isolierte. 
Die schwierige Periode des Übergangs vom 
anglikanischen zum katholischen Christen- 
tum hat in den geistlichen Aufzeichnungen 
ihren Niederschlag gefunden, die von den 
Hrsgg. als drittes der •Frühen Tagebücher" 
(276•322) aufgeführt werden, während die 
beiden letzten Stücke der Sammlung, •Das 
Tagebuch 1859•1869" und das •Memoran- 
dum über meine Beziehung zur katholi- 
schen Universität" (in Dublin) (323•380, 
381•456), unmittelbar von dem bitteren 
Weg sprechen, den der große Konvertit zu 
gehen hatte. 

Es handelt sich bei den hier veröffentlich- 
ten Aufzeichnungen nicht um bisher unbe- 
kannte Funde; zum größten Teil standen sie 
den Biographen Newmans zur Verfügung, 
ja sie waren in einigen Fällen eigens zu de- 
ren Information verfaßt, bzw. überarbeitet 
worden. Was sie für uns heute wertvoll 
macht • und sie sind mehr als nur histori- 
sche Dokumente •, ist die Redlichkeit, mit 
der hier ein hochbegabter, aber außerordent- 
lich  differenzierter  und  sensibler  Mensch 

versucht, konsequent aus dem Glauben und 
der Gnade heraus zu leben. Die Reflexionen 
verraten das ehrliche Bemühen, stets der 
ganzen Wahrheit zu begegnen und sich ihren 
Ansprüchen zu stellen. Newman betrachtet 
seine eigenen Schwächen und Fehler, vor 
allem eine gewisse Neigung zur Kleinlich- 
keit und zum Starrsinn, mit der gleichen 
nüchternen Offenheit, mit der er das Unrecht 
feststellt, das ihm angetan wurde. Erschüt- 
ternd ist der Ausruf: •Wie war doch mein 
Leben einsam und grämlich, seit ich katho- 
lisch geworden bin!" (330) oder die Klage: 
•Ich meine, Vertrauen auf Vorgesetzte ir- 
gendwelcher Art kann bei mir niemals mehr 
erblühen" (340), Aussprüche eines Mannes, 
der in seiner Überzeugung, mit der Konver- 
sion nur dem Anspruch der Wahrheit ge- 
folgt zu sein, und in seiner Loyalität gegen- 
über seinen kirchlichen Vorgesetzten niemals 
wankend geworden ist. Hier leuchtet das 
Ideal auf, das unsere Zeit sucht: der unbe- 
dingte Mut, sich für die Wahrheit zu ent- 
scheiden und ihr treu zu bleiben, ohne sich 
durch die Rücksicht auf Gewinn oder Verlust 
beeinflussen zu lassen. 

Die Übersetzung hält sich eng an die engli- 
sche Ausgabe und liest sich meist sehr gut. 
Ab und zu • vor allem bei den im übrigen 
ausgezeichneten einleitenden Texten • fällt 
allerdings eine gewisse Ungeschicktheit im 
deutschen Ausdruck auf, die auch mit der Be- 
rufung auf die Treue der Wiedergabe nicht 
zu rechtfertigen ist. Man kann z. B. nicht 
von einem •selbst ernannten Zensor" (70) 
sprechen, wenn man jemand meint, der sich 
selbst zum Zensor aufgeworfen hat, auch 
•tastet" man keinen Weg (17) oder •läßt 
eine Gelegenheit hinaus" (ebd.), und bei der 
Angabe eines Jahres sagt man entweder •im 
Jahre 1830" oder einfach •1830", aber die 
englische Form •in 1830" (104) ist im Deut- 
schen nun einmal unmöglich. Auf S. 117 (2. 
Drittel: •Ganz im Gegenteil scheut er 
nun ...") und auf S. 444f. (•So tief war die- 
se Idee ...") ist die grammatikalische Kon- 
struktion völlig entgleist, so daß die Sätze 
nicht mehr verständlich sind; diese Beispiele 
ließen sich leicht vermehren. Daß solche Feh- 
ler unterlaufen konnten, ist eigentlich un- 
verständlich, da die Übersetzung in den be- 
währten Händen der •Newman-Arbeitsge- 
meinschaft der Benediktiner von Weingar- 
ten" lag. Es ist zu hoffen, daß man diese 
Schönheitsfehler bei der nächsten Ausgabe 
beseitigt. G. Hinzmann SJ 




