
Krippe und Kreuz 

Von Hugo Rahner SJ, Innsbruck 

Die Kirche kann auch den seligen Geburtstag des Herrn nur feiern durch 
das mystische Todesopfer am Altar, bis daß er wiederkommt in der Glorie, 
die heimlich schon ihren Anfang nahm in der nächtigen Verhüllung von 
Bethlehem. Geburt und Tod umgrenzen das noch unverklärte Erdenleben des 
Wortes, das immerdar aus dem Herzen des Vaters geboren wird. Krippe und 
Kreuz gehören zusammen. Aber weil der Kreuztod hinwiederum nur Pascha ist, 
Durchgang, Übergang ins Eigentliche, in die ewig bleibende Verklärung des 
Fleisches, das aus der Jungfrau geboren ward und am Kreuz ausblutete, dar- 
um ist auch das Weihnachtsfest schon die Begehung und Vorwegnahme des 
endgültig eschatologischen Heils. Denn schon die Geburt des Menschen Jesus 
ist das nie wieder rücknehmbare Ja des Ewigen Vaters zur Wiedergeburt in 
der Auferstehung alles Fleisches. •Einst warst du geboren aus der Jungfrau, 
jetzt wirst du geboren aus der Grabgruft", so singt die Kirche in der Osterzeit. 
Darum verkündete man in der alten Kirche an Epiphanie, dem ursprünglichen 
Geburtsfest des Herrn, das Datum des Osterfestes. So ein Schüler des hl. 
Augustinus: •Heute ist uns Christus geboren. Leben und Auferstehung liegen 
nun vor uns. Darum verkünden wir euch heute das Datum des Pascha, seines 
heiligen Auferstehungstages" (Mai I, S. 462). 

Zwischen Geburt und Glorie steht also das Kreuz. Das haben wir in unserer 
Weihnachtsseligkeit vielleicht allzusehr vergessen. Es geht uns wie den Chri- 
sten des vierten Jahrhunderts, die eine kaiserlich glanzvolle Kirche über der 
Höhle von Bethlehem erbauten und darüber der unbegreiflichen Armut des 
Krippenkindes zu vergessen schienen. Der hl. Hieronymus hat darüber in 
einer Weihnachtspredigt in der Geburtskirche zu Bethlehem ein Wort gespro- 
chen, das heute wieder mitten in den Lärm unserer langsam verkommenden 
Weihnachtsfröhlichkeit tönen müßte: •O möchte es mir doch vergönnt sein, 
jene Krippe zu sehen, in der einst unser Herr lag! Heute haben wir Christen 
ehrenhalber die aus Lehm gemachte Krippe entfernt und durch eine silberne 
ersetzt. Aber für mich ist jene, die man fortgeschafft hat, wertvoller. Die Hei- 
denwelt liebt Gold und Silber. Der christliche Glaube freut sich der Lehm- 
krippe. Ich verachte keineswegs jene, die um der Ehre willen die silberne 
Krippe aufgestellt haben. Aber ich bewundere den Herrn, der der Schöpfer 
der Welt ist und dennoch nicht zwischen Gold und Silber, sondern auf Lehm 
geboren wird" (Anecdota Maredsolana III, 2, S. 393). 

Das ist die weihnachtliche Frage an unser Gewissen: Silber oder Lehm? 
Flitter oder feste Freude? Krippe oder Kreuz? Wir können ja die lichte 



402 Hugo Rahner 

Freude der heiligen Nacht nicht verspüren und ertragen und verdienen, wenn 
wir nicht an den Kreuztod denken, zu dem die irdische Mutter das Blut bereitet 
hat. Wir dürfen nie vergessen, daß das Ewige Wort •beim Eintritt in die 
Welt" das Wort des Psalmisten gesprochen hat: •Opfer und Spenden willst 
du nicht mehr, aber einen Leib hast du mir bereitet. Brandopfer und Sühn- 
opfer hast du nicht gemocht. Ich aber spreche: siehe, ich komme, wie es von 
mir in der Schriftrolle geschrieben steht, um zu tun deinen Willen, o Gott" 
(Hebr 10, 5•7). Das ist das Offertorium bei der Zubereitung der Gabe, die 
dann am Kreuz geopfert wird. 

Weihnacht und Tod gehören zusammen. Die Theologie der Urkirche hat 
das noch in dogmatischer Klarheit gewußt. So schreibt Tertullian in seinem 
Buch ,Vom Fleische Christi' (c. VI, 6): •Christus ward gesandt, um zu ster- 
ben. Darum mußte er geboren werden, um sterben zu können. Sterben kann 
ja nur, was geboren wurde. Eine gemeinsame Beziehung besteht zwischen 
Geburt und Todgeweihtheit. Die Weise des Sterbens war der Grund für das 
Geborenwerden." An diesen Zusammenhang hat gewiß der Künstler gedacht, 
der den Marmorsarkophag meißelte, den man in der Nekropole unter Sankt 
Peter entdeckte und von dem Papst Pius XII. in der Weihnachtsansprache am 
24. Dezember 1943 sprach: •Hinter dem Holz der Krippe von Bethlehem 
reckt sich gewaltig das heilbringende Holz des Kreuzes" (Discorsi V [1944] 
S. 145). Dem todgeweihten Kind haben die Weisen die kostbare Myrrhe 
gespendet. Es klingt wie eine Deutung des Epiphaniesarkophags aus der vati- 
kanischen Totenstadt, was Papst Leo der Große am Festtag der Epiphanie 
von der Beziehung zwischen Krippe und Kreuz gepredigt hat. Die drei Wei- 
sen, so sagt er, durften den göttlichen Erlöser nicht schauen im Glanz seiner 
Wundertaten, sondern •nur als stilles, friedliches Kind, über das eine besorgte 
Mutter wachte und an dem sich nur eines zeigte: eine wunderbar große De- 
mut. Denn der ganze Sieg des Erlösers, der den Satan und die Welt bezwang, 
hat seinen Anfang und sein Ende in der Erniedrigung. Mit Verfolgung be- 
gannen und mit Verfolgung schlössen seine von ihm festgesetzten Lebenstage. 
Es fehlte weder dem Kind die Geduld zu leiden, noch dem, der zum Leid ent- 
schlossen war, die Sanftmut des Kindes. Denn auf ein und dieselbe Erniedri- 
gung seiner Majestät geht es zurück, daß der Eingeborene Sohn als Mensch 
zur Welt kommen wollte und die Menschen ihn töten konnten. Und so besteht 
denn, Geliebte, die ganze Lehre der christlichen Weisheit nicht in weitschwei- 
figen Worten oder spitzfindigen Gesprächen, sondern in wahrer und freiwil- 
liger Demut • so wie sie der Herr Jesus Christus vom Mutterschoß an bis 
zum Tode am Kreuz statt aller Stärke erwählt und verkündet hat" (Sermo 
37, 2.3). 

Vom Mutterschoß bis zum Kreuz: darin umgrenzt sich das unauslotbare 
Mysterium der Weihnacht. Der Messias wird geboren, um sterben zu können. 



Krippe und Kreuz 403 

Darum denkt der Sterbende, seine Lebensjahre zusammenraffend, zurück an 
den Schoß der Mutter. Im messianischen Todesgebet steht es von Jesus 
geschrieben: •Ja, du ließest mich aus dem Mutterschoß kommen, du bargst 
mich an meiner Mutter Brust. Von Kindheit an war ich auf dich gestellt, vom 
Mutterschoß an bist du mein Gott" (Ps 21, 10. 11). Man kann das Geheimnis 
der Weihnacht nur vom Kreuz her ahnen. Nicht umsonst betet die alte Kirche 
im Tedeum: •Du hast kein Grauen empfunden vor dem Schöße der Jung- 
frau." Das hat aber auch noch der Poverello von Assisi mitten in seiner Weih- 
nachtsseligkeit gewußt, das wußten die Mystiker des Mittelalters, wenn sie 
vor der Krippe aufs Antlitz fielen. 

Im Jesusleben des Ludolf von Sachsen steht ein Weihnachtskapitel voll der 
gekreuzigten Weisheit. Wenn da der Fromme im Lukasevangelium (2, 7) 
liest, daß Maria das Kind in eine Krippe zur Ruhe legte, dann öffnet sich vor 
seinem Geist das ganze Leben des Herrn: •Er barg sich im Schoß der Jung- 
frau, er legte sich in eine verächtliche Krippe, er ruhte auf dem Kreuzholz, 
und man legte ihn in ein fremdes Grab." •Man zeigt noch heute in Bethlehem 
den Stein, den Maria, dem Kind unters Haupt legte." •In Bethlehem blühte 
die Rebe auf, deren Wein das Blut seines Kreuztodes wurde, der Wein, den 
er uns im Sakrament spendet, damit er täglich dem König der Himmel 
gespendet würde für die Sünde der Welt" (Vita Christi I, c. 9). Das hat 
Ignatius von Loyola in den Tagen seiner Bekehrung gelesen. Und in der Ein- 
samkeit von Manresa, als ihm in mystischer Gnade die tiefsten Zusammen- 
hänge der Mysterien des Lebens Jesu aufgingen, hat sich die Schau von der 
Krippe zum Kreuz in ihm so vertieft, daß er noch als neugeweihter Priester 
nur die eine Sehnsucht hatte, das erste Meßopfer über der Krippe in Bethle- 
hem darzubringen. In den achtzehn Monaten zwischen Weihe und Primiz 
flehte er immer nur um die Gnade, durch die Bitten Mariens dem gekreuzig- 
ten Christus zugesellt zu werden. Oder, wie er es in jenen Tagen in einem 
Brief ausdrückte, •innerlich ungeteilt zu sein, mit beiden Augen zu blicken 
nur auf das Himmlische. Diese Gnade gebe uns jener, der, obwohl reich an 
allem, sich dennoch aller Dinge entäußerte, zum Vorbild für uns. Der in einer 
solchen Glorie von Macht und Weisheit und Güte war, und sich dennoch der 
Macht, dem Urteil und dem Willen des grenzenlos geringen Menschen unter- 
warf." 

Geburt und Kreuz des Herrn stehen in der Christologie des hl. Ignatius in 
innerster Beziehung. Es ist die Theologie des •damit", in der sich in neuer 
Sicht die uralte, von den Begnadeten immer je neu erfaßte Zusammenschau 
der Mysterien des Lebens Jesu kundgibt. Der Mystiker kann schon in der 
Freude der Weihnacht das Kreuz nicht vergessen. Gottes Geburt ist Zuberei- 
tung zu Gottes Tod. Das Wort wird Fleisch, um das Fleisch hinzugeben für 
das Heil der Vielen. Bethlehem ist nur, um Golgotha zu ermöglichen. Alles, 



404 Hugo Rahner 

was geschah, ist nur geschehen, •damit" aus dem Dunkel des Kreuztodes die 
Glorie der Auferstehung breche. Darum schreibt Ignatius mit der stillen 
Schlichtheit eines Menschen, der in die Tiefen blicken durfte, in der Weih- 
nachtsbetrachtung der Geistlichen Übungen: •Schauen und erwägen, was 
Maria und Joseph tun, wie sie reisen, wie sie sich anstrengen, dazu hin, daß 
der Herr in größter Armut geboren werde, und am Ende von so viel Mühen, 
von Hunger und Durst, von Hitze und Kälte, von Schmähungen und Anwür- 
fen, am Kreuze sterbe • und alles das für mich" (Exerc. nr. 116). 

Darin aber und dazu hin vollendet sich auch das Geheimnis der messiani- 
schen Glorie und Endzeit. Weihnachten ist ein eschatologisches Fest. Denn 
von Nazareth an erfüllt sich unaufhaltsam das Wort: Seines Reiches wird 
kein Ende sein. Aber nur wenn wir von Bethlehem auf das Kreuz voraus- 
schauen, können wir die Glorie der Verlebendigung alles Fleisches, die in 
Christus dem Auferstandenen begann, erkennen und lobpreisen. Nur wer Gott 
in der Lehmkrippe fand, kann verstehend mitvollziehen, was die Kirche am 
Epiphanietag im Pontificale Romanum spricht: •Geliebte Brüder, so wie wir 
uns freuten über die Geburt unseres Herrn Jesus Christus, so verkünden wir 
euch jetzt schon die Freude über die Auferstehung dieses unseres Erlösers." 
Nur wer im Krippenkind den Gekreuzigten anbetet, wer in der seligen Weih- 
nachtsfreude schon um das Leid weiß, wer sich schon in der Heiligen Nacht 
zubereitet, mit Jesus auch das Sterben zu teilen: nur der kann getrost die zer- 
reißende Spannung ertragen, in der wir beim Todesopfer der Herrengeburt 
das Prophetenwort singen: •Ein Kind wird uns geboren, ein Sohn ist uns 
geschenkt. Weltherrschaft ruht auf seinen Schultern. Und sein Name ist: 
starker Gott, Vater der kommenden Zeit, Fürst des Friedens. Sein ist die 
Fülle der Herrschaft, der Friede nimmt nimmer ein Ende" (Is 9, 5.6). 

Schlagen wir darum in der heiligen Mitternacht die Bibel auf, dort, wo die 
blinden Schriftgelehrten in Jerusalem zu lesen begannen (Mt 2, 5) und doch 
nicht in die Demut von Bethlehem hinabstiegen. Da steht das allgewaltige 
Weihnachtswort, das alle Vergangenheit und Zukunft umfassende Geheimnis 
der Endzeit, das in der Geburt von Bethlehem begann und sich im Kreuztod 
vollendet: 

•Aber du, Bethlehem Ephrata, unter Judas Gauen der kleinste: aus dir 
wird der mir hervorgehen, der Herrscher sein wird in Israel. Sein Ursprung 
ist aus der Vorzeit, aus den Tagen der Ewigkeit. Er tritt auf und herrscht 
in der Kraft des Herrn, in der Hoheit des Namens des Herrn, seines Gottes. 
Sicher werden sie wohnen. Denn dann wird er groß sich erweisen bis an 
die Enden der Erde. Er wird ihr Heil sein" (Mich 5,1•3). 




