Uber das Seelenleben des Kindes Jesus

Von Rudolf Haub s t, Mainz-Bretzenheim

Die Heilige Schrift 148t keinen Zweifel daran, dafl schon die Menschwerdung des
Sohnes Gottes in Christus als solche soteriologisch bestimmt und darum heilsbedeut-
sam fiir die Erl6sung und fiir das christliche Leben ist. Das gilt so sehr, daff auch der
ganze konkrete Ablauf des Lebens Jesu auf Erden von der Krippe bis zum Kreuz,
ja von der Empfingnis bis zur Auferstehung und Himmelfahrt die Verwirklichung
eines einzigen gottlichen Heilsplanes in der Fille der Zeiten (Eph 1,9 1{.) darstelltt.

Dem Glaubensbewufitsein und der gliubigen Exegese war dieser Gedanke nie
fremd. Zwischen einer Dogmatik, die sich zu starr an das abstrakte Begriffsschema
der einen Person in der gottlichen und der menschlichen Natur Jesu klammerte, und
der Exegese der biblischen Leben-Jesu-Darstellung bestand jedoch bis vor kurzem
eine nicht unerhebliche Kluft, die fiir ein lebendigeres und umfassenderes Christus-
verstandnis hinderlich war. Erfreulicherweise greift die biblische Theologie allméh-
lich auch differenziertere dogmatische Fragestellungen auf, wihrend die Dogmatik
ihrerseits begonnen hat, wenigstens die bedeutsamsten heilsgeschichtlichen Ereignisse
im Leben Jesu wieder in ihre Betrachtung einzubezichen.

Vor ein paar Jahren traf Karl Rahner die Feststellung: ,Bei Thomas und auch bei
Suarez ist das eigentlich theologische (und nicht blof fromme) Interesse an den
Mysterien des Lebens Christi noch wach®, um anschlielend die zeitgendssische Dog-
matik zu fragen: ,Was aber hért man heute noch von Beschneidung, Taufe, Gebet,
Verklirung, Darbringung im Tempel, Ulberg, Gottverlassenheit am Kreug, Abstieg
in die Unterwelt, Himmelfahrt und so weiter?“¢ Mittlerweile hat vor allem das
auch ins Deutsche iibersetzte Werk ,La résurrection de Jésus Mystére de Salut® von
Max Durrwell? den Tod und die Auferstehung Jesu wieder deutlicher als der einen
Héhepunkt des universal weiten Heilsgeschchens im Leben Jesu sehen gelehrt. Die
Hollenfahrtt und das Verhiltnis von Auferstehung und Himmelfahrt5 werden eben-
falls wieder theologisch reflektiert. Der Vergleich mit den Sentenzenkommentaren
fritherer Jahrhunderte und insbesondere mit den Quistionen 30—37 in der Pars
tertia der Summa theologiae des hl. Thomas regt noch manche andere Fragen von
neuem an®, auch dann und gerade dann, wenn wir heute diese oder jene zeitbedingte

1 Vgl. ALL.Grillmeier, Oikonomia: Geist und Leben 1959, 87—92.

2 K.Rahner, Sariften zur Theologie I (Einsiedeln-Kéln 1959) 210f.

3 4. Aufl. Paris 1954; deutsche Ubers. b. Otto Miiller, Salzburg. Vgl. K. Rahner, Dog-
matische Fragen zur Osterfrommigkeit: Paschatis solemnia. Studien zur Osterfeier und Oster-
frommigkeit, hrsg. v. B. Fischer und Joh. Wagner (Freiburg 1959) 1—12.

* Al. Grillmeier, Der Gottessohn im Totenreich: ZkTh 71 (1949) 1—53; 184—204.
H.-J.—Schulz, ,Die Hollenfahrt* als , Anastasis“: ZkTh 81 (1959) 1—66.

§ Vgl. die Ubersicht v. R. K o ¢ b : Schweizerische Kirchenzeitung 1959, Nr. 32.

® Die Sinndeutung des alten Festes der Beschneidung des Herrn ist, zumal im Vergleich
mit spétmittelalterlichen Predigten, seit lingerem kiimmerlich. Daher diirfte auch dessen
Umbenennung bei der kommenden Liturgiereform kaum als Verlust empfunden werden.
Das Fest des Namens Jesu kann seinen theologischen Gehalt z. T. iibernehmen und dadurch
vertieft werden. — Wiinschenswert wire z. B, auch eine Neubesinnung darauf, dafl ,Marii
Verkiindigung“ seinem grundlegenden Inhalt nach das Fest der Conceptio oder der eigent-
lichen Incarnatio Domini nostri Jesu Christi ist.



406 Rudolf Haubst

Ansicht oder Voraussetzung des Mittelalters nicht mehr nachvollziehen konnen.
Hierher gehért vor allem der neu zu durchdenkende Komplex jener Fragen, die das
Seelenleben des Kindes Jesus betreffen,

I

Das Problem und seine Losungsversuche

Schon die liturgische Feier des Weihnachtsgeheimnisses, z. B. der Introitus der
dritten Weihnachtsmesse ,Ein Kind ist uns geboren“ usw. sowie die Evangelien von
der Verehrung Christi durch die Hirten und die Magier stoflen ,gerade ganz ein-
fache glaubige Menschen® auf Fragen wie die, ,wie sich das neugeborene Kind etwa
den Hirten gegenitber verhalten habe“, oder allgemeiner: ,Was ging denn in ihm
vor, als es da in der Krippe lag?“? War vielleicht das ganze Seelenleben Jesu bis zu
der Selbstoffenbarung des Zwélfjahrigen im Tempel wie das jedes anderen Kindes?
Das bedeutet, ganz scharf und schon paradox formuliert: Hielt Jesus selbst sich bis
dahin, obwohl er Gottes Sohn war, doch nur fiir einen Menschen? Oder aber bleibt
auch bei einer gebithrenden Beriicksichtigung der Bemerkungen, die Lukas 2, 48—51
an die Wallfahrts-Perikope kniipft, noch Raum und Grund genug fiir die Annahme,
daf bei dem Ereignis im Tempel nur ein lingst schon in der Seele Jesu vorhandenes
‘Wissen um sein einzigartiges Verhiltnis zum Vater zum Ausdruck kam?

Diese Fragen konnen fir ein gldubiges Denken so dringend werden, dafl die
dogmatische Christologie nicht recht tite, sie ganz der privaten frommen Betrach-
tung des Einzelnen zu iiberlassen. Anderseits soll hier freilich die Bedeutung dieses
Fragenkreises nicht iibersteigert werden. Denn im Ganzen des seinshaften (ontolo-
gischen) und heilsbedentsamen (soteriologischen) Christusverstindnisses ist er ja
weder zentral noch unumgénglich. Die spitere Selbstoffenbarung Jesu allein geniigt
schon zu dessen Begriindung. Daher konnen auch die Weihnachtspredigten das
Seelenleben des Kindes Jesus nahezu unberiihrt lassen und die Geburt Jesu nur als
die des Sohnes Gottes, des Kyrios und Erlésers in irgendeiner individuellen Men-
schennatur (natiirlich eines Kindes) abstrakt in den Blick fassen und auch die Schwi-
che, die Armut und Entbehrungen dieses Kindes, ohne auf sein Erleben einzugehen,
allein von Gott her als Zeichen seiner liebenden Herablassung zum Menschen-
geschlecht betrachten. Aber auch soteriologisch fehlt da unitbersehbar ein notwen-
diger Faktor, namlich eben das menschliche Ja des Kindes Jesus, sofern man bei
diesem schon seit seinem ,Hineinkommen in die Welt“ (Hebr 10,4) von einem
wirklich dargebrachten bobenpriesterlichen Opfer sprechen will.

Das stellt uns nun vor die weitere ,psychologische® Frage: War das Kind Jesus
schon von Anfang an innerlich dazu in der Lage, und lebte es auch tatsichlich schon in
einem so frithen Stadium in einer bewufiten und liebenden Hingabe an den Vater?

Die Ansichten dariiber gehen, wie sich leicht feststellen 14fit, auch bei gliubigen
Katholiken sebr stark auseinander. Denn die einen stellen sich das Kind Jesus, ohne
dariiber genauer nachzudenken, auch in dem Sinn als ,Inkarnation“ Gottes vor,
dafl sich schon in dessen frithesten Gebédrden in der Krippe direkt der gottliche

7 Aus einem Brief von Pastor Karl Geerling (Redaktionsmitglied der Zeitschrift ,Die
Christliche Familie®, Essen), dem ich einige Anregungen verdanke.



Uber das Seelenleben des Kindes Jesus 407

Logos kundtat, dhnlich wie das sonst bei der menschlichen Seele der Fall ist. Nach
ihrer Meinung wire also auch schon den Hirten an der Krippe und den Weisen
die Gottheit Jesu irgendwie aufgeschienen. Andere betonen demgegeniiber die
vollige Verborgenheit Gottes im Kinde Jesus bis zu dem Ereignis im Tempel und
dann wieder bis zu seiner 6ffentlichen Selbstoffenbarung in Wundern und Lehre.
Sie neigen aber auch dazu, fiir so lange jedes Wissen oder Selbstbewufitsein Jesu
in Abrede zu stellen, das ber die natirliche Entwicklung eines Kindes hinaus-
ginge.

Das sind freilich die extremsten Ansichtens. Dem tiefinnigen, aber doch nicht
natur-, sondern gnadenhaften Verhiltnis des menschlichen Lebens Jesu zum gétt-
lich-trinitarischen, das im Christusbild der Offenbarung mitausgesagt wird, werden
die darin vorausgesetzten rationalistisch zugeschnittenen Christusvorstellungen
nicht gerecht. Mit diesen fallen darum auch gleich schon die soeben skizzierten Auf-
fassungen vom Seelenleben des Kindes Jesus. Die Wahrheit liegt niamlich in einer
von Gott frei gewirkten und nach seinem Willen geheimnisvoll vermittelnden
Synthese von menschlicher Eigentitigkeit und gnadenhafter Erhebung menschlichen
Erkennens und Wollens. Diese Mitte ist nur durch die erlésende Liebe Gottes
bestimmt und darum im Voraus fiir kein menschliches Denken erkennbar.

Nun hat aber Jesus selbst nicht zuletzt auch sein eigenes Seelenleben durch sein
Wort und sein Verhalten enthiillt: und eben darum ist auch die Behauptung ein-
seitig, dafl es ,von Jesus Christus keine Psychologie gebe“®. Zumindest hat deren
generelle Bestreitung nur dann Sinn und Berechtigung, wenn sie sich nur gegen die
Moglichkeit einer addquaten oder ausschlieflich menschlichen Erklirung des Seelen-
lebens Jesu wendet.

Die Heilige Schrift sagt als inspiriertes Wort Gottes auch noch einiges vom seeli-
schen Leben des Kindes Jesus, und anderes 1af}t sich erschlieBen. Im folgenden suchen
wir beides in den Gesamt-Rahmen der hypostatischen Einheit der zwei vollkom-
menen Naturen Jesu einzuordnen, um auf diese Weise wenigstens einige Grund-
ziige in dem geistigen Leben des Kindes Jesus ehrfiirchtig und behutsam nachzeichnen
zu kénnen.

i II.
Weldhes Wissen hatte das Kind Jesus?

1. Das Kind Jesus erwarb sich ein echtes Erfahrungswissen

Das Lukasevangelium spricht ganz unbefangen davon, dafl das Kind Jesus sich
wie jedes andere Kind ein echtes Erfahrungswissen erworben habe, zum ersten Male
mit dem Blick auf die Zeit bis zur Jerusalem-Wallfahrt: ,Das Kind aber wuchs

8 Im Licht der Dogmengeschichte erkennt man in ihnen noch ein unbewufites Fortleben
der alexandrinischen (sowie neu-chalkedonischen) und der antiochenischen Christologie (d. h.
in hiretischer Zuspitzung: des Apollinarismus und Monophysitismus cinerseits und des
Nestorianismus anderseits) wieder; oder in der heutigen Terminologie: die Grenzvorstel-
lungen einer das Menschliche in Christus jeder eigenen Initiative enthebenden und es véllig
dirigierenden Logos-Hegemonie sowie anderseits einer physisch auf sich gestellten (und
sich iiberlassenen) menschlichen Wirkautonomie.

* R.Guardini, Die menschliche Wirklichkeit des Herrn (Wiirzburg 1958) 119.



408 Rudolf Haubst

heran und erstarkte; es wurde mit Weisheit erfiillt (xAnootpevov) und Gottes Wohl-
gefallen ruhte auf ihm“ (2, 40), sodann mit Hinsicht auf die folgenden Jahre: , Jesus
aber nahm (weiter) zu an Weisheit, Alter und Wohlgefallen bei Gott und den Men-
schen® (2, 52).

Hier wird das geistige Wachsen an Weisheit bei Jesus ohne weiteres mit den
Phasen seiner leiblichen Entwicklung bis zum ausgereiften Mannesalter in Parallele
gesetzt; dariiber hinaus aber auch mit der Aussage, die zuvor (1, 80) von Johannes
dem Taufer gemacht wurde: ,Das Kind wuchs heran und ward stark an Geist®.
Darum wird auch eine bibelnahe Dogmatik heute nicht mehr an der anti-arianischen
Apologetik der Kirchenviter festhalten konnen, nach denen hier nur eine den Alters-
stufen entsprechende Bekundung von bei Christus (im géttlichen Logos!) immer
schon vorhandenem Wissen gemeint wirelo,

2. Die Seele Jesu war schon auf Erden in einer unmittelbaren Gottschau

Bei weitem nicht alles Wissen in der Seele Jesu 13t sich ausschlieflich aus natiir-
lich-menschlicher Vernunft und Erfahrung erkliren. Vielmehr entstammte nach dem
ausdriicklichen Zeugnis des Neuen Testamentes, vor allem des Johannesevange-
liums, all das, was Jesus an Verborgenem offenbarte, einem unmittelbaren Schau-
Wissen von Gott und seinen Geheimnissen. In Gott ,schaute® oder ,hérte® Jesus
némlich all das, was ,der Vater ihm zeigte und als gottlichen Willen bekundetell.

Aus einer solchen Schau, die zur tiefinnerlichen Bewufitseins-Erfahrung wurde,
riihrt auch das klare und sichere Bewufitsein Jesu von seiner personalen Gottessohn-
schaft!2, Der ,historische Christus“ war mithin — so konnen wir nunmehr die beiden
ersten Leitsdize zusammenfassen — ein Pilger (viator) in der Gottschau (compre-
hensor).

8. Uon welchem Zeitpunkt an war die Seele Jesu in der Gottanschauung?

Bildete die Gottanschauung etwa erst den kronenden Abschluf} eines zuvor schon
entfalteten menschlich-natiirlichen Erkennens von einzigartiger Weite und Tiefe?
Einer solchen Annahme neigt besonders das heutige evolutionistische, bio- und
psychogenetische Weltbild zu. Oder aber war es umgekehrt eben die Gottanschauung,
die auch dem ganzen Gbrigen Seelenleben Jesu den ersten Anstoff gab und den ,An-
fang“ sowie das Licht bildete, von dem her und in dem sich sodann auch das natiir-
liche Geistesleben Jesu einzigartig entfaltete?

Letzteres ist schon zu Beginn der Hochscholastik die Auffassung der meisten Theo-
logen. Thre iiberraschendste Zuspitzung aber erfihrt diese erst dadurch, dafl die
Gottschau Jesu schon unmittelbar nach seiner Empfingnis, also mit seinem mensch-
lichen Existenzbeginn angefangen haben soll. Die Begriindung, die Thomas!? dafiir

1 Dazu und zum folgenden vgl. R. Haubst, Die Gottanschauung und das natirliche
Erkenntniswachstum Christi: ThRQSchr 1957, 385—412; E. Gutwenger, Bewufitsein und
Wissen Christi (Innsbruck 1960).

11 Vgl. bes. Joh 5, 19f. 30.

12 Uber diese Grundgegebenheit im Seelenleben Jesu zeigte sich innerhalb der katho-
lischen Theologie in den letzten Jahrzehnten eine fast einmiitige Ubereinstimmung.

13 S Th III, qu. 34.



Uber das Seelenleben des Kindes Jesus 409

gibt, geht davon aus, da Christus schon im ersten Augenblick seiner Empfingnis
geheiligt wurde (a. 1). Das entspricht besonders iiberzeugend nicht nur der Innig-
keit -der hypostatischen Einung, sondern auch dem Sinn des Kommens Jesu als
Mittler des Heiles und als Erléser. Von da aus folgert Thomas, dafl Christus auch
schon sogleich freie (a. 2) und verdienstliche Akte gesetzt (a. 3) und sich der An-
schauung Gottes erfreut habe (a. 4). Was uns heute an dieser Beweisfithrung des
Aquinaten am ehesten unbefriedigt 148, ist die Zuhilfenahme des uns nicht mehr so
uneingeschrinkt einleuchtenden Grundsatzes, dafl bei Christus schon von Anfang
an jede mogliche geistig-geistliche Vollkommenheit (spiritualis perfectio) verwirklicht
und in Wirksamkeit dbergegangen sein miisse.

Gerade in unseren Tagen erhielt jedoch diese theologische Lehre durch Papst
Pius XII. in der Enzyklika , Mystici corporis“14 eine gewisse, wenn auch nicht dekre-
torische (geschweige dogmatisierende), so doch lehramtliche Bestitigung in den fol-
genden (Relativ-)Sitzen: , Jene liebevollste Erkenntnis aber, mit der uns der gott-
liche Erloser vom ersten Augenblick seiner Menschwerdung entgegenkam, tibertrifft
jedwede sich mithende Kraft des menschlichen Geistes. Denn vermaége jener seligen
Schau, der er sich sogleich nach der Empfingnis im SchofS Mariens erfreute, sind ihm
alle Glieder des mystischen Leibes bestindig und immerzu (continenter perpetuoque)
gegenwirtig, und er umfingt sie mit seiner heilbringenden Liebe.“ Hier ist zusitz-
lich zu beachten, dafl die Gottanschauung vom ersten Augenblick der Menschwer-
dung an Christus im Hinblick auf seine Erlésungsaufgabe und kiinftige Stellung als
Haupt der Kirche zugeschrieben wird.

4. Das Gebet Jesu bei seinem Eintriit in die Welt

In dieselbe Richtung weist auch schon eine theologische Interpretation der folgen-
den Stelle des Hebréerbriefes (10, 4—7): ,Unméglich nimmt das Blut von Stieren
und Bécken Siinden hinweg. Darum spricht er (Christus) in die Welt hineinkommend
(elocoydpevog eig TOV xbopov): ,Schlacht- und Speiseopfer hast du nicht gewollt. Aber
einen Leib hast du mir bereitet. An Brand- und Sihnopfern hast du kein Wohl-
gefallen. Da sprach ich: siehe, ich komme — in der Budhrolle ist es geschrieben von
mir —, deinen Willen zu erfillen* (Ps 40, 4—7)“.

Die Psalmworte, die Christus hier in den Mund gelegt werden, kann an und fiir
sich jeder Mensch sprechen, der bereit ist, unter Einsatz von Leib und Leben den
Willen Gottes zu tun. Das Besondere liegt eben darin, dafl der Hebrderbrief sie
Christus schon bei seinem Eintritt in die Welt sprechen 148t. Das ist vielleicht schon
auf den ,ersten Augenblick nach der Empfangnis® zu beziehen. Nach Johannes 18, 37
(»Ich bin dazu geboren und in die Welt gekommen®) ist indes zu vermuten, dafl
auch hier niherhin an die Geburt Jesu gedacht ist. Dal der Neugeborene die Psalm-
worte allerdings hdrbar gesagt hitte, ergibt sich aus der Stelle nicht. Aber soviel ist
doch eindeutig ausgesprochen, daff Christus bereits in der Gesinnung ,zur Welt
kam*®, in der er hernach ,durch die Opferung des Leibes uns ein fiir allemal heiligte®.
(Hebr 10, 10), also in einer freigewollten Selbsthingabe, die ihn als Menschen betraf -
und sich auch schon so frith in seiner Seele im Gebet zum Vater aussprach.

14 AAS 35 (1948) 230; Denzinger, Enchiridion Symbolorum (281952) 2289.



410 Rudolf Haubst

Das bedeutet offensichtlich, dafl sein Seelenleben unvergleichlich dem eines jeden
anderen Neugeborenen voraus war. Denn welches Kind sonst brichte schon die voll-
endeten Voraussetzungen zu solchem Beten mit? Gehort doch zum Beten weit mehr
als ein eben erst erwachendes Bewuf}tsein, das sich erst mithsam in die Umwelt vor-
zutasten beginnt. Zumal die betende Selbstaufopferung Jesu fordert eine schon
lebendige Kenntnis Gottes sowie eine Kenntnis des menschlichen Daseins und eine
souverdne Willensverfiigung {iber sich selbst. Alles das 148t sich nur aus einer
hoheren Weise der Gottes- und Selbsterkenntnis erklaren, die das Kind Jesus vor
allen anderen Menschenkindern auszeichnete, nimlich aus einem unmittelbaren
Schauen Gottes, in dem auch sein menschliches Bewuftsein schon hellwach war.

III.
Die gnadenhafle Friihvollendung des Kindes Jesus

Eine derart unmittelbare Schau oder Erfahrung Gottes iibersteigt alle natirlichen
Krafte des Menschen. Sie ist reinstes Gnadengeschenk. Aber die Gnade kniipfte auch
bei Jesus an Mdglichkeiten der menschlichen Natur an. Daher kann man auch von
dem wenigen her, was wir von den Anfingen des kindlichen Seelenlebens wissen
(oder ahnen konnen), immerhin einige Anhaltspunkte dafiir aufzeigen, dafl eine
solche gnadenhafte Frithvollendung bei Christus der Natur der menschlichen Seele
nicht widerspricht, sondern in deren eigener Aufnahmemdglichkeit (potentia
oboedientialis) liegt.

1. Einwand gegen die Gottschau Jesu im Mutterschofl

Zuvor soll jedoch noch der vielleicht ,plausibelste® Einwand zu Wort kommen,
der sich besonders gegen einen schon so frithen Beginn der Gottanschauung in der
Seele Jesu richtet: Alles menschliche Erkennen beginnt mit Sinneseindriicken. Im
Mutterschof} aber bilden sich erst nach mehreren Monaten die Organe zu sinnlichen
Empfindungen. Wenn also Elisabeth ,im sechsten Monat“ (Lk 1, 26) zu Maria sagt:
»S0bald die Stimme deines Grufles an mein Ohr drang, hiipfte das Kind in meinem
Schof} vor Freude® (1, 44), so waren zu dieser Zeit schon die natiirlichen Vorbedin-
gungen gegeben. Das Kind war schon lebensfihig, und der Heilige Geist (1, 15)
konnte es schon in Freude aufjubeln lassen. Vorher aber war auch bei dem Kind
Jesus keinerlei Bewufitsein und Erkenntnis méglich.

Doch gerade diese Denkweise ist zu kurzsichtig. Denn sie verkennt sowoh! die
Schopfer- und Gnadenmacht Gottes iiber die menschliche Geistseele wie deren
Eigenart, die ihrer Natur nach nicht in blofler Sinnengebundenheit aufgeht. Sie ist
ja auch nicht nur das Produkt einer Entwicklung ans materiellen Kriften, sondern
diesen gegeniiber ein gottgesetzter neuer Anfang. Sie ist es, die sich ihren Leib
bildet; vom Beginn ihres Daseins an ist sic aktiv. Im Hinblick auf die geistige
Lebenskraft der menschlichen Seele wagt Gustav Siewerths darum zu sagen: ,Schon
- die Ruhe des Embryo im Mutterleib, in der seelenhaften Schoflwiarme des Lebens,
ist kein unbewufiter vegetativer Prozef, sondern ein durchfiihlter seelischer Vor-

15 Metaphysik der Kindheit (Einsiedeln 1957) 24.



Uber das Seelenleben des Kindes Jesus 411

gang von wurzelhafter Tiefe ... So sind Mutter und Kind nicht nur physisch, son-
dern bis in die fithlend-webenden Seelenschichten hinein eine Lebens- und Liebes-
gemeinschaft.®

Ein derart frithes BewuBitwerden der Seele im Leib 148t sich freilich wohl kaum
je durch Erwachsene am ,Objekt“ demonstrieren. Aber eine psychologisch-meta-
physische Intuition 148t es als mdglich erscheinen. Sie wirftauch Licht auf die seelisch-
geistige Seite menschlicher Mutterschaft, vor allem auf die Mariens, deren seelische
Gemeinschaft mit ihrem Kinde bis in die tiefste Gottverbundenheit reichte.

Was das Wissen und Bewufitsein des Kindes Jesus von seiner eigenen personalen
Gottzugehorigkeit angeht, so 1afit sich dessen Zustandekommen am allerwenigsten
von Funktionen leiblicher Sinne abhingig machen, so wenig wie auch das spatere
SelbstbewuBtsein Jesu. Denn dieses kann und konnte von Anfang an nur in einem
unmittelbar geistigen Vernehmen oder ,Schauen® der Wirklichkeit Gottes grin-
den, und zwar des Dreieinigen Gottes: des Vaters, an dessen ,Busen“ (Joh 1, 18)
bereits die Seele des Kindes Jesus ruhte, sich geborgen fithlte (Lk 2,49), des Heiligen
Geistes, dessen schdpferischer Liebe bei Lukas (1, 35) schon die Weckung des mensch-
lichen Lebens Jesu und seine Zueignung an die Person des Sohnes zugeschrieben wird,
und zumal des Sohnes selbst, des personalen Ichs, dem die ganze menschliche Existenz
Jesu zugehorte.

2. Primat des Geistigen im Seelenleben Jesu

Fiir einen solchen auch zeitlichen Primat des Geistigen im Seelenleben Jesu vor
jeder Sinnesreaktion sprechen noch genauer diese Uberlegungen:

Christus ist der ,Anfang“ (Kol 1, 18) und die Quelle alles geistlichen Lebens in
seiner Kirche und darum der ,neue Adam“. Von dem ersten Adam empfangen seine
Kinder nur ein Leben im sinnlichen Leib. Das Leben des ,letzten Adam® aber ist
,lebendigmachender Geist“. Darum durfte auch schon der Lebensanfang Jesu nicht
nicht selbst erst ,das Bild des Irdischen tragen®; sein Erkenntnis- und Willensleben
muBte sich vielmehr ,vom Himmel“ her entfalten (1 Kor 15,45—49). Von daher
entziindete sich jenes Feuer, das er auf die Erde brachte (Lk 12, 49).

Dazu kommt eine ebenso schwerwiegende psychologische Erwigung: Nehmen wir
an, Jesus hitte auch nur in der Frithzeit seines Seelenlebens von der bei thm vor-
liegenden Personeinheit mit Gott nicht in irgendeiner Weise gewufit, dann hitte
sich bei ihm auch schon bei den ersten bewuRtwerdenden Sinneseindriicken ein rein
menschliches Ich-Bewuftsein in kindlichen Anfingen zu entwickeln begonnen, ein
Ich-Bewufltsein, in dem er sich zwangsliufig, wie jeder von uns, fiir einen ,auto-
nom* existierenden Menschen gehalten hitte. Solche rein menschliche Selbsterfah-
rung hitte ihn also irregefiihrt und der Tatsache seiner Einheit mit dem Vater
widersprochen. In dem Augenblick aber, da sein Seelenleben seiner géttlichen Per-
sonalitit innegeworden wire, hitte das nicht nur eine Aufwirts-Entwicklung, son-
dern einen Bruch in seinem Bewufltsein bedeutet. Denn sein bisheriges eigen-
menschliches Person-Bewufitsein hitte vergessen werden miissen, um durch das
seiner Gottessohnschaft ersetzt zu werden. Sein Real-Ich wire ein anderes gewor-
den, es hitte gewechselt, und die Kontinuitit seines Selbstbewufitseins wire zerris-



412 Rudolf Haubst

sen. Solange also Gottes freies Wirken (,nach auflen) der Seele Jesu eine bis in
deren innerstes Bewufltsein hineinwirkende direkte Kenntnis ihrer metaphysisch
personalen Subsistenz im Sohne des Vaters nicht erméglichte, hitte Jesus im Irrtum
iiber sein wahres Wesen leben miissen. Und der Offenbarer des Vaters, in dem ,alle
Schitze der Weisheit und Erkenntnis verborgen sind“ (Kol 2, 8), hitte im Wider-
spruch dazu von seinem eigenen Person-Selbst weniger gewufit als jeder andere
Menschts,

Fir unsere Frage ergibt sich daraus: Jesus muflite schon lingst vor der Zeit, da
sonst ein Kind ,ich“ sagen kann, namlich schon bei den ersten Regungen seines (gei-
stigen) Bewufltsein im Leibe, einen direkten Zugang zu einem sein ganzes Erkennt-
nisleben klar und mit aller Bestimmtheit prigenden ,Schauen® seiner gottlichen
Person haben. Der Hebraerbrief erginzt das dahin, dafl dieses gnadenhaft gewedkte
Wissen und Bewufitsein in der Seele Jesu auch schon ,bei seinem Eintritt in die
Welt* wenigstens im groflen und ganzen den Auftrag mitumfafite, den zu erfiillen
er gesandt warl?,

8. Noch einmal Bedenken und deren Losung

Doch nun erheben sich Bedenken und Denkschwierigkeiten dieser Art: Wie ver-
einbart sich eine schon im frithesten Kindheitsstadium in der Seele Jesu vorhandene
Gottschau mit dem sich doch erst allmihlich entfaltenden Seclenleben des Kindes?
War Jesus demnach nie eigentlich Kind? Und wenn er schon aus der Gottanschauung
»alles wufite“, wie war dann bei ihm noch das besagte echt-empirische Erkennen
moglich? Wurden dann nicht sogar schon seine Fragen, sein Erstaunen, ja auch
Freude und Trauer doketisch, unechter Schein? Und noch mehr: wurde damit nicht
das Bewufltsein Jesu selbst so sehr dem Geschehen um ihn und an ihm, auch seinem
eigenen Wirken und Erleiden auf Erden entfremdet, dafl er daran gar nicht mehr
mit einem menschlichen Existenzerleben, mit Freude und Leid oder einer ,Betriib-
nis bis zum Tode“ (Mk 14, 34) teilnehmen konnte? Und war darum alles in allem
das geistige Leben Jesu nicht eher das eines Engels, der sogleich im Vollbesitz rein
geistiger Kréfte geschaffen wurde, als das eines in allmdhlicher Lebensentfaltung
begriffenen irdischen Menschen?

Diese Fragen miissen von einer eng an der Heiligen Schrift orientierten Dogmatik
ernster genommen werden als von jenen Scholastikern, denen die geistig-geistliche
Vollkommenbheit (spiritualis perfectio) des Verstandes- und Willenslebens Jesu von
Anfang an schon iiber jedes Wachsen und Zunehmen hinaus zu sein schien?. Darum
ist nun bei dem Pilger Jesus auch nach der Art und Méglichkeit der Vereinbarkeit
und Verbundenheit von gnadenhafier Gottschau und empirischem Wissensgewinn
innerhalb ein und desselben Bewufltseins zu fragen. Fine solche Vereinbarkeit wird
wohl nur dann verstindlich, wenn man bei aller Vollkommenheit des unmittelbaren

18 Auf die subtilere Frage, ob Jesus in seiner menschlichen Seele auch ein vordergriindig-
menschliches ,ich” erlebte, braucht hier nicht eingegangen zu werden.

7 So unumgénglich die Annahme einer nnmittelbaren Gottanschauung schon im irdischen
Leben Jesu ist, so storend und unannehmbar scheint dem V{. die zusitzliche Lehre einer
von Anfang an fertig ausgeprigten scientia infusa, die im 13. Jahrhundert aufkam. Vgl.
Gottanschauung usw. 392—400.

18 Vgl. z. B. Thomas v. Aq,, S. theol. IIl q. 84, a. 2 c.



Uber das Seelenleben des Kindes Jesus 413

Gottschauens Jesu schon auf Erden dennoch eine gewisse extensive und intensive
Entfaltbarkeit und Steigerung des Seelenlebens in den folgenden drei Dimensionen
annimmt:

a) Schon der hl. Bonaventura hat scharfsinnig aufgezeigt, dal die ,Erkenntnis im
Wort“ auch in der Seele Jesu, zumal wihrend seines Erdenlebens, kein hier und
jetzt erschopfendes gleichzeitiges und unbewegliches Erfassen aller, auch der klein-
sten Vorginge in der Welt zu besagen braucht, sondern nur das Schauen dessen, was
jeweils der Vater ihm zeigte. Dabei konnten das sinnenhafte Sehen und Héren und
Beobachten sowie auch das schlufifolgernde Denken Jesu unverkiirzt ihre natiirliche
Funktion und Aufgabe behalten, nur fand kraft der Schau auch sein Denken eine
hohere Vollendung?®. Infolgedessen konnten und mufiten das natiirliche Erfahrungs-
wissen sowie der aktuelle Inhalt seines Schavens im Bewufltsein Jesu in innerer
Verbindung stehen. Denn wie wiren sonst z. B. die Enthiillung des Geheimnisses
der Heiligsten Dreifaltigkeit in menschlichen Worten und Analogien und die
anschaulichen Gleichnisreden Jesu iiber das Himmelreich moglich gewesen? In der
Einheit des Bewufitseins Jesu begegneten mithin Himmel und Erde auf eine cinzig-
artige Weise. Aber sein menschliches Bewufitsein brauchte darum doch nur soviel
lebendiges Schau- und Erfahrungswissen zu umfassen, als es sein Amt des Offen-
barers und sein Heilswirken erforderten.

b) Die innige Liebe Jesu zum Vater und seine Hingabe an ihn lassen erkennen,
dafl die unmittelbare Nihe zu diesem fiir ihn auch schon héchste Seligkeit war. Den-
noch diirfte es zu weit gehen, wenn man die Gottschau Christi auf Erden ohne Ein-
schrinkung mit der visio beata nach seiner Verherrlichung gleichsetzt. Die tiefe Um-
wandlung seiner auf die Erlosung hingerichteten Existenzweise durch Tod und Auf-
erstehung hindurch wire damit kaum geniigend beriicksichtigt. Darum scheint diese
Unterscheidung angebracht: Die volle Seligkeit des Gottschauens fiberstromt Jesus
erst in der Verkldrung; im Zustand seiner Erniedrigung und des Leidens aber
empfing er als der ,Knecht Jahwes“ auch aus seinem Gottschauen nur jeweils soviel
an himmlischem Gliick und Trost, als dem Erlésungsratschlufl Gottes entsprach und
den Sihnecharakter seines Erdenlebens nicht beeintrichtigte.

c) Bei aller noch so hohen Erhebung und Begnadung der Secle ist dennoch fest-
zuhalten, daf Jesus nicht weniger Kind war als andere Kinder. Denn die Gnade
zerstért die Natur nicht, sondern vollendet sie, und auch das Kindheitsstadium
gehdrt zur naturhaften Entfaltung des Menschenlebens. Das Kindsein Jesu war schon
angenommen und durchdrungen von der liecbehauchenden Weisheit des Sohnes Got-
tes selbst. Aber auch das Glorienlicht brauchte die natiirlichen Formen seines kind-
lichen Seelenlebens nicht aufzuheben. Es bewirkte eben das Gottschauen dieses Kin-
des. Es konnte darum auch die kindlichen Ziige seines Erkennens und Verhaltens
in ihrer Weise vervollkommnen und adeln, ohne sie zur Erstarrung zu bringen, wie
auch die Zartheit seines Empfindens und die Zirtlichkeit gegeniiber seiner Mutter
keineswegs geringer gewesen zu sein brauchen als bei andern Kindern2o.

19 Vgl. Die Gottanschauung usw. 402—411.

® In diesem Zusammenhang meldet sich vor allem auch die Frage, inwiefern Jesus an-
gesichts der Gottanschauung wirklich habe schlafen kénnen (Mk 4, 38 par). Das erscheint bei
der Einheit des BewuBtseins (trotz aller ,Schichtenpsychologie“) dann unméglich, wenn man
das ,continenter perpetuoque* der Enzyklika , Mystici corporis* (s. oben II, 8) so iibersetat,



414 Rudolf Haubst

Iv.
Das Uerhalten des Jesuskindes in der Krippe

Wie mag sich also das Kind Jesus in der Krippe — um nun zu unserer Anfangs-
frage zuriickzukehren — zu den Hirten oder den Magiern, die es verehrten, verhal-
ten haben? Was lassen uns die Schrift und unser theologisches Christusverstandnis
dariiber vermuten?

1. Thomas von Aquin hat dieser Frage bereits einen eigenen Artikel seiner Theo-
logischen Summe?! gewidmet unter der Uberschrift: ,Mufite Christus seine Geburt
an sich selbst (per se ipsum) kundtun?“ Seine Antwort darauf zeugt von einer auch
heute noch vorbildlichen Niichternheit glanbigen Denkens. Mit Entschiedenheit wen-
det er sich gegen apokryphe Wundergeschichten iiber die Kindheit Jesu und halt
diesen, wie schon Chrysostomus, das Schriftwort (Joh 2, 11} entgegen, dafl Jesus zu
Kana sein erstes Wunder wirkte. Er selbst 148t sich von einem Satz Papst Leosd. Gr.
leiten, nach dem die Weisen an dem Knaben Jesus ,nichts von dem allgemeinen
Verhalten der Kinder Abweichendes® sahen, und begriindet das heilgeschichtlich so:
Christus kam als Erloser in menschlicher Schwiche, und ,seine Geburt mufite so
kundgemacht werden, dafl der Erweis seiner Gottheit den Glauben an (die Echtheit)
seine(r) Menschennatur nicht in Frage stellte . . . Deshalb tat Christus seine Geburt
(als die des Sohnes Gottes) nicht an sich selbst kund, sondern durch Geschopfe” (wie
den Stern und die Engel)22.

2. Erinnern wir uns hier aber auch an die Worte Pius’ XI1.23, nach denen das
Kind Jesus sogar schon vor der Geburt alle kiinftigen ,Glieder seines mystischen
Leibes bestindig und immerzu gegenwirtig hatte und mit seiner heilbringenden
Liebe umfing®. In diese Liebe waren auch die Hirten und Weisen eingeschlossen,
die als erste zur Verehrung des neugeborenen Heilands und Kénigs kamen. Das Kind
wuflte mit dem gnadenhaft ihm geschenkten Wissen nicht nur, was deren Kommen
und Verehrung bedeutete; es selbst rief und fithrte auch schon mit seiner Erléser-
gnade den Glauben dieser Méanner an die Krippe und schenkte ihrem Heilsverlan-
gen so ,ibergrofie Freude® (Mt 2, 10), dafl sie ,Gott lobten und priesen® (Lk 2, 20).

Daf} Jesus sich dennoch vor deren Augen ganz als Kind verhielt, entspricht seiner
Selbstentduflerung. Er erniedrigte sich, der menschlichen Existenzweise entsprechend,
die er angenommen hatte, freiwillig auch in die Schwéche und Unscheinbarkeit eines

dafl Jesus alle Glieder seines mystischen Leibes ,unablissig und jeden Augenblick® gegen-
wirtig gewesen seien. Denn das ist kaum anders als von einer ununterbrochenen aktuellen
Prisenz im wachen Bewufitsein zu verstehen. Ohne Schwierigkeit 148t sich jedoch ein wirk-
liches Schlafen mit einer nur habituellen Permanenz der Gottanschauung Jesu in Einklang
bringen, die zudem im Hinblick avf die Erlésung in seinem irdischen Leben keineswegs im-
mer im Vollzug zu sein brauchte. Ahnlich, wie anch bei jedem Menschen ein habituelles Be-
wufltsein seiner selbst von der Selbsterfabrung in bewufiten Akten zu unterscheiden ist.

2t II qu. 36, a 4.

22 Denselben Weg schligt neverdings St. G r it n, Unsere Predigt in Krise und Erneuerung
(Anzeiger f. d. kath. Geistlichkeit 1960, S. 248 n. 252) ein: ,Fragen wir die Exegese, die wir
vor jeder Predigt als erste Autoritdt iiber den Schriftsinn des zu verkiindenden Gotteswor-
tes befragen sollen, ob sie die Epiphanieperikope als einen Epiphaniebericht anerkenne, so
verneint sie das klipp und klar“. , Wie majestitisch ist der Herold, den er schickt: einen Wel-
tenkérper, sein Symbol, das Licht, auf das die Epistel und Isaias 9, 1 hinweisen®. Griin stiitzt
sich auf Elp. P a x ,Epiphania“ (Miinchen 1955).

28 Vgl. oben 11, 8.



Uber das Seelenleben des Kindes Jesus v 415

Kindes und fiigte sich mit zunehmendem Alter in kindlichem Gehorsam in das
Familienleben von Nazareth ein. ,Die Stunde“ seiner Selbstoffenbarung war ,noch
nicht gekommen®. Aber die Erfillung des gottlichen Erlésungswillens hatte das
Kind mit dem Namen ,Gott erldst“ schon von Anfang an auf sich genommen.

3. Welchen Sinn hat nun aber fiir den heutigen Christen die Verehrung des Kin-
des Jesus. Keine Frage: Jesus war schon in der Krippe im Hinblick auf sein gétt-
liches Person-Ich im vollsten Sinne anzubeten. Ist es aber nicht eine falsche Gebets-
sprache, wenn wir heute angeleitet werden, Christus im Geheimnis seiner Geburt
als ,gottliches Kind“ oder gar als ,neugeborener Heiland“ anzureden? Ist das nicht
ein Anachronismus, der der Wahrheit widerspricht, da Jesus nach Vollendung
seines irdischen Daseins ein fiir allemal in der Herrlichkeit Gottes des Vaters ist?

Doch wir neigen heute vielleicht vorschnell dazu, dies als eine schiefe ,Als-ob*-
Haltung abzutun. Ist doch die Heilsbedeutung der Geburt und der ,heiligen Kind-
heit* Jesu iiberzeitlich. Darum verdienen es auch diese Geheimnisse fur alle Zeit,
daf der Christ sie sich vergegenwirtigt, je nach dem Mafle des Verstindnisses und
der Innerlichkeit beschaulichen Betens, die ihm gegeben ist, auch sogar bis zu dem
Grade, dafl die historische Distanz im Bewufltsein schwindet, indem das ein fiir
allemal Geschehene wie gleichzeitig erlebt wird2s,

" Jedenfalls lehrt die Kirche uns noch heute in der Weihnachtszeit, Christus mit
besonderem Hinblick auf seine Geburt und Kindheit zu verehren und anzubeten. Mit
vollem Recht! Denn einmal ist im jenseitigen, erhohten Herrn die ganze irdische
Geschichte Christi ,aufgehoben®; zum anderen sind die Heilsgeheimnisse seiner
Geburt und Kindheit, sowie seine ,Gnade“, ,Giite und Menschenfreundlichkeit“
(Tit 2, 11; 8,4) immer noch wirksam, schon in der Seele des getauften Kindes, aber
auch in den Herzen aller, die ,Kinder Gottes heiflen und es sind, der ,Briider* und
»Schwestern® Jesu, die er in stillem Wachstum seines in ihnen verborgenen Lebens
seinem Mannestum, dem ,Vollmaf seines Alters“ (Eph 4, 13) entgegenreifen 1af}t.

Die Meditation der von der Heiligen Schrift berichteten Weihnachtsereignisse
kann an fruchtbarer Tiefe und personlicher Innigkeit gewinnen, wenn wir in ihnen
nicht nur unpersénliche Vorginge sehen, die das Kind Jesus lediglich passiv betrafen,
sondern ein bereits von diesem Kind bewuflt und frei bejahtes Erleben und Erleiden,
die es schon bei seinem Eintritt in die Welt um der erldsungsbediirftigen Menschheit
willen und auch im Hinblick auf uns auf sich nabm.

# Vgl. W. Bertrams, Die Gleichzeitigkeit des betenden Christen mit den Geheim-
nissen des Lebens Jesu: Geist u. Leben 24 (1951) 414f.






