
Über das Seelenleben des Kindes Jesus 

Von Rudolf H a u b s t, Mainz-Bretzcnheim 

Die Heilige Schrift läßt keinen Zweifel daran, daß schon die Menschwerdung des 
Sohnes Gottes in Christus als solche soteriologisch bestimmt und darum heilsbedeut- 
sam für die Erlösung und für das christliche Leben ist. Das gilt so sehr, daß auch der 
ganze konkrete Ablauf des Lebens Jesu auf Erden von der Krippe bis zum Kreuz, 
ja von der Empfängnis bis zur Auferstehung und Himmelfahrt die Verwirklichung 
eines einzigen göttlichen Heilsplanes in der Fülle der Zeiten (Eph 1, 9 f.) darstellt1. 

Dem Glaubensbewußtsein und der gläubigen Exegese war dieser Gedanke nie 
fremd. Zwischen einer Dogmatik, die sich zu starr an das abstrakte Begriffsschema 
der einen Person in der göttlichen und der menschlichen Natur Jesu klammerte, und 
der Exegese der biblischen Leben-Jesu-Darstellung bestand jedoch bis vor kurzem 
eine nicht unerhebliche Kluft, die für ein lebendigeres und umfassenderes Christus- 
verständnis hinderlich war. Erfreulicherweise greift die biblische Theologie allmäh- 
lich auch differenziertere dogmatische Fragestellungen auf, während die Dogmatik 
ihrerseits begonnen hat, wenigstens die bedeutsamsten heilsgeschichtlichen Ereignisse 
im Leben Jesu wieder in ihre Betrachtung einzubeziehen. 

Vor ein paar Jahren traf Karl Rahner die Feststellung: •Bei Thomas und auch bei 
Suarez ist das eigentlich theologische (und nicht bloß fromme) Interesse an den 
Mysterien des Lebens Christi noch wach", um anschließend die zeitgenössische Dog- 
matik zu fragen: •Was aber hört man heute noch von Beschneidung, Taufe, Gebet, 
Verklärung, Darbringung im Tempel, ölberg, Gottverlassenheit am Kreuz, Abstieg 
in die Unterwelt, Himmelfahrt und so weiter?"2 Mittlerweile hat vor allem das 
auch ins Deutsche übersetzte Werk •La resurrection de Jesus Mystere de Salut" von 
Max Durrwell3 den Tod und die Auferstehung Jesu wieder deutlicher als den einen 
Höhepunkt des universal weiten Heilsgeschehens im Leben Jesu sehen gelehrt. Die 
Höllenfahrt4 und das Verhältnis von Auferstehung und Himmelfahrt5 werden eben- 
falls wieder theologisch reflektiert. Der Vergleich mit den Sentenzenkommentaren 
früherer Jahrhunderte und insbesondere mit den Quästionen 30•37 in der Pars 
tertia der Summa theologiae des hl. Thomas regt noch manche andere Fragen von 
neuem an6, auch dann und gerade dann, wenn wir heute diese oder jene zeitbedingte 

1 Vgl. AI. G r i 11 m e i e r, Oikonomia: Geist und Leben 1959, 87•92. 
2 K. Rahner, Sdtriften zur Theologie I (Einsiedeln-Köln 1959) 210f. 
8 4. Aufl. Paris 1954; deutsche Obers, b. Otto Müller, Salzburg. Vgl. K. R a h n e r , Dog- 

matische Fragen zur Osterfrömmigkeit: Paschatis solemnia. Studien zur Osterfeier und Oster - 
frömmigkeit, hrsg. v. B. Fischer und Joh. Wagner (Freiburg 1959) 1•12. 

4 AI. Grillmeier, Der Gottessohn im Totenreich: ZkTh 71 (1949) 1•53; 184•204. 
H.-J. • S.c h u 1 z , •Die Höllenfahrt" als •Anastasis": ZkTh 81 (1959) 1•66. 

5 Vgl. die Übersicht v.R.Koch: Schweizerische Kirchenzeitung 1959, Nr. 32. 
• Die Sinndeutung des alten Festes der Beschneidung des Herrn ist, zumal im Vergleich 

mit spätmittelalterlichen Predigten, seit längerem kümmerlich. Daher dürfte auch dessen 
Umbenennung bei der kommenden Liturgiereform kaum als Verlust empfunden werden. 
Das Fest des Namens Jesu kann seinen theologischen Gehalt z. T. übernehmen und dadurch 
vertieft werden. • Wünschenswert wäre z. B. auch eine Neubesinnung darauf, daß •Maria 
Verkündigung" seinem grundlegenden Inhalt nach das Fest der Conceptio oder der eigent- 
lichen Incarnatio Domini nostri Jesu Christi ist. 



406 Rudolf Haubst 

Ansicht oder Voraussetzung des Mittelalters nicht mehr nachvollziehen können. 
Hierher gehört vor allem der neu zu durchdenkende Komplex jener Fragen, die das 
Seelenleben des Kindes Jesus betreffen. 

I. 

Das Problem und seine Lösungsversuche 

Schon die liturgische Feier des Weihnachtsgeheimnisses, z. B. der Introitus der 
dritten Weihnachtsmesse •Ein Kind ist uns geboren" usw. sowie die Evangelien von 
der Verehrung Christi durch die Hirten und die Magier stoßen •gerade ganz ein- 
fache gläubige Menschen" auf Fragen wie die, •wie sich das neugeborene Kind etwa 
den Hirten gegenüber verhalten habe", oder allgemeiner: •Was ging denn in ihm 
vor, als es da in der Krippe lag?"7 War vielleicht das ganze Seelenleben Jesu bis zu 
der Selbstoffenbarung des Zwölfjährigen im Tempel wie das jedes anderen Kindes? 
Das bedeutet, ganz scharf und schon paradox formuliert: Hielt Jesus selbst sich bis 
dahin, obwohl er Gottes Sohn war, doch nur für einen Menschen? Oder aber bleibt 
auch bei einer gebührenden Berücksichtigung der Bemerkungen, die Lukas 2, 48•51 
an die Wallfahrts-Perikope knüpft, noch Raum und Grund genug für die Annahme, 
daß bei dem Ereignis im Tempel nur ein längst schon in der Seele Jesu vorhandenes 
Wissen um sein einzigartiges Verhältnis zum Vater zum Ausdruck kam? 

Diese Fragen können für ein gläubiges Denken so dringend werden, daß die 
dogmatische Christologie nicht recht täte, sie ganz der privaten frommen Betrach- 
tung des Einzelnen zu überlassen. Anderseits soll hier freilich die Bedeutung dieses 
Fragenkreises nicht übersteigert werden. Denn im Ganzen des seinshaften (ontolo- 
gischen) und heilsbedeutsamen (soteriologischen) Christusverständnisses ist er ja 
weder zentral noch unumgänglich. Die spätere Selbstoffenbarung Jesu allein genügt 
schon zu dessen Begründung. Daher können auch die Weihnachtspredigten das 
Seelenleben des Kindes Jesus nahezu unberührt lassen und die Geburt Jesu nur als 
die des Sohnes Gottes, des Kyrios und Erlösers in irgendeiner individuellen Men- 
schennatur (natürlich eines Kindes) abstrakt in den Blick fassen und auch die Schwä- 
che, die Armut und Entbehrungen dieses Kindes, ohne auf sein Erleben einzugehen, 
allein von Gott her als Zeichen seiner liebenden Herablassung zum Menschen- 
geschlecht betrachten. Aber auch soteriologisch fehlt da unübersehbar ein notwen- 
diger Faktor, nämlich eben das menschliche Ja des Kindes Jesus, sofern man bei 
diesem schon seit seinem •Hineinkommen in die Welt" (Hebr 10, 4) von einem 
wirklich dargebrachten hohenpriesterlichen Opfer sprechen will. 

Das stellt uns nun vor die weitere •psychologische" Frage: War das Kind Jesus 
schon von Anfang an innerlich dazu in der Lage, und lebte es auch tatsächlich schon in 
einem so frühen Stadium in einer bewußten und liebenden Hingabe an den Vater? 

Die Ansichten darüber gehen, wie sich leicht feststellen läßt, auch bei gläubigen 
Katholiken sehr stark auseinander. Denn die einen stellen sich das Kind Jesus, ohne 
darüber genauer nachzudenken, auch in dem Sinn als •Inkarnation" Gottes vor, 
daß sich schon in dessen frühesten Gebärden in der Krippe direkt der göttliche 

7 Aus einem Brief von Pastor Karl Geerling (Redaktionsmitglied der Zeitschrift •Die 
Christliche Familie", Essen), dem ich einige Anregungen verdanke. 



Über das Seelenleben des Kindes Jesus 407 

Logos kundtat, ähnlich wie das sonst bei der menschlichen Seele der Fall ist. Nach 
ihrer Meinung wäre also auch schon den Hirten an der Krippe und den Weisen 
die Gottheit Jesu irgendwie aufgeschienen. Andere betonen demgegenüber die 
völlige Verborgenheit Gottes im Kinde Jesus bis zu dem Ereignis im Tempel und 
dann wieder bis zu seiner öffentlichen Selbstoffenbarung in Wundern und Lehre. 
Sie neigen aber auch dazu, für so lange jedes Wissen oder Selbstbewußtsein Jesu 
in Abrede zu stellen, das über die natürliche Entwicklung eines Kindes hinaus- 
ginge. 

Das sind freilich die extremsten Ansichten8. Dem tiefinnigen, aber doch nicht 
natur-, sondern gnadenhaften Verhältnis des menschlichen Lebens Jesu zum gött- 
lich-trinitarischen, das im Christusbild der Offenbarung mitausgesagt wird, werden 
die darin vorausgesetzten rationalistisch zugeschnittenen Christusvorstellungen 
nicht gerecht. Mit diesen fallen darum auch gleich schon die soeben skizzierten Auf- 
fassungen vom Seelenleben des Kindes Jesus. Die Wahrheit liegt nämlich in einer 
von Gott frei gewirkten und nach seinem Willen geheimnisvoll vermittelnden 
Synthese von menschlicher Eigentätigkeit und gnadenhafter Erhebung menschlichen 
Erkennens und Wollens. Diese Mitte ist nur durch die erlösende Liebe Gottes 
bestimmt und darum im Voraus für kein menschliches Denken erkennbar. 

Nun hat aber Jesus selbst nicht zuletzt auch sein eigenes Seelenleben durch sein 
Wort und sein Verhalten enthüllt: und eben darum ist auch die Behauptung ein- 
seitig, daß es •von Jesus Christus keine Psychologie gebe"9. Zumindest hat deren 
generelle Bestreitung nur dann Sinn und Berechtigung, wenn sie sich nur gegen die 
Möglichkeit einer adäquaten oder ausschließlich menschlichen Erklärung des Seelen- 
lebens Jesu wendet. 

Die Heilige Schrift sagt als inspiriertes Wort Gottes auch noch einiges vom seeli- 
schen Leben des Kindes Jesus, und anderes läßt sich erschließen. Im folgenden suchen 
wir beides in den Gesamt-Rahmen der hypostatischen Einheit der zwei vollkom- 
menen Naturen Jesu einzuordnen, um auf diese Weise wenigstens einige Grund- 
züge in dem geistigen Leben des Kindes Jesus ehrfürchtig und behutsam nachzeichnen 
zu können. 

II. 

Welches Wissen hatte das Kind Jesus? 

1. Das Kind Jesus erwarb sich ein echtes Erfahrungswissen 

Das Lukasevangelium spricht ganz unbefangen davon, daß das Kind Jesus sich 
wie jedes andere Kind ein echtes Erfahrungswissen erworben habe, zum ersten Male 
mit dem Blick auf die Zeit bis zur Jerusalem-Wallfahrt: •Das Kind aber wuchs 

8 Im Licht der Dogmengeschichte erkennt man in ihnen noch ein unbewußtes Fortleben 
der alexandrinischen (sowie neu-chalkedonisdien) und der antiodienischen Christologie (d. h. 
in häretischer Zuspitzung: des Apollinarismus und Monophysitismus einerseits und des 
Nestorianismus anderseits) wieder; oder in der heutigen Terminologie: die Grenzvorstel- 
lungen einer das Menschliche in Christus jeder eigenen Initiative enthebenden und es völlig 
dirigierenden Logos-Hegemonie sowie anderseits einer physisch auf sich gestellten (und 
sich überlassenen) menschlichen Wirkautonomie. 

* R. Guardini, Die menschliche Wirklichkeit des Herrn (Würzburg 1958) 119. 



408 Rudolf Haubst 

heran und erstarkte; es wurde mit Weisheit erfüllt (JIXT)QOIJ[XEVOV) und Gottes Wohl- 
gefallen ruhte auf ihm" (2, 40), sodann mit Hinsicht auf die folgenden Jahre: •Jesus 
aber nahm (weiter) zu an Weisheit, Alter und Wohlgefallen bei Gott und den Men- 
schen" (2, 52). 

Hier wird das geistige Wachsen an Weisheit bei Jesus ohne weiteres mit den 
Phasen seiner leiblichen Entwicklung bis zum ausgereiften Mannesalter in Parallele 
gesetzt; darüber hinaus aber auch mit der Aussage, die zuvor (1, 80) von Johannes 
dem Täufer gemacht wurde: •Das Kind wuchs heran und ward stark an Geist". 
Darum wird auch eine bibelnahe Dogmatik heute nicht mehr an der anti-arianischen 
Apologetik der Kirchenväter festhalten können, nach denen hier nur eine den Alters- 
stufen entsprechende Bekundung von bei Christus (im göttlichen Logos!) immer 
schon vorhandenem Wissen gemeint wäre10. 

2. Die Seele Jesu war schon auf Erden in einer unmittelbaren Gottschau 

Bei weitem nicht alles Wissen in der Seele Jesu läßt sich ausschließlich aus natür- 
lich-menschlicher Vernunft und Erfahrung erklären. Vielmehr entstammte nach dem 
ausdrücklichen Zeugnis des Neuen Testamentes, vor allem des Johannesevange- 
liums, all das, was Jesus an Verborgenem offenbarte, einem unmittelbaren Schau- 
Wissen von Gott und seinen Geheimnissen. In Gott •schaute" oder •hörte" Jesus 
nämlich all das, was •der Vater ihm zeigte" und als göttlichen Willen bekundete11. 

Aus einer solchen Schau, die zur tiefinnerlichen Bewußtseins-Erfahrung wurde, 
rührt auch das klare und sichere Bewußtsein Jesu von seiner personalen Gottessohn- 
schaft12. Der •historische Christus" war mithin • so können wir nunmehr die beiden 
ersten Leitsätze zusammenfassen • ein Pilger (viator) in der Gottschau (compre- 
hensor). 

3. Von welchem Zeitpunkt an war die Seele Jesu in der Gottanschauung? 

Bildete die Gottanschauung etwa erst den krönenden Abschluß eines zuvor schon 
entfalteten menschlich-natürlichen Erkennens von einzigartiger Weite und Tiefe? 
Einer solchen Annahme neigt besonders das heutige evolutionistische, bio- und 
psychogenetische Weltbild zu. Oder aber war es umgekehrt eben die Gottanschauung, 
die auch dem ganzen übrigen Seelenleben Jesu den ersten Anstoß gab und den •An- 
fang" sowie das Licht bildete, von dem her und in dem sich sodann auch das natür- 
liche Geistesleben Jesu einzigartig entfaltete? 

Letzteres ist schon zu Beginn der Hochscholastik die Auffassung der meisten Theo- 
logen. Ihre überraschendste Zuspitzung aber erfährt diese erst dadurch, daß die 
Gottschau Jesu schon unmittelbar nach seiner Empfängnis, also mit seinem mensch- 
lichen Existenzbeginn angefangen haben soll. Die Begründung, die Thomas13 dafür 

10 Dazu und zum folgenden vgl. R. H a u b s t, Die Gottanschauung und das natürliche 
Erkenntniswachstum Christi: ThQSchr 1957, 385•412; E. Gutwenger, Bewußtsein und 
Wissen Christi (Innsbruck 1960). 

11 Vgl. bes. Joh 5, 19f. 30. 
12 Über diese Grundgegebenheit im Seelenleben Jesu zeigte sich innerhalb der katho- 

lischen Theologie in den letzten Jahrzehnten eine fast einmütige Obereinstimmung. 
18 S. Th III, qu. 34. 



Über das Seelenleben des Kindes Jesus 409 

gibt, geht davon aus, daß Christus schon im ersten Augenblick seiner Empfängnis 
geheiligt wurde (a. 1). Das entspricht besonders überzeugend nicht nur der Innig- 
keit der hypostatischen Einung, sondern auch dem Sinn des Kommens Jesu als 
Mittler des Heiles und als Erlöser. Von da aus folgert Thomas, daß Christus auch 
schon sogleich freie (a. 2) und verdienstliche Akte gesetzt (a. 3) und sich der An- 
schauung Gottes erfreut habe (a. 4). Was uns heute an dieser Beweisführung des 
Aquinaten am ehesten unbefriedigt läßt, ist die Zuhilfenahme des uns nicht mehr so 
uneingeschränkt einleuchtenden Grundsatzes, daß bei Christus schon von Anfang 
an jede mögliche geistig-geistliche Vollkommenheit (spiritualis perfectio) verwirklicht 
und in Wirksamkeit übergegangen sein müsse. 

Gerade in unseren Tagen erhielt jedoch diese theologische Lehre durch Papst 
Pius XII. in der Enzyklika •Mystici corporis"14 eine gewisse, wenn auch nicht dekre- 
torische (geschweige dogmatisierende), so doch lehramtliche Bestätigung in den fol- 
genden (Relativ-)Sätzen: •Jene liebevollste Erkenntnis aber, mit der uns der gött- 
liche Erlöser vom ersten Augenblick seiner Menschwerdung entgegenkam, übertrifft 
jedwede sich mühende Kraft des menschlichen Geistes. Denn vermöge jener seligen 
Schau, der er sich sogleich nach der Empfängnis im Schoß Mariens erfreute, sind ihm 
alle Glieder des mystischen Leibes beständig und immerzu (continenter perpetuoque) 
gegenwärtig, und er umfängt sie mit seiner heilbringenden Liebe." Hier ist zusätz- 
lich zu beachten, daß die Gottanschauung vom ersten Augenblick der Menschwer- 
dung an Christus im Hinblick auf seine Erlösungsaufgabe und künftige Stellung als 
Haupt der Kirche zugeschrieben wird. 

4. Das Gebet Jesu bei seinem Eintritt in die Welt 

In dieselbe Richtung weist auch schon eine theologische Interpretation der folgen- 
den Stelle des Hebräerbriefes (10, 4•7): •Unmöglich nimmt das Blut von Stieren 
und Böcken Sünden hinweg. Darum spricht er (Christus) in die Welt hineinkommend 
(elaeo^6u.evo5 elg tov xoauov):,Schlacht- und Speiseopfer hast du nicht gewollt. Aber 
einen Leib hast du mir bereitet. An Brand- und Sühnopfern hast du kein Wohl- 
gefallen. Da sprach ich: siehe, ich komme • in der Buchrolle ist es geschrieben von 
mir •, deinen Willen zu erfüllen' (Ps 40, 4•7)". 

Die Psalmworte, die Christus hier in den Mund gelegt werden, kann an und für 
sich jeder Mensch sprechen, der bereit ist, unter Einsatz von Leib und Leben den 
Willen Gottes zu tun. Das Besondere liegt eben darin, daß der Hebräerbrief sie 
Christus schon bei seinem Eintritt in die Welt sprechen läßt. Das ist vielleicht schon 
auf den •ersten Augenblick nach der Empfängnis" zu beziehen. Nach Johannes 18,37 
(•Ich bin dazu geboren und in die Welt gekommen") ist indes zu vermuten, daß 
auch hier näherhin an die Geburt Jesu gedacht ist. Daß der Neugeborene die Psalm- 
worte allerdings hörbar gesagt hätte, ergibt sich aus der Stelle nicht. Aber soviel ist 
doch eindeutig ausgesprochen, daß Christus bereits in der Gesinnung •zur Welt 
kam", in der er hernach •durch die Opferung des Leibes uns ein für allemal heiligte". 
(Hebr 10, 10), also in einer freigewollten Selbsthingabe, die ihn als Menschen betraf 
und sich auch schon so früh in seiner Seele im Gebet zum Vater aussprach. 

" AAS 35 (1943) 230; Denzinger, Enchiridion Symbolorum (281952) 2289. 



410 Rudolf Haubst 

Das bedeutet offensichtlich, daß sein Seelenleben unvergleichlich dem eines jeden 
anderen Neugeborenen voraus war. Denn welches Kind sonst brächte schon die voll- 
endeten Voraussetzungen zu solchem Beten mit? Gehört doch zum Beten weit mehr 
als ein eben erst erwachendes Bewußtsein, das sich erst mühsam in die Umwelt vor- 
zutasten beginnt. Zumal die betende Selbstaufopferung Jesu fordert eine schon 
lebendige Kenntnis Gottes sowie eine Kenntnis des menschlichen Daseins und eine 
souveräne Willensverfügung über sich selbst. Alles das läßt sich nur aus einer 
höheren Weise der Gottes- und Selbsterkenntnis erklären, die das Kind Jesus vor 
allen anderen Menschenkindern auszeichnete, nämlich aus einem unmittelbaren 
Schauen Gottes, in dem auch sein menschliches Bewußtsein schon hellwach war. 

III. 

Die gnadenhafte Frühvollendung des Kindes Jesus 

Eine derart unmittelbare Schau oder Erfahrung Gottes übersteigt alle natürlichen 
Kräfte des Menschen. Sie ist reinstes Gnadengeschenk. Aber die Gnade knüpfte auch 
bei Jesus an Möglichkeiten der menschlichen Natur an. Daher kann man auch von 
dem wenigen her, was wir von den Anfängen des kindlichen Seelenlebens wissen 
(oder ahnen können), immerhin einige Anhaltspunkte dafür aufzeigen, daß eine 
solche gnadenhafte Frühvollendung bei Christus der Natur der menschlichen Seele 
nicht widerspricht, sondern in deren eigener Aufnahmemöglichkeit (potentia 
oboedientialis) liegt. 

1. Einwand gegen die Gottschau Jesu im Mutter schoß 

Zuvor soll jedoch noch der vielleicht •plausibelste" Einwand zu Wort kommen, 
der sich besonders gegen einen schon so frühen Beginn der Gottanschauung in der 
Seele Jesu richtet: Alles menschliche Erkennen beginnt mit Sinneseindrücken. Im 
Mutterschoß aber bilden sich erst nach mehreren Monaten die Organe zu sinnlichen 
Empfindungen. Wenn also Elisabeth •im sechsten Monat" (Lk 1, 26) zu Maria sagt: 
•Sobald die Stimme deines Grußes an mein Ohr drang, hüpfte das Kind in meinem 
Schoß vor Freude" (1, 44), so waren zu dieser Zeit schon die natürlichen Vorbedin- 
gungen gegeben. Das Kind war schon lebensfähig, und der Heilige Geist (1, 15) 
konnte es schon in Freude aufjubeln lassen. Vorher aber war auch bei dem Kind 
Jesus keinerlei Bewußtsein und Erkenntnis möglich. 

Doch gerade diese Denkweise ist zu kurzsichtig. Denn sie verkennt sowohl die 
Schöpfer- und Gnadenmacht Gottes über die menschliche Geistseele wie deren 
Eigenart, die ihrer Natur nach nicht in bloßer Sinnengebundenheit aufgeht. Sie ist 
ja auch nicht nur das Produkt einer Entwicklung aus materiellen Kräften, sondern 
diesen gegenüber ein gottgesetzter neuer Anfang. Sie ist es, die sich ihren Leib 
bildet; vom Beginn ihres Daseins an ist sie aktiv. Im Hinblick auf die geistige 
Lebenskraft der menschlichen Seele wagt Gustav Siewerth15 darum zu sagen: •Schon 
die Ruhe des Embryo im Mutterleib, in der seelenhaften Schoßwärme des Lebens, 
ist kein unbewußter vegetativer Prozeß, sondern ein durchfühlter seelischer Vor- 

15 Metaphysik der Kindheit (Einsiedeln 1957) 24. 



Über das Seelenleben des Kindes Jesus 411 

gang von wurzelhafter Tiefe ... So sind Mutter und Kind nicht nur physisch, son- 
dern bis in die fühlend-webenden Seelenschichten hinein eine Lebens- und Liebes- 

gemeinschaft." 
Ein derart frühes Bewußtwerden der Seele im Leib läßt sich freilich wohl kaum 

je durch Erwachsene am •Objekt" demonstrieren. Aber eine psychologisch-meta- 
physische Intuition läßt es als möglich erscheinen. Sie wirft auch Licht auf die seelisch- 
geistige Seite menschlicher Mutterschaft, vor allem auf die Mariens, deren seelische 
Gemeinschaft mit ihrem Kinde bis in die tiefste Gottverbundenheit reichte. 

Was das Wissen und Bewußtsein des Kindes Jesus von seiner eigenen personalen 
Gottzugehörigkeit angeht, so läßt sich dessen Zustandekommen am allerwenigsten 
von Funktionen leiblicher Sinne abhängig machen, so wenig wie auch das spätere 
Selbstbewußtsein Jesu. Denn dieses kann und konnte von Anfang an nur in einem 
unmittelbar geistigen Vernehmen oder •Schauen" der Wirklichkeit Gottes grün- 
den, und zwar des Dreieinigen Gottes: des Vaters, an dessen •Busen" (Joh 1, 18) 
bereits die Seele des Kindes Jesus ruhte, sich geborgen fühlte (Lk 2,49), des Heiligen 
Geistes, dessen schöpferischer Liebe bei Lukas (1,35) schon die Weckung des mensch- 
lichen Lebens Jesu und seine Zueignung an die Person des Sohnes zugeschrieben wird, 
und zumal des Sohnes selbst, des personalen Ichs, dem die ganze menschliche Existenz 

Jesu zugehörte. 

2. Primat des Geistigen im Seelenleben Jesu 

Für einen solchen auch zeitlichen Primat des Geistigen im Seelenleben Jesu vor 
jeder Sinnesreaktion sprechen noch genauer diese Überlegungen: 

Christus ist der •Anfang" (Kol 1, 18) und die Quelle alles geistlichen Lebens in 
seiner Kirche und darum der •neue Adam". Von dem ersten Adam empfangen seine 
Kinder nur ein Leben im sinnlichen Leib. Das Leben des •letzten Adam" aber ist 
•lebendigmachender Geist". Darum durfte auch schon der Lebensanfang Jesu nicht 
nicht selbst erst •das Bild des Irdischen tragen"; sein Erkenntnis- und Willensleben 
mußte sich vielmehr •vom Himmel" her entfalten (1 Kor 15, 45•49). Von daher 
entzündete sich jenes Feuer, das er auf die Erde brachte (Lk 12, 49). 

Dazu kommt eine ebenso schwerwiegende psychologische Erwägung: Nehmen wir 
an, Jesus hätte auch nur in der Frühzeit seines Seelenlebens von der bei ihm vor- 
liegenden Personeinheit mit Gott nicht in irgendeiner Weise gewußt, dann hätte 
sich bei ihm auch schon bei den ersten bewußtwerdenden Sinneseindrücken ein rein 
menschliches Ich-Bewußtsein in kindlichen Anfängen zu entwickeln begonnen, ein 
Ich-Bewußtsein, in dem er sich zwangsläufig, wie jeder von uns, für einen •auto- 
nom" existierenden Menschen gehalten hätte. Solche rein menschliche Selbsterfah- 
rung hätte ihn also irregeführt und der Tatsache seiner Einheit mit dem Vater 
widersprochen. In dem Augenblick aber, da sein Seelenleben seiner göttlichen Per- 
sonalität innegeworden wäre, hätte das nicht nur eine Aufwärts-Entwicklung, son- 
dern einen Bruch in seinem Bewußtsein bedeutet. Denn sein bisheriges eigen- 
menschliches Person-Bewußtsein hätte vergessen werden müssen, um durch das 
seiner Gottessohnschaft ersetzt zu werden. Sein Real-Ich wäre ein anderes gewor- 
den, es hätte gewechselt, und die Kontinuität seines Selbstbewußtseins wäre zerris- 



412 Rudolf Haubst 

sen. Solange also Gottes freies Wirken (•nach außen") der Seele Jesu eine bis in 
deren innerstes Bewußtsein hineinwirkende direkte Kenntnis ihrer metaphysisch 
personalen Subsistenz im Sohne des Vaters nicht ermöglichte, hätte Jesus im Irrtum 
über sein wahres Wesen leben müssen. Und der Offenbarer des Vaters, in dem •alle 
Schätze der Weisheit und Erkenntnis verborgen sind" (Kol 2, 3), hätte im Wider- 
spruch dazu von seinem eigenen Person-Selbst weniger gewußt als jeder andere 
Mensch16. 

Für unsere Frage ergibt sich daraus: Jesus mußte schon längst vor der Zeit, da 
sonst ein Kind •ich" sagen kann, nämlich schon bei den ersten Regungen seines (gei- 
stigen) Bewußtsein im Leibe, einen direkten Zugang zu einem sein ganzes Erkennt- 
nisleben klar und mit aller Bestimmtheit prägenden •Schauen" seiner göttlichen 
Person haben. Der Hebräerbrief ergänzt das dahin, daß dieses gnadenhaft geweckte 
Wissen und Bewußtsein in der Seele Jesu auch schon •bei seinem Eintritt in die 
Welt" wenigstens im großen und ganzen den Auftrag mitumfaßte, den zu erfüllen 
er gesandt war17. 

3. Noch einmal Bedenken und deren Lösung 

Doch nun erheben sich Bedenken und Denkschwierigkeiten dieser Art: Wie ver- 
einbart sich eine schon im frühesten Kindheitsstadium in der Seele Jesu vorhandene 
Gottschau mit dem sich doch erst allmählich entfaltenden Seelenleben des Kindes? 
War Jesus demnach nie eigentlich Kind? Und wenn er schon aus der Gottanschauung 
•alles wußte", wie war dann bei ihm noch das besagte echt-empirische Erkennen 
möglich? Wurden dann nicht sogar schon seine Fragen, sein Erstaunen, ja auch 
Freude und Trauer doketisch, unechter Schein? Und noch mehr: wurde damit nicht 
das Bewußtsein Jesu selbst so sehr dem Geschehen um ihn und an ihm, auch seinem 
eigenen Wirken und Erleiden auf Erden entfremdet, daß er daran gar nicht mehr 
mit einem menschlichen Existenzerleben, mit Freude und Leid oder einer •Betrüb- 
nis bis zum Tode" (Mk 14, 34) teilnehmen konnte? Und war darum alles in allem 
das geistige Leben Jesu nicht eher das eines Engels, der sogleich im Vollbesitz rein 
geistiger Kräfte geschaffen wurde, als das eines in allmählicher Lebensentfaltung 
begriffenen irdischen Menschen? 

Diese Fragen müssen von einer eng an der Heiligen Schrift orientierten Dogmatik 
ernster genommen werden als von jenen Scholastikern, denen die geistig-geistliche 
Vollkommenheit (spiritualis perfectio) des Verstandes- und Willenslebens Jesu von 
Anfang an schon über jedes Wachsen und Zunehmen hinaus zu sein schien18. Darum 
ist nun bei dem Pilger Jesus auch nach der Art und Möglichkeit der Vereinbarkeit 
und Verbundenheit von gnadenhafter Gottschau und empirischem Wissensgewinn 
innerhalb ein und desselben Bewußtseins zu fragen. Eine solche Vereinbarkeit wird 
wohl nur dann verständlich, wenn man bei aller Vollkommenheit des unmittelbaren 

16 Auf die subtilere Frage, ob Jesus in seiner menschlichen Seele auch ein vordergründig- 
menschliches •ich" erlebte, braucht hier nicht eingegangen zu werden. 

17 So unumgänglich die Annahme einer unmittelbaren Gottanschauung schon im irdischen 
Leben Jesu ist, so störend und unannehmbar scheint dem Vf. die zusätzliche Lehre einer 
von Anfang an fertig ausgeprägten scientia infusa, die im 13. Jahrhundert aufkam. Vgl. 
Gottanschauung usw. 392•400. 

18 Vgl. z. B. Thomas v. Aq., S. theol. III q. 34, a. 2 c. 



Über das Seelenleben des Kindes Jesus 413 

Gottsdiauens Jesu schon auf Erden dennoch eine gewisse extensive und intensive 
Entfaltbarkeit und Steigerung des Seelenlebens in den folgenden drei Dimensionen 
annimmt: 

a) Schon der hl. Bonaventura hat scharfsinnig aufgezeigt, daß die •Erkenntnis im 
Wort" auch in der Seele Jesu, zumal während seines Erdenlebens, kein hier und 
jetzt erschöpfendes gleichzeitiges und unbewegliches Erfassen aller, auch der klein- 
sten Vorgänge in der Welt zu besagen braucht, sondern nur das Schauen dessen, was 
jeweils der Vater ihm zeigte. Dabei konnten das sinnenhafte Sehen und Hören und 
Beobachten sowie auch das schlußfolgernde Denken Jesu unverkürzt ihre natürliche 
Funktion und Aufgabe behalten, nur fand kraft der Schau auch sein Denken eine 
höhere Vollendung19. Infolgedessen konnten und mußten das natürliche Erfahrungs- 
wissen sowie der aktuelle Inhalt seines Schauens im Bewußtsein Jesu in innerer 
Verbindung stehen. Denn wie wären sonst z. B. die Enthüllung des Geheimnisses 
der Heiligsten Dreifaltigkeit in menschlichen Worten und Analogien und die 
anschaulichen Gleichnisreden Jesu über das Himmelreich möglich gewesen? In der 
Einheit des Bewußtseins Jesu begegneten mithin Himmel und Erde auf eine einzig- 
artige Weise. Aber sein menschliches Bewußtsein brauchte darum doch nur soviel 
lebendiges Schau- und Erfahrungswissen zu umfassen, als es sein Amt des Offen- 
barers und sein Heilswirken erforderten. 

b) Die innige Liebe Jesu zum Vater und seine Hingabe an ihn lassen erkennen, 
daß die unmittelbare Nähe zu diesem für ihn auch schon höchste Seligkeit war. Den- 
noch dürfte es zu weit gehen, wenn man die Gottschau Christi auf Erden ohne Ein- 
schränkung mit der visio beata nach seiner Verherrlichung gleichsetzt. Die tiefe Um- 
wandlung seiner auf die Erlösung hingerichteten Existenzweise durch Tod und Auf- 
erstehung hindurch wäre damit kaum genügend berücksichtigt. Darum scheint diese 
Unterscheidung angebracht: Die volle Seligkeit des Gottsdiauens überströmt Jesus 
erst in der Verklärung; im Zustand seiner Erniedrigung und des Leidens aber 
empfing er als der •Knecht Jahwes" auch aus seinem Gottschauen nur jeweils soviel 
an himmlischem Glück und Trost, als dem Erlösungsratschluß Gottes entsprach und 
den Sühnecharakter seines Erdenlebens nicht beeinträchtigte. 

c) Bei aller noch so hohen Erhebung und Begnadung der Seele ist dennoch fest- 
zuhalten, daß Jesus nicht weniger Kind war als andere Kinder. Denn die Gnade 
zerstört die Natur nicht, sondern vollendet sie, und auch das Kindheitsstadium 
gehört zur naturhaften Entfaltung des Menschenlebens. Das Kindsein Jesu war schon 
angenommen und durchdrungen von der liebehauchenden Weisheit des Sohnes Got- 
tes selbst. Aber auch das Glorienlicht brauchte die natürlichen Formen seines kind- 
lichen Seelenlebens nicht aufzuheben. Es bewirkte eben das Gottschauen dieses Kin- 
des. Es konnte darum auch die kindlichen Züge seines Erkennens und Verhaltens 
in ihrer Weise vervollkommnen und adeln, ohne sie zur Erstarrung zu bringen, wie 
auch die Zartheit seines Empfindens und die Zärtlichkeit gegenüber seiner Mutter 
keineswegs geringer gewesen zu sein brauchen als bei andern Kindern20. 

19 Vgl. Die Gottanschauung usw. 402•411. 
20 In diesem Zusammenhang meldet sich vor allem auch die Frage, inwiefern Jesus an- 

gesichts der Gottanschauung wirklich habe schlafen können (Mk 4, 38 par). Das erscheint bei 
der Einheit des Bewußtseins (trotz aller •Schichtenpsychologie") dann unmöglich, wenn man 
das •continenter perpetuoque" der Enzyklika •Mystici corporis" (s. oben II, 3) so übersetzt, 



414 Rudolf Haubst 

IV. 

Das Verhalten des Jesuskindes in der Krippe 

Wie mag sich also das Kind Jesus in der Krippe • um nun zu unserer Anfangs- 
frage zurückzukehren • zu den Hirten oder den Magiern, die es verehrten, verhal- 
ten haben? Was lassen uns die Schrift und unser theologisches Christusverständnis 
darüber vermuten? 

1. Thomas von Aquin hat dieser Frage bereits einen eigenen Artikel seiner Theo- 
logischen Summe21 gewidmet unter der Überschrift: •Mußte Christus seine Geburt 
an sich selbst (per se ipsum) kundtun?" Seine Antwort darauf zeugt von einer auch 
heute noch vorbildlichen Nüchternheit gläubigen Denkens. Mit Entschiedenheit wen- 
det er sich gegen apokryphe Wundergeschichten über die Kindheit Jesu und hält 
diesen, wie schon Chrysostomus, das Schriftwort (Job. 2, 11) entgegen, daß Jesus zu 
Kana sein erstes Wunder wirkte. Er selbst läßt sich von einem Satz Papst Leos d. Gr. 
leiten, nach dem die Weisen an dem Knaben Jesus •nichts von dem allgemeinen 
Verhalten der Kinder Abweichendes" sahen, und begründet das heilgeschichtlich so: 
Christus kam als Erlöser in menschlicher Schwäche, und •seine Geburt mußte so 
kundgemacht werden, daß der Erweis seiner Gottheit den Glauben an (die Echtheit) 
seine(r) Menschennatur nicht in Frage stellte ... Deshalb tat Christus seine Geburt 
(als die des Sohnes Gottes) nicht an sich selbst kund, sondern durch Geschöpfe" (wie 
den Stern und die Engel)22. 

2. Erinnern wir uns hier aber auch an die Worte Pius' XII.23, nach denen das 
Kind Jesus sogar schon vor der Geburt alle künftigen •Glieder seines mystischen 
Leibes beständig und immerzu gegenwärtig hatte und mit seiner heilbringenden 
Liebe umfing". In diese Liebe waren auch die Hirten und Weisen eingeschlossen, 
die als erste zur Verehrung des neugeborenen Heilands und Königs kamen. Das Kind 
wußte mit dem gnadenhaft ihm geschenkten Wissen nicht nur, was deren Kommen 
und Verehrung bedeutete; es selbst rief und führte auch schon mit seiner Erlöser- 
gnade den Glauben dieser Männer an die Krippe und schenkte ihrem Heilsverlan- 
gen so •übergroße Freude" (Mt 2, 10), daß sie •Gott lobten und priesen" (Lk 2, 20). 

Daß Jesus sich dennoch vor deren Augen ganz als Kind verhielt, entspricht seiner 
Selbstentäußerung. Er erniedrigte sich, der menschlichen Existenzweise entsprechend, 
die er angenommen hatte, freiwillig auch in die Schwäche und Unscheinbarkeit eines 

daß Jesus alle Glieder seines mystischen Leibes •unablässig und jeden Augenblick" gegen- 
wärtig gewesen seien. Denn das ist kaum anders als von einer ununterbrochenen aktuellen 
Präsenz im wachen Bewußtsein zu verstehen. Ohne Schwierigkeit läßt sich jedoch ein wirk- 
liches Schlafen mit einer nur habituellen Permanenz der Gottanschauung Jesu in Einklang 
bringen, die zudem im Hinblick auf die Erlösung in seinem irdischen Leben keineswegs im- 
mer im Vollzug zu sein brauchte. Ähnlich, wie auch bei jedem Menschen ein habituelles Be- 
wußtsein seiner selbst von der Selbsterfahrung in bewußten Akten zu unterscheiden ist. 

21 III qu. 36, a 4. 
22 Denselben Weg schlägt neuerdings St. G r ü n , Unsere Predigt in Krise und Erneuerung 

(Anzeiger f. d. kath. Geistlichkeit 1960, S. 248 u. 252) ein: •Fragen wir die Exegese, die wir 
vor jeder Predigt als erste Autorität über den Schriftsinn des zu verkündenden Gotteswor- 
tes befragen sollen, ob sie die Epiphanieperikope als einen Epiphaniebericht anerkenne, so 
verneint sie das klipp und klar". •Wie majestätisch ist der Herold, den er schickt: einen Wel- 
tenkörper, sein Symbol, das Licht, auf das die Epistel und Isaias 9,1 hinweisen". Grün stützt 
sich auf Elp. Pax •Epiphania" (München 1955). 

2S Vgl. oben II, 3. 



Über das Seelenleben des Kindes Jesus 415 

Kindes und fügte sich mit zunehmendem Alter in kindlichem Gehorsam in das 
Familienleben von Nazareth ein. •Die Stunde" seiner Selbstoffenbarung war •noch 
nicht gekommen". Aber die Erfüllung des göttlichen Erlösungswillens hatte das 
Kind mit dem Namen •Gott erlöst" schon von Anfang an auf sich genommen. 

3. Welchen Sinn hat nun aber für den heutigen Christen die Verehrung des Kin- 
des Jesus. Keine Frage: Jesus war schon in der Krippe im Hinblick auf sein gött- 
liches Person-Ich im vollsten Sinne anzubeten. Ist es aber nicht eine falsche Gebets- 
sprache, wenn wir heute angeleitet werden, Christus im Geheimnis seiner Geburt 
als •göttliches Kind" oder gar als •neugeborener Heiland" anzureden? Ist das nicht 
ein Anachronismus, der der Wahrheit widerspricht, daß Jesus nach Vollendung 
seines irdischen Daseins ein für allemal in der Herrlichkeit Gottes des Vaters ist? 

Doch wir neigen heute vielleicht vorschnell dazu, dies als eine schiefe •Als-ob"- 
Haltung abzutun. Ist doch die Heilsbedeutung der Geburt und der •heiligen Kind- 
heit" Jesu überzeitlich. Darum verdienen es auch diese Geheimnisse für alle Zeit, 
daß der Christ sie sich vergegenwärtigt, je nach dem Maße des Verständnisses und 
der Innerlichkeit beschaulichen Betens, die ihm gegeben ist, auch sogar bis zu dem 
Grade, daß die historische Distanz im Bewußtsein schwindet, indem das ein für 
allemal Geschehene wie gleichzeitig erlebt wird24. 

Jedenfalls lehrt die Kirche uns noch heute in der Weihnachtszeit, Christus mit 
besonderem Hinblick auf seine Geburt und Kindheit zu verehren und anzubeten. Mit 
vollem Recht! Denn einmal ist im jenseitigen, erhöhten Herrn die ganze irdische 
Geschichte Christi •aufgehoben"; zum anderen sind die Heilsgeheimnisse seiner 
Geburt und Kindheit, sowie seine •Gnade", •Güte und Menschenfreundlichkeit" 
(Tit 2,11; 3~4) immer noch wirksam, schon in der Seele des getauften Kindes, aber 
auch in den Herzen aller, die •Kinder" Gottes heißen und es sind, der •Brüder" und 
•Schwestern" Jesu, die er in stillem Wachstum seines in ihnen verborgenen Lebens 
seinem Mannestum, dem •Vollmaß seines Alters" (Eph 4, 13) entgegenreifen läßt. 

Die Meditation der von der Heiligen Schrift berichteten Weihnachtsereignisse 
kann an fruchtbarer Tiefe und persönlicher Innigkeit gewinnen, wenn wir in ihnen 
nicht nur unpersönliche Vorgänge sehen, die das Kind Jesus lediglich passiv betrafen, 
sondern ein bereits von diesem Kind bewußt und frei bejahtes Erleben und Erleiden, 
die es schon bei seinem Eintritt in die Welt um der erlösungsbedürftigen Menschheit 
willen und auch im Hinblick auf uns auf sich nahm. 

24 Vgl. W. Bertrams, Die Gleichzeitigkeit des betenden Christen mit den Geheim- 
nissen des Lebens Jesu: Geist u. Leben 24 (1951) 414ff. 




