Der Geist des Prado

Der ehrwiirdige Antoine Chevrier und seine Sendung in unserer Zeit

Von Franz Hillig SJ, Miinchen

Eine Jahrhundertfeier ist der duflere Anlafi, wenn sich neuerlich Publikationen
mit Pére Chevrier befassen: genau vor hundert Jahren, am 10. Dezember 1860
erwarb er den ,Prado“, und damit erhielt seine Grindung das Firmenschild, unter
dem sie seither 1duft. Bei uns in Deutschland ist Antoine Chevrier kaum bekannt. Er
ist weder unter den ,Helden und Heiligen“ Hiimmelers anzutreffen noch im ,,Gro-
Ben Herder“. Das neue Kirchenlexikon bringt tiber ihn ganze sieben (bzw. zwdlf)
Zeilen (iibrigens mit z. T. unrichtigen Daten). Dabei gewinnt sein Werk nicht nur
immer mehr an Ausdehnung, sondern vor allem auch an innerer Bedeutung und
beginnt neuerdings auch greifbar nach Deutschland hineinzuwirken.

I.
Das Leben

Antoine Chevriert hat von 1826 — 1879 gelebt. Zum Vergleich seien die Lebens-
daten Adolf Kolpings angefithrt: 1813 — 1865. Beide Priester wurden ungefdhr
gleich alt und lebten unter denselben Zeitverhdltnissen. Beide horten aus der Not
des Industrieproletariats den Anruf Gottes heraus. Dabei ist es lehrreich zubeobach-
ten, wie verschieden bei aller Verwandtschaft das Kolpingwerk und die Welt des
Prado sich gestalteten.

Lyon ist Chevriers Geburtsstadt und bleibt Zeit seines Lebens sein Wirkungsfeld.
Lyon als Industriestadt hat ihn entscheidend geprégt. Es hat sich in seinem Lebens-
weg und Lebenswerk aber auch wieder als das ,,mystische Lyon“ bewihrt. Stets war
in dieser uralten Kelten- und Romersiedlung (dem alten Lugdunum mit seinem
Forum vetus — Fourviére) eine eigene, tiefe Religiositit, ja ein mystisches Schwir-
mertum mit urchristlich-revolutioniren Neigungen lebendig. Petrus Waldes stammt
aus Lyon, und seine Anhinger sind als die ,Armen von Lyon“ in die Geschichte
eingegangen. Aber Lyoner sind auch die Ordensstifter Jean Claude Colin, Marcel-
lin Champagnat und die um die Weltmission verdiente Pauline Jaricot. Auch an
den 1949 verstorbenen Pére Remillieux, Pfarrer von Sankt Alban, Lyon, sei erinnert.

Die Eltern waren kleine Leute; der Vater ochne Relief. Offenbar hatte die Mutter,
die als Arbeiterin in der Seidenindustrie begonnen hatte und spiter ein eigenes

1 Antoine Chevrier, Le Uéritable Disciple de Notre-Seigneur Jésus-Christ. Lyon
1924, Vitte (zitiert VD). — C. Chambost, Le Uénérable Antoine Chevrier. Lyon 1920,
Vitte. — A. Lestra, Le Pére Chevrier (Collection Notre Clergé). Paris 1935, Flammarion.
— H. Waltz, Un Pauvre parmi nous. Le Pére Chevrier. Paris 1947, Les Editions du
Cerf. — P.Berthelon, Le Message du Pére Chevrier. Le Puy 1960, Editions Xavier
Mappus. — Collection Prado, L’Institut des Prétres du Prado. Lyon 1959, Prado-Edition-
Librairie. — A. Ancel, Essai sur la Spiritualité du Pére Chevrier (Extrait de ,La Vie Spi-
rituelle® juillet-aofit et octobre 1935). — J. Folliet, Le Message du P. Chevrier aux laics
de notre temps (Extrait de la Revue Le Prado). o. J.



Der Geist des Prado 417

bescheidenes Atelier betrieb, das Heft in der Hand. Sie verband mit echter From-
migkeit einen resoluten Hausfrauenverstand, der sich mehr als einmal als Wider-
stand in Chevriers Leben einschalten sollte. Sie nahm ihren Einzigen jedenfalls in
eine harte Schule. Er mufite ihr, auch noch als Gymnasiast, bei der Arbeit fest zur
Hand gehen.

Es ist fir Chevriers Art bezeichnend, dafl er, obwohl fiir das Priestertum geradezu
préidestiniert, nie an den geistlichen Stand dachte. Er war wohl viel zu bescheiden
dazu. Als aber ein Kaplan den Vierzehnjahrigen auf den Priesterberuf hinwies,
ging er sogleich freudig darauf ein. Das war im Jahre 1840 — Zehn Jahre spiter,
am 25. Mai 1850, wurde Abbé Chevrier zum Priester geweiht. Sein erstes Wirkungs-
feld wurde die Sankt-Andreas-Pfarrei im Lyoner Arbeitervorort La Guillotiére.
Zwei Dinge verdienen im Hinblick auf die kommende Entwicklung hervorgehoben
zu werden: einmal, dafl Chevrier sich einen Kapuziner zum geistlichen Vater erwahlt:
sodann daf} er nach finfjahriger Kaplanstitigkeit am Ende seiner Krafte ist. Er hat
sich so verausgabt, daf} er einen Erholungsurlaub antreten mufl.

Whufliten die Pfarrkinder von Sankt-Andreas langst, einen wie eifrigen und
selbstlosen Vikar sie an Abbé Chevrier besaflen, so stellte die Hochwasserkatastrophe
vom Mai 1856 seinen Mut und seine Opferbereitschaft in das hellste Licht. Drei Tage
und drei Nachte arbeitete damals Abbé Chevrier mit seinen Mitbriiddern zusammen
unermiidlich im Rettungsdienst, bis die Fluten der Rhéne endlich zuriickgingen.

Doch das Jahr 1856 sollte noch aus einem ganz andern Grund ein Entscheidungs-
jahr seines ganzen Lebens werden: es wurde durch Gottes Gnade das Jahr seiner
,Bekehrung“. Nicht als ob er vorher schlecht gewesen wire. Im Gegenteil: Abbé
Chevrier war ein eifriger Priester. Er hatte die strenge Lebensordnung des Seminars
auch als Vikar beibebalten; er hatte sich mit groffem Eifer in die Seelsorge geworfen
und schenkte bereits damals alles, was man ihm gab, so grofiziigig an seine Armen
weiter, dafl er deswegen mit seiner Mutter zusammenstiel. Aber es gibt (nach Lalle-
mant) eine ,zweite Bekehrung®, und der Fall Chevrier kann geradezu als ein Muster-
beispiel dafiir stehen, wie eine solche sich darstellt. Es war zur Weihnacht 1856.
Chevrier hatte die Mitternachtsmesse gefeiert und verharrte vor der Krippe im
Gebet. Sein Geist war erfiillt von der Stelle bei Johannes: ,Und das Wort ist Fleisch
geworden.“ Aus den Andeutungen, die er spiter dariiber machte, wissen wir, dafl er
dabei iiberwaltigt wurde von der Herablassung und Armut unseres Herrn. ,Da habe
ich den EntschluBl gefaflt, alles zu verlassen und so arm wie méglich zu leben. Ich
habe mir gesagt: der Sohn Gottes ist auf die Welt herabgestiegen, um die Menschen
zu retten und die Siinder zu bekehren. Aber was sehen wir? Die Menschen fahren
fort, sich in die Verdammnis zu stiirzen. Da habe ich mich entschlossen, unserm Herrn
Jesus Christus niher nachzufolgen, um mich fahiger zu machen, wirksam am Heil
der Seelen zu arbeiten.®

Er blieb, bis der Morgen graute, vor der Krippe knien. Eine grofRe innere Hellig-
keit und Freude erfiillte ihn. Er war wie verwandelt. Und wenn wir heute auf sein
Leben zuriikschauen, dann erscheint unbezweifelbar, dafl ihn in jener Weihnacht
Gottes Gnade und Gottes Ruf getroffen hat. Aber konnte er damals dessen sicher
sein? Und wenn aunch, was sollte dieser Gnadenimpuls konkret fiir sein weiteres
Leben bedeuten? Pater Bruno, der Kapuziner, dessen Leitung er sich unterstellt



418 Franz Hillig

hatte, befand sich in Rom. So suchte Abbé Chevrier seine priesterlichen Ratgeber
- aus der Seminarzeit auf. Anschliefend begab er sich in das nahe Ars, das ja nur
33 km nérdlick von Lyon liegt.

Jean-Maria Vianney, der Pfarrer von Ars, den wir heute als Heiligen verehren,
war lingst der Zielpunkt unabsehbarer Pilgerscharen. Nun kniete Abbé Chevrier
vor dem Siebzigjéhrigen. ,Mein Vater, sagte er zu ihm, ,stindig stehen mir die
Worte des Evangeliums vor der Seele: ,Wenn du vollkommen sein willst, geh hin,
" verkaufe alles, was du hast, und gib den Erlés den Armen. Dann komm und folge
mir nach. Und: wer nicht allem entsagt was er besitzt, kann mein Jiinger nicht
sein.* Mir scheint, Gott ruft mich zu solchem Leben der Armut und der vollkom-
menen Nachfolge; und doch méchte ich der Pfarrseelsorge nicht entsagen. Wire das
nicht, so zOgerte ich nicht, in einen Orden einzutreten.“

Was hat Vianney dem jungen Mitbruder geantwortet? War es nicht genau das
Verlangen seines eigenen Lebens: heilig zu leben wie die Monche in den strengen
Orden und doch Pfarrer zu bleiben ,an coeur des masses — mitten in der Welt“?
Ein zweiter Besuch Chevriers in Ars befestigte seinen Entschluf. Er gab die Kaplan-
stelle in Sankt-Andreas auf und iibernahm die Seelsorge in der sogenannten Cité de
I'‘Enfant- Jésus. Dahinter stand nun wieder eine echt Lyoner ,mystische“ Geschichte.
Ein reicher Seidenfabrikant der Stadt, Camille Rambaud, mit einem Jahreseinkom-
men von 200 000 Franken, hatte wenige Jahre zuvor auf seinen ganzen Reichtum
verzichtet, war in Armut als Laie zu den Armen gezogen, um ihnen Christus zu ver-
kiinden. (Wie ibrigens in unsern Tagen wiederum der Sohn eines reichen Lyoner
Fabrikanten genau das Gleiche tat: der beriihmte Apostel der Pariser Obdachlosen:
Abbé Pierre). Mit einem begiiterten Freund zusammen, der sich ihm angeschlossen
hatte, begriindete Rambaud eine Art Arbeitersiedlung. In ihrem Rahmen kiimmerte
sich Chevrier, der von nun an allgemein Pére Chevrier genannt wurde, vor allem
um die Vorbereitung armer Kinder auf die Erste Kommunion. Rambaud seinerseits
war ganz von Bauplinen erfiillt. Es zeigte sich immer deutlicher, dafl die Ziele der
beiden Manner nicht zueinander stimmten. Aber noch immer zégerte Chevrier. Wo-
hin wollte er sich wenden?

Oft war Chevrier ratlos und ergebnislos durch die Stadt gestreift, da wurde er
eines Tages von einem groflen Schild geradezu fasziniert. Es hing vor einem Ball-
saal, der in keinem guten Ruf stand, dem ,Prado“ und das Schild hief: ,Zu verkau-
fen oder zu vermieten!“ Chevrier griff kurzentschlossen zu. Im ,Prado® sollte end-
lich Gestalt werden, was er an unbestimmten und doch so dringenden Plinen in sich
trug. Die Anfinge sind denkbar primitiv. Eine Kapelle wird eingerichtet. Zur
Rechten werden die Médchen untergebracht, zur Linken die Knaben. Es sind arme,
verwahrloste Kinder, die sonst niemand auf die Erstkommunion vorbereitet. Sie
blieben jeweils einige Monate. Nach dem Empfang der heiligen Kommunion mach-
ten sie den Nadchriickenden Platz.

Aber die Kommunionvorbereitung war nur der Ansatzpunkt. Pére Chevrier sah
weiter. Die siebenjéhrige Erfahrung seiner Kaplansjahre und die vier Jahre an der
Cité hatten in ihm die Erkenntnis reifen lassen, wie tragisch die Arbeiterklasse von
der Seelsorge getrennt blieb. Es war die Zeit der Restauration. Der Kirche und dem
Klerus ging es materiell gut, viel zu gut, meinte Chevrier. Die Priester waren in



Der Geist des Prado 419 '

Gefahr, bourgeois zu werden. Wenn er so leidenschaftlich und radikal fiir ein prie-
sterliches Leben in Armut eintrat, dann war das nicht nur Mystik der Christusnach-
folge, es war auch die klare und wahrhaft seiner Zeit vorauseilende Erkenntnis, daf}
eine reiche Kirche und ein in biirgerlicher Sattheit und Selbstgeniigsamkeit dahin-
lebender Klerus unglaubhaft wirkten und die christliche Botschaft beim erschreckend
anwachsenden und verhetzten Proletariat gar nicht mehr ankam.

So war es Chevrier hochwillkommen, als man ihm und den priesterlichen Ge-
hilfen, die samt einigen opferbereiten Frauen zum Werk des Prado gestoflen waren,
eine ausgesprochene Arbeiterpfarrei in der nahen Bannmeile anbot: die Pfarrei
»zur Windmiihle“. Auch der Prado selbst war immer mehr zu einem Seelsorgszen-
trum fiir die arme Bevilkerung geworden. Wie stellt sich seine Seelsorgsmethode
dar? Chevrier hatte eine Abneigung gegen grofle, feierliche Predigten. Sein Feld
war der schlichte Glaubensunterricht, die tagliche Katechese. Dazu kam der tigliche
Rosenkranz mit Erkldrungen und ebenso der mit religiéser Unterweisung verbun-
dene tigliche Kreuzweg. Zahlreiche billige, aber die einfachen Leute ansprechende
Bilder und Statuen sollten den Glauben veranschaulichen helfen. Alle seelsorgliche
Bemiihung gipfelte in einer lebendigen, aktiven Teilnahme an heiligen MefSopfer
und der haufigen heiligen Kommunion, wenn man hierbei auch nicht unsern heutigen
liturgischen Stil erwarten darf,

Geldforderungen fur geistliche Funktionen wurden im Prado und in der ,Wind-
mithlenpfarrei grundsitzlich nicht erhoben. Die Leute sahen zudem die duflerste
Armut, in der Pére Chevrier und seine Helfer lebten. Die Gebefreudigkeit und der
Opfergeist gerade der kleinen Leute bewihrte sich auch hier wieder. Aber Chevrier
schreckte auch nicht davor zuriick, an den Kirchentiiren Lyons bettelnd zu stehen
oder zu knien, was ihm, zumal in den ersten Jahren, da er und sein Werk noch wenig
bekannt war, manche Verdemiitigung eintrug.

Langsam fafite das begonnene Werk Wurzel, wenn es auch an Mifitrauen und
Ubelwollen, nicht zuletzt beim Klerus, nicht fehlte. Bald waren die Riumlichkeiten
zu klein. Unter schlimmen Geldsorgen mufite gebaut werden. Aber Chevrier trug
sich seit langem noch mit ganz anderen Plinen. Die Zeit rief nach einer neuen Form
des Klerus: nach Priestern, die in Armut lebten, um den Armen die Frohbotschaft
zu verkiinden. Was er hier im Prado sozusagen auf einer isolierten Versuchsstation
ausprobierte, das sollte in weite Kreise des Klerus ausstrahlen, ganz davon zu
schweigen, dafl der Prado selbst Mitarbeiter und Nachwuchskrifte dringend bend-
tigte. So lag es nahe, an eigene Ausbildungsstitten fiir Priester in seinem Geist zu
denken.

Im Jahre 1865 entstcht eine Lateinschule fiir Priesterberufe. Thre theologischen
Studien machen die jungen Leute am Priesterseminar der Didzese. 1876 kann
Chevrier die ersten vier aus seiner Schule hervorgegangenen Diakone zur Priester-
weihe nach Rom schicken. Es fehlt nicht an bitteren Riickschligen: der Weihbischof
von Lyon lehnte die Bitte des Griinders ab, der Gemeinschaft die offizielle
Anerkennung zu gewihren. Sein Schiller und Mitarbeiter Jaricot geht zu den
Trappisten. Von den vier Neugeweihten bittet einer, in die Kartause, ein anderer in
die afrikanischen Missionen gehen zu diirfen. Das ist ein Jahr vor seinem Tod! Es
sieht so aus, als ob das ganze Werk des Prado noch zu seinen Lebzeiten auffliegen



420 Franz Hillig

sollte. Der Brief, den er seinem priesterlichen Freund in die Trappe schreibt, ist wie
ein Aufschrei: ,lkr Beispiel trigt ja wunderbare Friichte! Wenn das so weitergehit,
werde ich die Herrn Lateinschiiler bitten, in ein Seminar zu gehen, und fiir die Kom-
munionkinder kann ich auch keine Uerantwortung iibernehmen. Gott hat mir Gekhil-
fen gegeben; er nimmt sie mir wieder; sein Name sei gepriesen! Ihr sagt mir alle,
dafl er keinen Menschen braucht fiir sein Werk. Natiirlich stimmt das! Ich sage mir,
dann wird er halt nach uns andere schicken; das ist meine einzige Hoffnung. Denn
trotz allem gibe es mir einen Stich ins Herz, den Prado verlassen und ohne Kinder
zu sehen. Geht nur alle fort und betet und tut Bufle in eurem Kloster! Es tut mir
nur leid, daf ich nicht auch dahin gehen kann. Leb wokhl, lieber Freund, bete fiir
mich. Ich glaubte, ein Werk hingestellt zu haben, und ich sehe, es war nichts. Ihr
Bruder im Herrn, den man am Kreuz allein gelassen hat.“ Die Krise ging voriiber.
Jaricot kam zuriick, und die beiden andern blicben dann doch dem Prado tren.

Chevrier, ein Mann von grofier, imponierender Erscheinung, hatte nie eine starke
Gesundheit gehabt. Die ununterbrochene Aufopferung in der Seelsorge der Armen
und der Jugend, der Kampf um Anerkennung seines Lebenswerkes, die driickende
Sorge um die nackte Existenz der Kinder und der Mitarbeiter, das Leben in gewollt
primitiver Behausung, die freiwilligen Entbehrungen und die Bufistrenge, die er
seinem Korper zumutete: das alles hatte seine Krafte frithzeitig aufgebraucht. Ein
Jahr lang schleppte er sich schwer leidend dahin. Der Krankheitshericht spricht von
Lungenleiden und Magengeschwiir und davon, dafl er schlieflich regelrecht ver-
hungert ist. Chevrier hatte sich nach Limonest zuriickgezogen. Am 29. September
1879 léfit er sich in den Prado zuriickbringen. Der Prado ist die Stitte seines Wir-
kens, er ist das Symbol seiner Sendung. Im Prado will er sterben. Am 2. Oktober
hauchte er dort inmitten der Seinen seine Seele aus. Er war 53 Jahre und 5 Monate alt.

sDieser wahrhaft Arme, dieser wahrhaft Demiitige und wahrhaft Giitige“, so
sagte der Bischof von Annecy, ,hatte all das getan, wovon man im Leben der grofi-
ten Heiligen liest.“ So ist es nicht verwunderlich, daff das glaubige Volk, Priester
und Bischofe darauf drangten, daff dem Verstorbenen die Ehre der Altire zuteil
wiirde. Am 4. September 1897 wurde der Bischofliche und am 11. Juni 1913 der
Piapstliche Prozefl erdffnet und dem Grinder des Prado der Titel ehrwiirdig
zuerkannt. Schon vorher war die Rechtgldubigkeit seiner Schriften ausgesprochen
worden. Am 16. Januar 1953 endlich hat die Ritenkongregation die Tugenden
Chevriers fiir heroisch erklart. Das ist zur Zeit der Stand seiner Caunsa.

Inzwischen ist sein Werk langsam aber stetig gewachsen. 1922 zihlte der Prado,
wie man kurz die Priestergemeinschaft Abbé Chevriers nennt, 32 Priester, 1940
waren es 60 und im Jahre 1950 221 Professen, 39 Novizen und 64 Postulanten. Die
jlingsten uns zugénglichen Zahlen sind die vom 1. Januar 1960: 610 Priester (davon
99 Postulanten); der Zuwachs betrdgt im Vergleich zum Vorjahr 26. Diese Priester
gehdren 88 verschiedenen Didzesen an. Ferner 79 Seminaristen, 19 Briider und 12
Briidernovizen, bzw. Postulanten. Der Prado ziahlt 202 Schwestern mit 40 Postulan-
tinnen und Novizinnen. Die Verbreitung reicht weit itber Frankreich hinaus. Mit Er-
laubnis ihrer zustindigen Bischéfe wirken Priester des Prado in Afrika, in Japan
und Chile. Einige Di6zesan-Gemeinschaften beginnen sich in der Schweiz und in
Belgien zu bilden. Dasselbe gilt fiir Marokko und die Kleinen Antillen; erste An-



Der Geist des Prado 421

satze zu solchen Gemeinschaften in Viet-Nam und im Nahen Orient. Am 28. De-
zember 1959 wurde dem Prado in der Bannmeile Roms eine Pfarrei anvertraut; es
ist die erste Pfarrkirche Roms, die dem hl. Pfarrer von Ars geweiht ist (wir erinnern
uns der engen Beziehung Chevriers zum hl. J. B. Vianney). Die Séhne Chevriers
arbeiten zum iiberwiegenden Teil in der Pfarrseelsorge, aber auch als Katecheten,
als Seelsorger unter den Arbeitern und der Arbeiterjugend.

Wichtig fiir die Gemeinschaften desPrado wurde die Verdffentlichung der Aposto-
lischen Konstitution Provida Mater Ecclesia vom 2. Februar 1947, durch die die
Weltlichen Institute ihren kirchenrechtlichen Status erhielten. Die Priestergemein-
schaft des Prado hatte bisher in keine der bestehenden kirchlichen Formen hinein-
gepafit; die Form eines Sikularinstituts dagegen war geradezu wie geschaffen, den
Planen Chevriers konkrete Moglichkeiten zu bieten. Sie erlaubt, Dinge zu vereinen,
die bislang unvereinbar schienen: dem Evangelium gemifl ein Leben christlicher
Vollkommenheit zu fithren und doch in der Welt zu bleiben; in der Gesamtleitung
des Instituts, das lingst {iberditzesan arbeitete, direkt vom Heiligen Stuhl abzuhan-
gen und doch gleichzeitig den ortlichen Gemeinschaften der jeweiligen Diézese anzu-
gehoren und dem Ortsbischof zu unterstehen. Seit Februar 1957 lebt der Prado als
Weltliches Institut pipstlichen Rechtes.

II.
Der Geist des Prado

Der Geist des Prado ist der Geist Chevriers, und der Geist Chevriers kann zum
guten Teil und am eindrucksvollsten von seinem Leben abgelesen werden. Immer-
hin gibt es noch andere Zeugnisse, die beim Versuch einer Synthese beriicksichtigt
werden miifiten. Da sind die Zeugenaussagen der kirchlichen Prozesse; da sind die
13 starken Bénde, die fiir den Seligsprechungsprozef zusammengestellt warden und
seine Predigten, Katechesen und Briefe enthalten, vor allem aber sein umfangreiches
und unvollendetes, erst nach seinem Tod herausgegebenes Werk ,Le véritable
Disciple — Der wahre Jinger“ (Vollstindiger Titel: Der Priester nach dem Evan-
gelium oder der wahrhafte Jiinger unseres Herrn Jesus Christus).

Der erste Eindruck, den seine Schriften vermitteln, ist wie der seines Lebens (und
ibrigens auch seiner Totenmaske) der cines herben Ernstes. Es ist darin viel von
Opfer und Verzicht die Rede. Die Worte des Evangeliums von Selbstverleugnung
und Kreuztragen begegnen uns immer wieder. Der wahre Jiinger muf} allem abster-
ben: seinem Leib und seinem Geist, seinem Willen und seinem Ruf, seinen Ver-
wandten, ja schlechthin der ganzen Welt. Man kénnte den Eindruck gewinnen, in
diesen strengen asketischen Forderungen gipfle seine ganze Spiritualitit.

Doch das wire eine Tduschung. Die Strenge ist nur die Aufienseite. Wer die Seele
Chevriers und des Prado kennen lernen will, der muf8 zur hellen, warmenden Mitte
vorstofien, aus der das Aufiere lebt: zur Jesusliebe. Jesus kennen, Jesus lieben, Jesus
nachfolgen, darin besteht das Wesen des ,wahren Jiingers®. Die Weihnachtsgnade
1856 hat offenbar der Christusliecbe im Herzen Chevriers zum endgiiltigen, sein

ganzes Wesen in Flammen setzenden Durchbruch verholfen. ,, Jesus kennen, darin -

liegt alles beschlossen. — Die Erkenntnis Jesu Christi bringt notwendig die Liebe zu



422 Franz Hillig

thm hervor. Und je mehr wir Jesus Christus kennen, seine Schonheit, seine Grifle,
die Schiitze, die in ihm beschlossen sind, um so mehr wichst unsere Liebe zu ihm,
um so mehr suchen wir ihm zu gefallen und tun wir alles das weit von uns, was sich
mit Jesus Christus nicht vertrigt.”

Chevrier gibt seinen Jiingern das Neue Testament in die Hand. Er selbst hat sich
unermildlich darin vertieft, vor allem in die Evangelien und in die Paulusbriefe, bis
sein ganzes Denken und Reden von ihnen durchtrinkt, bis er selbst ,lebendiges
Evangelium® geworden war. ,Man mufl das Evangelium studieren, es lesen und
wieder lesen, sich von ihm durchdringen lassen, es auswendig konnen, jedes Wort
und jede Handlung im einzelnen studieren, um zu begreifen, was sie meinen, um
sie sich geistig anzueignen und sie in die Tat zu iibersetzen® (VD 185).

»Jesus ist die Mitte, wo alles sich treffen und von wo alles ausgehen mufi. Man
mufS durch diese Mitte hindurch. Die Krippe, der Kalvarienberg, der Tabernakel, ist
das nicht die Mitte, wo alle Menschen sich zusammenfinden miissen, um das Leben,
das Brot zu erhalten und von da wieder aufzubrechen, um Gott entgegenzugehen
(VD 73)e.

Wenn Chevrier eine ausgesprochene Vorliebe fiir die volkstiimlichen Gebets-
weisen des Rosenkranzes und Kreuzweges zeigt, dann letztlich, weil es zwei grofte
Jesusandachten sind und sie ganz um Leben, Leiden und Verherrlichung des Herrn
kreisen.

Wer ist Jesus? Die ersten hundert Seiten des ,Wahren Jingers“ antworten auf
diese Frage mit einem Kommentar des Johannesprologs ,Im Anfang war das Wort“:

»Jesus Christus, das ist das ewige Wort, das von Anfang an in Gott war, das, vom
Uater bezeugt, ewig ist wie der Uater und Gott wie er selbst. Durch ihn sind alle
Dinge gemacht worden, und nichts ist geschaffen ohne ihn; in ihm war das Leben,
und das Leben war das Licht der Menschen.

Er ist auf die Erde gekommen, um die Welt mit dem gottlichen Licht zu erleuch-
ten. Er ist das wahre Licht; denn er ist selbst die Sonne, das Leuchten des ewigen
Lichtes, der Abglanz des Uaters, das Antlitz der unendlichen Wesenheit, das Bild
des unsichtbaren Gottes, die ewige Weisheit, die unendliche Schonheit des Himmels
sichtbar erschienen auf unserer Erde. Er ist der Spiegel, in dem Gott sich betrachtet
und sich abgebildet findet. Dieses gittliche Licht 5ffnet uns die Augen der Seele und
lifit uns Gott erkennen und ithn lieben.

2 Krippe — Kalvaria — Tabernakel® das sind die drei Grundworte des Tableau de
Saint-Fons (oder auch ,Triptyque des Clochettes®), dem man in der Literatur dber
P. Chevrier auf Schritt und Tritt begegnet. Damit sind die Inschriften gemeint, die P.
Chevrier eigenhéindig im Innern eines kleinen Landhauses an den Wanden anbrachte, wohin
er sich gern zurlickzog nnd wo auch seine Jiinger gelegentlich Exerzitien machten. Unter der
groflen Hauptiiberschrift: SACERDOS ALTER CHRISTUS steht zu lesen: Verbum caro
factum est et habitavit in nobis — Exemplum dedi vobis, ut quemadmodum ego feci, ita et
vos faciatis. Dann folgen auf drei Winden die drei Tafeln: Erste Tafel: Krippe — Armut —
der Priester ist ein Mensch, der alles hergegeben hat (un homme dépouillé). Die zweite
Tafel: Kreuz — Sich selbst gestorbcn sein — der Priester ist ein gekreuzigter Mensch. Dritte
Tafel: Tabernakel — Liebe — der Priester ist ein Mensch, der sich verzehren 148t (un homme
mangé). Auf jeder Tafel sind ferner tabellenartig die konkreten Folgerungen der betreffen-
den Haltung verzeichnet. Vollstindige Wiedergabe im Dictionnaire de Spiritnalité, Paris
1953, Bd. II Sp. 835f.



Der Geist des Prado 423

Er ist uns gegeben, um unsere Weisheit zu sein, unsere Geredhtigkeit, unsere Hei-
Ligung und unsere Erlosung. Er ist unser Kénig, unser Meister, unser Fiihrer und
unser Uorbild. Er ist der Weg, die Wahrheit und das Leben. Er ist der Ursprung
und Schipfer aller Dinge. Er ist das Fundament, auf dem alles aufruben mufl, die
Wurzel, aus der wir unsere Lebenskraft ziehen miissen, die Strafie und das Ziel, in
die alles einzumiinden hat. Er ist die Auferstehung und das Leben.

Das alles ist Jesus Christus. Wie ist das schon, Jesus Christus!®

An diese Betrachtung schliefit sich ein Gebet an, das schon fast ein Hymnus ist:

O Christus, ewiges Wort!

Wie schon bist du und wie grofi!

Wer kann dich erkennen, wer dich begreifen?

Gib, o Christus, dafl ich dich erkenne, dafi ich dich liebe.

Und da du das Licht bist, lafi einen Strahl deines Lichtes auf meine arme Seele
fallen, damit ich dich sehen und begreifen konne. Lafi mich einen Blick auf dich
werfen, du unendliche Schinheit. Blende ein wenig deinen grofen Glanz ab, damit
meine Augen dich und deine Uollkommenheiten zu betrachten vermdigen.

Offne meine Ohren deinem géttlichen Wort, damit ich deine Stimme vernehme
und mich in deine Lehre versenke. Offne meinen Uerstand und meinen Geist, damit
dein Wort in mein Herz eindringe und ich es verkosten und begreifen kinne.

Schenke mir einen grofien Glauben an dich, damit all deine Worte fiir mich
ebenso viel Lichtquellen seien, die mich erleuchten und mir helfen, zu dir zu kommen
und auf dem Weg der Gerechtigkeit und Wahrheit dir zu folgen.

O Christus, ewiges Wort, du bist mein Herr und mein einziger Lehrer und Mei-
ster. Sprich, ich will dich horen und dein Wort in die Tat umsetzen, denn ich weifl,
es kommt vom Himmel. Ich will es héren, betrachten und verwirklichen; denn in
deinem Wort ist Leben und Freude, Friede und Gliick.

Sprich, du bist mein Herr und Meister; ich will auf niemanden horen, denn auf
dich“ (VD 75—77).

Wem die Gnade solcher Jesusliebe geschenkt ist, der verlangt nach moglichst
wortlicher Nachfolge des Meisters. Die Selbstverleugnung ist ihm kein Zwang,
sondern macht ihn frei fiir den, den er liebt. Fiir ihn gibt es auch keine Furcht mehr.
»Wovor wollten wir uns fiirchten®, fragt Chevrier. ,Etwa davor, zu hungern, ver-
folgt, verachtet und verstoflen zu werden? Aber was bedeutet das alles? Kann, wer
Jesus liebt, irgend etwas fiirchten?“

Man kann fragen, was daran Neues sei. Hat Paulus nicht mit noch stirkeren Wor-
ten das gleiche gesagt? Aber jede solche neue Ubersetzung der Heiligen Schrift in
unser Leben von Fleisch und Blut ist begliickend und erschiitternd. Auf diese Weise
geschieht téiglich in unserer Mitte durch das Leben der ,Heiligen“ die Auslegung
von Gottes Wort in seiner Kirche. Und kann es iiberraschen, wenn der eine Geist,
auf den all die vielgestaltigen Gnaden zuriickgehen als der eine und gleiche Grund-
klang, bei ihnen allen durchzuhdren ist? So wie simtliche Romane der Literatur von
der Monotonie der irdischen Licbe erfiillt sind, so ertonen auch im Leben der Got-
tesfreunde immer wieder die gleichen Grundakkorde der gottlichen Liebe.



424 Franz Hillig

Dennoch hat Chevriers Sicht ihre eigene, persénliche und unverwechselbare Note.
Sie kommt deutlicher heraus, wenn wir sein Anliegen niher betrachten. Man darf in
Chevrier nicht einfach den Apostel der armen Kinder sehen. Das war er gewif auch;
aber es mufl betont werden, dafl er vor allem der Griinder einer Priestergemein-
schaft ist. Der Titel seines Buches umschreibt genau die Aufgabe seines Lebens, fiir
die er sich verzehrt und geopfert hat: ,Der Priester nach dem Evangelium, der wahre
Junger unseres Herrn Jesus Christus.“

Der Jiinger, das ist fir ihn der Priester. Nicht dafl er die Laien ausschlosse oder
geringachtete; aber er weiff sich zu seinen priesterlichen Mitbriidern gesandt. Er
méchte, dal in ihner allen die Liebe zum Meister die alles beherrschende Mitte
werde. Daf} sie sich seinem Heiligen Geist 6ffnen und von ihm umgestalten lieflen in
Christus. Der Priester ist ein anderer Christus.

Chevrier kennt die Unterscheidung zwischen Rat und Gebot. Er weifl auch, dafl
einzig die Ordenspriester nach den Réten des Evangeliums zu leben gehalten sind.
Dennoch will er nicht einsehen, und hierin besteht gewi} seine besondere Sendung,
daf} nicht auch der ,Weltpriester®, d. h. der mitten unter den Menschen wirkende
Seelsorgspriester den Ruf zur rtckhaltlosen Christusnachfolge vernehmen soll.
Chevrier schwebt ein Priestertyp vor, der unbehindert von klosterlicher Bindung
ganz im Dienst an den Menschen aufgeht und doch in radikaler und unwiderruf-
licher Weise nichts anderes ist als ein Jinger Christi und nichts anderes sucht als die
Ausbreitung seines Reiches. Deshalb hat es einen neuen Klang, wenn er dem Pfarrer
und dem Kaplan in ihrem Pfarrhaus von der Armut der Jingerschaft spricht. Auch
an sie ergeht die Botschaft von der Armut. Thr Priestertum, jhre Nachfolge Christi,
ihre Verkiindigung erhalten einen neuen Glanz, eine ganz andere Wahrhaftigkeit
und Glaubhaftigkeit, wenn sie sich freiwillig zu einem Leben der Anspruchslosig-
keit, ja der Entduflerung verstehen. Es ist leicht einzusehen, welche Aktualitédt die-
sem Ruf im Zeitalter des Klassenkampfes zukam. Aber ist die Botschaft der Armut,
des sich Freimachens von Habsucht und Genufisucht, von Bequemlichkeit und Trag-
heit, von der Bindung an den Komfort in den Landern des hohen Lebensstandards
etwa iberfliissig? Wenn Chevrier bereits vor hundert Jahren sein Leben der An-
spruchslosigkeit, ja der Entduferung und Entbehrung als bewufiten Protest gegen
das Wohlleben und das Aufgehen im Irdischen meinte, wie eindringlich wiirde er
heute seine Stimme erheben, wo die Menschen in erschreckendem Mafle nur an ein
Maximum von Genufl denken und ein massiver Materialismus viele beherrscht.

~Heute mehr denn je“, so sagt er den Priestern, ,mufl man arm sein, wenn man
gegen die Welt und die irdische Genufisucht ankimpfen will. Der Priester darf sich
nicht von der Welt mitreifien lassen, er mufy die Fiihrung behalten, er muf die Zeit
meistern, thr in die Zigel fallen und ihre Fiihrung iibernehmen. Der Luxus und der
Wohlstand, den wir heute sehen, fihren ins Oerderben. An uns ist es, véllig anders
zu handeln und der Welt das entgegengesetzte Beispiel zu geben. Je mehr die Welt
den Luxus, den Reichtum liebt, um so mehr miissen wir die Armut lieben. Die (Welt
mufs unsere Werke sehen, wir miissen sie mitreifien, sie in Erstaunen setzen, beson-
ders durch unser Beispiel.“

Chevrier scheut sich nicht, ins einzelne zu gehen: Wie wohnt ein Priester, der den
Geist des armen Jesus hat, wie kleidet er sich, wie sehen seine Mahlzeiten aus?



Der Geist des Prado 425

Denkt euch einmal, so sprach er eines Tages zu den Schillern seines Kleinen Seminars,
wie das die Gliubigen erbaute, wenn der neue Pfarrer bei ihnen einzieht und sein
Hausrat ist so armselig wie der der Armen seiner Pfarrei.

Auch hier wieder gibt es jubelnde Ausrufe: Wie schon ist ein armer Priester, wie
frei ist er, wie lebt er ganz im Vertrauen auf die Vorsehung! Wie schon ist Frau
Armut, dafl Jesus sie sich zur Braut auserkoren hat! Es sind Texte, wie sie ganz
dhnlich bei de Foucauld stehen. Sie beweisen, wie sehr Chevrier in die Nihe des hl.
Franziskus gehért, den er als seinen Vater verehrt. (Er hatte sich 1859 in Rominden
Dritten Orden aufnehmen lassen. Noch heute betonen die Konstitutionen der Prie-
ster des Prado die enge geistige — nicht juridische — Verbindung des Prado mit
der groflen franziskanischen Familie. Vgl. das Pfingstkapitel 1954, Nr. 13 Manu-
skript.) Chevrier wagt es, was damals gewill nicht alltiglich war, die religiose
Armut, die ,Klosterarmut® mit der ,wirklichen Armut® drauflen in der Welt zu
konfrontieren: ,Man mufl sich wohl in Erinnerung rufen, dafl die freiwillig gesuchte
Armut nicht den gleichen Wert hat wie die tatsichliche Armut in der Welt, die der
Miitter, der Arbeitslosen, der Armen ohne Nahrung und Obdach; und dafi nie ein
aus religiosen Griinden Armer so viel wird auszustehen haben wie die Armen drau-
Ben. Darum beneidete der hl. Franz, der die Armut so liebte, das Los der richtigen
Armen und bestrebte sich ernstlich, ihnen zu gleichen® (VD 305). Es ist wohl nicht
zn leugnen, dafl von solchen Worten wie vom Leben Chevriers tiberhaupt eine Linie
zu dem Anliegen der Arbeiterpriester geht.

Mit dem armseligen Hausrat und der abgetragenen Soutane zge noch etwas
anderes ins Pfarrhaus ein, meint er: die Demut. Die duflere Armut bereitet der
inneren den Weg. Der wahre Jiinger darf nicht den ,Herrn“ herauskehren, er darf
nicht seine Uberlegenheit zeigen und eine ,Machtstellung” anstreben. Sanftmitig
und demiitig soll er sein wie sein Meister: sich nicht bedienen lassen, sondern dienen.
Das ist der Geist des Prado. Das meint Chevrier, wenn er von der ,Krippe“ spricht.
Das ist ihm aufgegangen, da er die Erniedrigung des Sohnes betrachtete, der fiir uns
Mensch geworden ist. Das Ernstnehmen der demiitigen Armut im Leben des Welt-
priesters ist ein wichtiges Charakteristikum des Prado. Werdet nm Himmelswillen
keine bourgeois!, das war ein Grundanliegen Chevriers.

Dieses Priesterideal empfingt durch Kalvaria noch stirkere Akzente. ,Kalvaria®
ist nach der ,Krippe* das zweite Schliisselwort der Spiritualitit Chevriers. Schon
das Weihnachtsgeheimnis atmet den Geist der Entduferung. Das Kreuz spricht in
aller Eindringlichkeit vom Sich-Sterben. Wer Jesus nachfolgen will, muf sein Kreuz
auf sich nehmen. Vom Priester aber gilt in besonderer Weise: er ist ,ein gekreuzig-
ter Mensch®.

Der Priester steht nicht als unbeteiligtes Werkzeug am Altar. Er ist hineingerufen
in das Geheimnis des Erldsers, der sich fiir die Menschen opfert. Wie Christus
Opferpriester und Opferlamm in einer Person ist, so soll anch der Priester Opfern-
der und Geopferter in einem sein. Er trigt in seinen Gebeten die Anliegen der ihm
Anvertrauten vor Gott. Er trigt aber auch mit an ihrer Schuld.

Und hier ergibt sich nun eine Erkenntnis, die Chevrier nicht miide wird, dem
Priester nahe zu legen (aber sie gilt natiirlich fiir alle Christen, und viele Mitter
sind in dieses Geheimnis tief eingeweiht). Es ist seine klassisch gewordene Fest-



426 Franz Hillig

stellung: ,Man unterrichtet die Menschen durch das Uort, aber man rettet sie durch
das Leiden” (On instruit les dmes par la parole, mais on les sauve par la souffrance).
Chevrier war wie der hl. Pfarrer von Ars ein Mann sithnender Bufie.

Man darf aber nicht iibersehen, dafl Chevrier dem Priester, der ein gekreuzigtes
Leben fithren soll, gleichzeitig noch ein anderes Wort sagt: , Je mehr man gestorben
ist, um so mehr hat man das Leben, um so mehr schenkt man das Leben weiter.“
Das ist der Umschlag des Passionsdunkels in das Osterlicht. Dadurch, daf der
Jinger Jesu sich selber ehrlich und grindlich stirbt, 6ffnet er sich dem stromenden
Leben, das in Christus ist. Von hier aus miindet die Jingerschaft, wie Chevrier sie
versteht, in das Apostolat, in den Dienst an den Menschen.

Der Griinder des ,Prado“ will keine kontemplativen Monche bilden. Die Aktion
steht bei ihm mit dem Gebet nicht in Spannung, es setzt sie fort. Hier berithrt er sich
mit dem Ignatianischen ,in actione contemplativus“, wie seine Stellung za Armut
und Kreuz den Geist des Exerzitienbuches atmet. Wenn der Jinger Jesu Geist ganz
in sich aufgenommen hat, dann dringt es ihn, die Liebe Christi weiterzuschenken.
Und er fiihlt jetzt in sich die Kraft dazo. Man mufl durch die EntiuBerung, die
Armut und Demut der Krippe hindurchgegangen sein und die Hinopferung auf
Kalvaria mit durchlitten haben, um nun des Dritten inne zu werden, jenes Geheim-
nisses, das Chevrier ,Tabernakel* nennt, des in der Eudcharistie fiir die Menschen
zur Nahrung werdenden Christus. ,Le prétre est un homne mangé — der Priester
mufl sich verzehren lassen, sagt Chevrier in klassischer Kiirze und Eindringlich-
keit. Er mufl durch die Armut so aufgebrochen, durch das Geheimnis des Mit-Chri-
stus-Sterbens so zerkleinert und im Opfer gebacken sein, daf er in allem, was er tut
und sagt, fiir die Menschen ein ,gutes Brot“ geworden ist.

Damit miindet die ganze geistliche Fithrung Chevriers in die Liebe. Sie ist das
Eigentliche und Hochste. Aber sie tragt im Priesterideal Chevriers dic Ziige dienen-
der Bruderliebe.

»ir wollen Gott bitten, in uns ein grofier Mitleiden zu den Armen und den
Siindern zu erwecken, daff wir sie wahrhaft lieben kénnen: ohne solches Mitleiden
im Heiligen Geist erreichen wir nichts. Wir wollen in uns die géttliche Liebe
erwecken, damit wir den Noten des Nichsten entgegengehen und wie Jesus Christus
2u ithm sprechen konnen: Kommet zu mir, ich will euch erquicken.

Wir wollen zum Leitwort unserer Liebe das Wort unseres Herrn erwdihlen: neh-
met hin und esset!" und uns als Brot betrachten, das alle Welt nihren soll: durch
das Wort, durch das Beispiel und die Pflichttreue (VD 410—412).

Und noch einmal:

»Die Liebe ist das Unterscheidungszeichen des wahren Jiingers Jesu Christi.
Wenn unser Herr all dieses von uns fordert, dann darum, weil er uns zu dieser
Liebe fiihren will. Es gibt auf andere Weise keine vollkommene Liebe und keine
wahre Jingerschaft. Wie sollen wir auch Gott und den Ndidchsten lieben, wenn wir
in der Selbstliebe stecken bleiben? Wie sollen wir Gott und den Nédhsten lieben,
wenn wir an den Giitern der Erde hdangen?“ (VD 97).

Es ist eine logische Verknipfung, der man sich nicht entziehen kann. ,Die drei
bezeichnenden Ziige des wahren Jiingers sind: die Armut, das Leiden und die Liebe.



Der Geist des Prado 427

Auf solche Weise folgt er in Wahrheit den Spuren desjenigen, der in einem Stall
geboren ward, der an einem Kreuz gestorben ist und aus Liebe zu uns in den Taber-
nakeln wohnt“ (VD 97).

Von der Liebe her versteht sich auch der Zug zur Gemeinschaft. Wir haben bisher
den ,Geist des Prado* vor allem als ein personliches Frommigkeitsideal dargestellt.
Es kime aber einer Verzeichnung gleich, wenn wir den sozialen Aspekt der Griin-
dung Chevriers nicht hervorhében. Chevrier ist auch gerade darin ein Vorliufer des
neuen Geistes, der sich im Didzesanklerus mancher Linder heute meldet, daf} er ein
gemeinschaftliches Leben der Priester in der Seelsorge wiinschte. Er wufite, daf§
es fast iiber Menschenkraft geht, sein Ideal in der Isolierung realisieren zu wollen.
Vor allem aber lehrte ihn die Vertrautheit mit dem Neuen Testament, daff Nach-
folge Christi Jingerschaft heifit. Die Jinger in den Evangelien und in Apostel-
geschichte und Apostelbriefen leben in der briiderlichen Einheit des Geistes Jesu.
Wo zwei oder drei von ihnen versammelt sind, da ist der Meister mitten unter ihnen.

Die Priester des Prado verstehen sich folglich im Geist ihres Stifters als Priester-
gemcinschaft. Gemeinsam suchen sie nach dem Evangelium zu leben. Wie die ersten
Christen haben sie alles gemeinsam; sie beten gemeinsam, wie sie auch die Pfarr-
seelsorge verbindet, die sie gemeinsam tragen, und wie der Leiter der Pfarrei zu-
gleich Oberer ist, dem sie an Jesu Stelle gehorsam sind. Dennoch sind sie keine
Ordensleute. Sie bleiben der Ausgangsidee Chevriers treu: Seelsorgpriester, die dem
Diézesanklerus angehéren und ihrem Bischof unterstehen, die sich aber gemeinsam
fiir die riickhaltlose Jiingerschaft entschlossen haben.

Chevrier hat sein Ideal der Nachfolge im Hinblick auf den Priester geschrieben.
Hat er auch eine Sendung an den Laien von heute? Der Laie Joseph Folliet hat
dieser Frage eine Studie gewidmet, deren Ergebnis wir hier noch kurz mitteilen
wollen.

Das Anliegen Chevriers, so sagt er, begegne sich in vielen Ziigen mit Anliegen,
die den Christen heute bewegen. 1. Die Schlichtheit, Einfachheit und Geradheit, das
Abboldsein allen Details, das Vordringen zum Wesen. Nach dieser ersten schlichten
Tat komme alles andere fast von selbst. 2. ,Man muf mit Chevrier damit beginnen,
dafl der Geist Gottes in uns kommt. Ist er erst da, dann wirkt er wie der Saft im
Baum: er bringt dann in uns all das Auflere hervor®. Dazu brauche es letztlich weder
Kreuzgang noch Stille. Es gibt die ,innere Zelle“. 3. Eine neue Freude an der Heili-
gen Schrift ergreift heute immer weitere Kreise der Glaubigen. Was Chevrier wolle,
sei im Grunde nur dies: das Evangelium leben. 4. Die zentrale Stellung der Mensch-
werdung. Jesus sei fiir Chevrier die Mitte: Indem er unser Bruder geworden sei,
empfange das gesamte menschliche Dasein einen neuen Sinn, Gott habe es angenom-
men. Das sei der Ansatzpunkt fiir einen christlihen Humanismus. Folliet leugnet
nicht, daf} sich in Chevriers Botschaft auch andere Ziige finden, die den heutigen
Menschen stofien und wie eine Herausforderung auf ihn wirken. Aber ist die Bot-
schaft vom Kreuz nicht zu allen Zeiten ein Argernis und eine Torheit? Vielleicht ist
das gerade Chevriers Sendung an uns, daf§ er freimiitig und ohne Abstrich, klar und
fest die Armut, die Demut und die geopferte Liebe Christi verkiindet und dadurch
e¢in Christentum, das sich im Irdischen zu bequem einrichten méchte, heilsam auf-
riittelt.





