
Der Geist des Prado 

Der ehrwürdige Antoine Chevrier und seine Sendung in unserer Zeit 

Von Franz H i 11 i g SJ, München 

Eine Jahrhundertfeier ist der äußere Anlaß, wenn sich neuerlich Publikationen 
mit Pere Chevrier befassen: genau vor hundert Jahren, am 10. Dezember 1860 
erwarb er den •Prado", und damit erhielt seine Gründung das Firmenschild, unter 
dem sie seither läuft. Bei uns in Deutschland ist Antoine Chevrier kaum bekannt. Er 
ist weder unter den •Helden und Heiligen" Hümmelers anzutreffen noch im •Gro- 
ßen Herder". Das neue Kirchenlexikon bringt über ihn ganze sieben (bzw. zwölf) 
Zeilen (übrigens mit z. T. unrichtigen Daten). Dabei gewinnt sein Werk nicht nur 
immer mehr an Ausdehnung, sondern vor allem auch an innerer Bedeutung und 
beginnt neuerdings auch greifbar nach Deutschland hineinzuwirken. 

I. 

Das Leben 

Antoine Chevrier1 hat von 1826 • 1879 gelebt. Zum Vergleich seien die Lebens- 
daten Adolf Kolpings angeführt: 1813 • 1865. Beide Priester wurden ungefähr 
gleich alt und lebten unter denselben Zeitverhältnissen. Beide hörten aus der Not 
des Industrieproletariats den Anruf Gottes heraus. Dabei ist es lehrreich zu beobach- 
ten, wie verschieden bei aller Verwandtschaft das Kolpingwerk und die Welt des 
Prado sich gestalteten. 

Lyon ist Chevriers Geburtsstadt und bleibt Zeit seines Lebens sein Wirkungsfeld. 
Lyon als Industriestadt hat ihn entscheidend geprägt. Es hat sich in seinem Lebens- 
weg und Lebenswerk aber auch wieder als das •mystische Lyon" bewährt. Stets war 
in dieser uralten Kelten- und Römersiedlung (dem alten Lugdunum mit seinem 
Forum vetus • Fourviere) eine eigene, tiefe Religiosität, ja ein mystisches Schwär- 
mertum mit urchristlich-revolutionären Neigungen lebendig. Petrus Waldes stammt 
aus Lyon, und seine Anhänger sind als die •Armen von Lyon" in die Geschichte 
eingegangen. Aber Lyoner sind auch die Ordensstifter Jean Claude Colin, Marcel- 
lin Champagnat und die um die Weltmission verdiente Pauline Jaricot. Auch an 
den 1949 verstorbenen Pere Remillieux, Pf arrer von Sankt Alban, Lyon, sei erinnert. 

Die Eltern waren kleine Leute; der Vater ohne Relief. Offenbar hatte die Mutter, 
die als Arbeiterin in der Seidenindustrie begonnen hatte und später ein eigenes 

1 Antoine Chevrier, Le Veritable Disciple de Notre-Seigneur Jesus-Christ. Lyon 
1924, Vitte (zitiert VD). • C. Chambost, Le Venerable Antoine Chevrier. Lyon 1920, 
Vitte. • A. Lestra.Le Pere Chevrier (Collection Notre Clerge). Paris 1935, Flammarion. 
• H. Waltz, Un Pauvre parmi nous. Le Pere Chevrier. Paris 1947, Les Editions du 
Cerf. • P. Bertheion, Le Message du Pere Chevrier. Le Puy 1960, Editions Xavier 
Mappus. • Collection Prado, L'Institut des Pretres du Prado. Lyon 1959, Prado-Edition- 
Librairie. • A. A n c e 1, Essai sur la Spiritualite du Pere Chevrier (Extrait de •La Vie Spi- 
rituelle" juillet-aoüt et octobre 1935). • J. Folliet.Le Message du P. Chevrier aux laid 
de notre temps (Extrait de la Revue Le Prado). o. J. 



Der Geist des Prado 417 

bescheidenes Atelier betrieb, das Heft in der Hand. Sie verband mit echter Fröm- 
migkeit einen resoluten Hausfrauenverstand, der sich mehr als einmal als Wider- 
stand in Chevriers Leben einschalten sollte. Sie nahm ihren Einzigen jedenfalls in 
eine harte Schule. Er mußte ihr, auch noch als Gymnasiast, bei der Arbeit fest zur 
Hand gehen. 

Es ist für Chevriers Art bezeichnend, daß er, obwohl für das Priestertum geradezu 
prädestiniert, nie an den geistlichen Stand dachte. Er war wohl viel zu bescheiden 
dazu. Als aber ein Kaplan den Vierzehnjährigen auf den Priesterberuf hinwies, 
ging er sogleich freudig darauf ein. Das war im Jahre 1840 • Zehn Jahre später, 
am 25. Mai 1850, wurde Abbe Chevrier zum Priester geweiht. Sein erstes Wirkungs- 
feld wurde die Sankt-Andreas-Pfarrei im Lyoner Arbeitervorort La Guillotiere. 
Zwei Dinge verdienen im Hinblick auf die kommende Entwicklung hervorgehoben 
zu werden: einmal, daß Chevrier sich einen Kapuziner zum geistlichen Vater erwählt: 
sodann daß er nach fünfjähriger Kaplanstätigkeit am Ende seiner Kräfte ist. Er hat 
sich so verausgabt, daß er einen Erholungsurlaub antreten muß. 

Wußten die Pfarrkinder von Sankt-Andreas längst, einen wie eifrigen und 
selbstlosen Vikar sie an Abbe Chevrier besaßen, so stellte die Hochwasserkatastrophe 
vom Mai 1856 seinen Mut und seine Opferbereitschaft in das hellste Licht. Drei Tage 
und drei Nächte arbeitete damals Abbe Chevrier mit seinen Mitbrüdern zusammen 
unermüdlich im Rettungsdienst, bis die Fluten der Rhone endlich zurückgingen. 

Doch das Jahr 1856 sollte noch aus einem ganz andern Grund ein Entscheidungs- 
jahr seines ganzen Lebens werden: es wurde durch Gottes Gnade das Jahr seiner 
•Bekehrung". Nicht als ob er vorher schlecht gewesen wäre. Im Gegenteil: Abbe 
Chevrier war ein eifriger Priester. Er hatte die strenge Lebensordnung des Seminars 
auch als Vikar beibehalten; er hatte sich mit großem Eifer in die Seelsorge geworfen 
und schenkte bereits damals alles, was man ihm gab, so großzügig an seine Armen 
weiter, daß er deswegen mit seiner Mutter zusammenstieß. Aber es gibt (nach Lalle- 
mant) eine •zweite Bekehrung", und der Fall Chevrier kann geradezu als ein Muster- 
beispiel dafür stehen, wie eine solche sich darstellt. Es war zur Weihnacht 1856. 
Chevrier hatte die Mitternachtsmesse gefeiert und verharrte vor der Krippe im 
Gebet. Sein Geist war erfüllt von der Stelle bei Johannes: •Und das Wort ist Fleisch 
geworden." Aus den Andeutungen, die er später darüber machte, wissen wir, daß er 
dabei überwältigt wurde von der Herablassung und Armut unseres Herrn. •Da habe 
ich den Entschluß gefaßt, alles zu verlassen und so arm wie möglich zu leben. Ich 
habe mir gesagt: der Sohn Gottes ist auf die Welt herabgestiegen, um die Menschen 
zu retten und die Sünder zu bekehren. Aber was sehen wir? Die Menschen fahren 
fort, sich in die Verdammnis zu stürzen. Da habe ich mich entschlossen, unserm Herrn 
Jesus Christus näher nachzufolgen, um mich fähiger zu machen, wirksam am Heil 
der Seelen zu arbeiten." 

Er blieb, bis der Morgen graute, vor der Krippe knien. Eine große innere Hellig- 
keit und Freude erfüllte ihn. Er war wie verwandelt. Und wenn wir heute auf sein 
Leben zurückschauen, dann erscheint unbezweifelbar, daß ihn in jener Weihnacht 
Gottes Gnade und Gottes Ruf getroffen hat. Aber konnte er damals dessen sicher 
sein? Und wenn auch, was sollte dieser Gnadenimpuls konkret für sein weiteres 
Leben bedeuten? Pater Bruno, der Kapuziner, dessen Leitung er sich unterstellt 



418 Franz Hillig 

hatte, befand sich in Rom. So suchte Abbe Chevrier seine priesterlichen Ratgeber 
aus der Seminarzeit auf. Anschließend begab er sich in das nahe Ars, das ja nur 
33 km nördlich von Lyon liegt. 

Jean-Maria Vianney, der Pfarrer von Ars, den wir heute als Heiligen verehren, 
war längst der Zielpunkt unabsehbarer Pilgerscharen. Nun kniete Abbe Chevrier 
vor dem Siebzigjährigen. •Mein Vater", sagte er zu ihm, •ständig stehen mir die 
Worte des Evangeliums vor der Seele: ,Wenn du vollkommen sein willst, geh hin, 
verkaufe alles, was du hast, und gib den Erlös den Armen. Dann komm und folge 
mir nach. Und: wer nicht allem entsagt was er besitzt, kann mein Jünger nicht 
sein.' Mir scheint, Gott ruft mich zu solchem Leben der Armut und der vollkom- 
menen Nachfolge; und doch möchte ich der Pfarrseelsorge nicht entsagen. Wäre das 
nicht, so zögerte ich nicht, in einen Orden einzutreten." 

Was hat Vianney dem jungen Mitbruder geantwortet? War es nicht genau das 
Verlangen seines eigenen Lebens: heilig zu leben wie die Mönche in den strengen 
Orden und doch Pfarrer zu bleiben •au coeur des masses • mitten in der Welt"? 
Ein zweiter Besuch Chevriers in Ars befestigte seinen Entschluß. Er gab die Kaplan- 
stelle in Sankt-Andreas auf und übernahm die Seelsorge in der sogenannten Cite de 
l'Enfant-Jesus. Dahinter stand nun wieder eine echt Lyoner •mystische" Geschichte. 
Ein reicher Seidenfabrikant der Stadt, Camille Rambaud, mit einem Jahreseinkom- 
men von 200 000 Franken, hatte wenige Jahre zuvor auf seinen ganzen Reichtum 
verzichtet, war in Armut als Laie zu den Armen gezogen, um ihnen Christus zu ver- 
künden. (Wie übrigens in unsern Tagen wiederum der Sohn eines reichen Lyoner 
Fabrikanten genau das Gleiche tat: der berühmte Apostel der Pariser Obdachlosen: 
Abbe Pierre). Mit einem begüterten Freund zusammen, der sich ihm angeschlossen 
hatte, begründete Rambaud eine Art Arbeitersiedlung. In ihrem Rahmen kümmerte 
sich Chevrier, der von nun an allgemein Pere Chevrier genannt wurde, vor allem 
um die Vorbereitung armer Kinder auf die Erste Kommunion. Rambaud seinerseits 
war ganz von Bauplänen erfüllt. Es zeigte sich immer deutlicher, daß die Ziele der 
beiden Männer nicht zueinander stimmten. Aber noch immer zögerte Chevrier. Wo- 
hin wollte er sich wenden? 

Oft war Chevrier ratlos und ergebnislos durch die Stadt gestreift, da wurde er 
eines Tages von einem großen Schild geradezu fasziniert. Es hing vor einem Ball- 
saal, der in keinem guten Ruf stand, dem •Prado" und das Schild hieß: •Zu verkau- 
fen oder zu vermieten!" Chevrier griff kurzentschlossen zu. Im •Prado" sollte end- 
lich Gestalt werden, was er an unbestimmten und doch so drängenden Plänen in sich 
trug. Die Anfänge sind denkbar primitiv. Eine Kapelle wird eingerichtet. Zur 
Rechten werden die Mädchen untergebracht, zur Linken die Knaben. Es sind arme, 
verwahrloste Kinder, die sonst niemand auf die Erstkommunion vorbereitet. Sie 
blieben jeweils einige Monate. Nach dem Empfang der heiligen Kommunion mach- 
ten sie den Nachrückenden Platz. 

Aber die Kommunionvorbereitung war nur der Ansatzpunkt. Pere Chevrier sah 
weiter. Die siebenjährige Erfahrung seiner Kaplansjahre und die vier Jahre an der 
Cite hatten in ihm die Erkenntnis reifen lassen, wie tragisch die Arbeiterklasse von 
der Seelsorge getrennt blieb. Es war die Zeit der Restauration. Der Kirche und dem 
Klerus ging es materiell gut, viel zu gut, meinte Chevrier. Die Priester waren in 



Der Geist des Prado 419 

Gefahr, bourgeois zu werden. Wenn er so leidenschaftlich und radikal für ein prie- 
sterliches Leben in Armut eintrat, dann war das nicht nur Mystik der Christusnach- 
folge, es war auch die klare und wahrhaft seiner Zeit vorauseilende Erkenntnis, daß 
eine reiche Kirche und ein in bürgerlicher Sattheit und Selbstgenügsamkeit dahin- 
lebender Klerus unglaubhaft wirkten und die christliche Botschaft beim erschreckend 
anwachsenden und verhetzten Proletariat gar nicht mehr ankam. 

So war es Chevrier hochwillkommen, als man ihm und den priesterlichen Ge- 
hilfen, die samt einigen opferbereiten Frauen zum Werk des Prado gestoßen waren, 
eine ausgesprochene Arbeiterpfarrei in der nahen Bannmeile anbot: die Pfarrei 
•zur Windmühle". Auch der Prado selbst war immer mehr zu einem Seelsorgszen- 
trum für die arme Bevölkerung geworden. Wie stellt sich seine Seelsorgsmethode 
dar? Chevrier hatte eine Abneigung gegen große, feierliche Predigten. Sein Feld 
war der schlichte Glaubensunterricht, die tägliche Katechese. Dazu kam der tägliche 
Rosenkranz mit Erklärungen und ebenso der mit religiöser Unterweisung verbun- 
dene tägliche Kreuzweg. Zahlreiche billige, aber die einfachen Leute ansprechende 
Bilder und Statuen sollten den Glauben veranschaulichen helfen. Alle seelsorgliche 
Bemühung gipfelte in einer lebendigen, aktiven Teilnahme an heiligen Meßopfer 
und der häufigen heiligen Kommunion, wenn man hierbei auch nicht unsern heutigen 
liturgischen Stil erwarten darf. 

Geldforderungen für geistliche Funktionen wurden im Prado und in der •Wind- 
mühlenpfarrei" grundsätzlich nicht erhoben. Die Leute sahen zudem die äußerste 
Armut, in der Pere Chevrier und seine Helfer lebten. Die Gebefreudigkeit und der 
Opfergeist gerade der kleinen Leute bewährte sich auch hier wieder. Aber Chevrier 
schreckte auch nicht davor zurück, an den Kirchentüren Lyons bettelnd zu stehen 
oder zu knien, was ihm, zumal in den ersten Jahren, da er und sein Werk noch wenig 
bekannt war, manche Verdemütigung eintrug. 

Langsam faßte das begonnene Werk Wurzel, wenn es auch an Mißtrauen und 
Übelwollen, nicht zuletzt beim Klerus, nicht fehlte. Bald waren die Räumlichkeiten 
zu klein. Unter schlimmen Geldsorgen mußte gebaut werden. Aber Chevrier trug 
sich seit langem noch mit ganz anderen Plänen. Die Zeit rief nach einer neuen Form 
des Klerus: nach Priestern, die in Armut lebten, um den Armen die Frohbotschaft 
zu verkünden. Was er hier im Prado sozusagen auf einer isolierten Versuchsstation 
ausprobierte, das sollte in weite Kreise des Klerus ausstrahlen, ganz davon zu 
schweigen, daß der Prado selbst Mitarbeiter und Nachwuchskräfte dringend benö- 
tigte. So lag es nahe, an eigene Ausbildungsstätten für Priester in seinem Geist zu 
denken. 

Im Jahre 1865 entsteht eine Lateinschule für Priesterberufe. Ihre theologischen 
Studien machen die jungen Leute am Priesterseminar der Diözese. 1876 kann 
Chevrier die ersten vier aus seiner Schule hervorgegangenen Diakone zur Priester- 
weihe nach Rom schicken. Es fehlt nicht an bitteren Rückschlägen: der Weihbischof 
von Lyon lehnte die Bitte des Gründers ab, der Gemeinschaft die offizielle 
Anerkennung zu gewähren. Sein Schüler und Mitarbeiter Jaricot geht zu den 
Trappisten. Von den vier Neugeweihten bittet einer, in die Kartause, ein anderer in 
die afrikanischen Missionen gehen zu dürfen. Das ist ein Jahr vor seinem Tod! Es 
sieht so aus, als ob das ganze Werk des Prado noch zu seinen Lebzeiten auffliegen 



420 Franz Hillig 

sollte. Der Brief, den er seinem priesterlichen Freund in die Trappe schreibt, ist wie 
ein Aufschrei: •Ihr Beispiel trägt ja wunderbare Früchte! Wenn das so weitergeht, 
werde ich die Herrn Lateinschüler bitten, in ein Seminar zu gehen, und für die Kom- 
munionkinder kann ich auch keine Verantwortung übernehmen. Gott hat mir Gehil- 
fen gegeben; er nimmt sie mir wieder; sein Name sei gepriesen! Ihr sagt mir alle, 
daß er keinen Menschen braucht für sein Werk. Natürlich stimmt das! Ich sage mir, 
dann wird er halt nach uns andere schicken; das ist meine einzige Hoffnung. Denn 
trotz allem gäbe es mir einen Stich ins Herz, den Prado verlassen und ohne Kinder 
zu sehen. Geht nur alle fort und betet und tut Buße in eurem Kloster! Es tut mir 
nur leid, daß ick nicht auch dahin gehen kann. Leb wohl, lieber Freund, bete für 
mich. Ich glaubte, ein Werk hingestellt zu haben, und ich sehe, es war nichts. Ihr 
Bruder im Herrn, den man am Kreuz allein gelassen hat." Die Krise ging vorüber. 
Jaricot kam zurück, und die beiden andern blieben dann doch dem Prado treu. 

Chevrier, ein Mann von großer, imponierender Erscheinung, hatte nie eine starke 
Gesundheit gehabt. Die ununterbrochene Aufopferung in der Seelsorge der Armen 
und der Jugend, der Kampf um Anerkennung seines Lebenswerkes, die drückende 
Sorge um die nackte Existenz der Kinder und der Mitarbeiter, das Leben in gewollt 
primitiver Behausung, die freiwilligen Entbehrungen und die Bußstrenge, die er 
seinem Körper zumutete: das alles hatte seine Kräfte frühzeitig aufgebraucht. Ein 
Jahr lang schleppte er sich schwer leidend dahin. Der Krankheitsbericht spricht von 
Lungenleiden und Magengeschwür und davon, daß er schließlich regelrecht ver- 
hungert ist. Chevrier hatte sich nach Limonest zurückgezogen. Am 29. September 
1879 läßt er sich in den Prado zurückbringen. Der Prado ist die Stätte seines Wir- 
kens, er ist das Symbol seiner Sendung. Im Prado will er sterben. Am 2. Oktober 
hauchte er dort inmitten der Seinen seine Seele aus. Er war 53 Jahre und 5 Monate alt. 

•Dieser wahrhaft Arme, dieser wahrhaft Demütige und wahrhaft Gütige", so 
sagte der Bischof von Annecy, •hatte all das getan, wovon man im Leben der größ- 
ten Heiligen liest." So ist es nicht verwunderlich, daß das gläubige Volk, Priester 
und Bischöfe darauf drängten, daß dem Verstorbenen die Ehre der Altäre zuteil 
würde. Am 4. September 1897 wurde der Bischöfliche und am 11. Juni 1913 der 
Päpstliche Prozeß eröffnet und dem Gründer des Prado der Titel ehrwürdig 
zuerkannt. Schon vorher war die Rechtgläubigkeit seiner Schriften ausgesprochen 
worden. Am 16. Januar 1953 endlich hat die Ritenkongregation die Tugenden 
Chevriers für heroisch erklärt. Das ist zur Zeit der Stand seiner Causa. 

Inzwischen ist sein Werk langsam aber stetig gewachsen. 1922 zählte der Prado, 
wie man kurz die Priestergemeinschaft Abbe Chevriers nennt, 32 Priester, 1940 
waren es 60 und im Jahre 1950 221 Professen, 39 Novizen und 64 Postulanten. Die 
jüngsten uns zugänglichen Zahlen sind die vom 1. Januar 1960: 610 Priester (davon 
99 Postulanten); der Zuwachs beträgt im Vergleich zum Vorjahr 26. Diese Priester 
gehören 83 verschiedenen Diözesen an. Ferner 79 Seminaristen, 19 Brüder und 12 
Brüdernovizen, bzw. Postulanten. Der Prado zählt 202 Schwestern mit 40 Postulan- 
tinnen und Novizinnen. Die Verbreitung reicht weit über Frankreich hinaus. Mit Er- 
laubnis ihrer zuständigen Bischöfe wirken Priester des Prado in Afrika, in Japan 
und Chile. Einige Diözesan-Gemeinschaften beginnen sich in der Schweiz und in 
Belgien zu bilden. Dasselbe gilt für Marokko und die Kleinen Antillen; erste An- 



Der Geist des Prado 421 

sätze zu solchen Gemeinschaften in Viet-Nam und im Nahen Orient. Am 28. De- 
zember 1959 wurde dem Prado in der Bannmeile Roms eine Pfarrei anvertraut; es 
ist die erste Pfarrkirche Roms, die dem hl. Pfarrer von Ars geweiht ist (wir erinnern 
uns der engen Beziehung Chevriers zum hl. J. B. Vianney). Die Söhne Chevriers 
arbeiten zum überwiegenden Teil in der Pfarrseelsorge, aber auch als Katecheten, 
als Seelsorger unter den Arbeitern und der Arbeiterjugend. 

Wichtig für die Gemeinschaften des Prado wurde die Veröffentlichung der Aposto- 
lischen Konstitution Provida Mater Ecclesia vom 2. Februar 1947, durch die die 
Weltlichen Institute ihren kirchenrechtlichen Status erhielten. Die Priestergemein- 
schaft des Prado hatte bisher in keine der bestehenden kirchlichen Formen hinein- 
gepaßt; die Form eines Säkularinstituts dagegen war geradezu wie geschaffen, den 
Plänen Chevriers konkrete Möglichkeiten zu bieten. Sie erlaubt, Dinge zu vereinen, 
die bislang unvereinbar schienen: dem Evangelium gemäß ein Leben christlicher 
Vollkommenheit zu führen und doch in der Welt zu bleiben; in der Gesamtleitung 
des Instituts, das längst überdiözesan arbeitete, direkt vom Heiligen Stuhl abzuhän- 
gen und doch gleichzeitig den örtlichen Gemeinschaften der jeweiligen Diözese anzu- 
gehören und dem Ortsbischof zu unterstehen. Seit Februar 1957 lebt der Prado als 
Weltliches Institut päpstlichen Rechtes. 

II. 

Der Geist des Prado 

Der Geist des Prado ist der Geist Chevriers, und der Geist Chevriers kann zum 
guten Teil und am eindrucksvollsten von seinem Leben abgelesen werden. Immer- 
hin gibt es noch andere Zeugnisse, die beim Versuch einer Synthese berücksichtigt 
werden müßten. Da sind die Zeugenaussagen der kirchlichen Prozesse; da sind die 
13 starken Bände, die für den Seligsprechungsprozeß zusammengestellt wurden und 
seine Predigten, Katechesen und Briefe enthalten, vor allem aber sein umfangreiches 
und unvollendetes, erst nach seinem Tod herausgegebenes Werk •Le veritable 
Disciple • Der wahre Jünger" (Vollständiger Titel: Der Priester nach dem Evan- 
gelium oder der wahrhafte Jünger unseres Herrn Jesus Christus). 

Der erste Eindruck, den seine Schriften vermitteln, ist wie der seines Lebens (und 
übrigens auch seiner Totenmaske) der eines herben Ernstes. Es ist darin viel von 
Opfer und Verzicht die Rede. Die Worte des Evangeliums von Selbstverleugnung 
und Kreuztragen begegnen uns immer wieder. Der wahre Jünger muß allem abster- 
ben: seinem Leib und seinem Geist, seinem Willen und seinem Ruf, seinen Ver- 
wandten, ja schlechthin der ganzen Welt. Man könnte den Eindruck gewinnen, in 
diesen strengen asketischen Forderungen gipfle seine ganze Spiritualität. 

Doch das wäre eine Täuschung. Die Strenge ist nur die Außenseite. Wer die Seele 
Chevriers und des Prado kennen lernen will, der muß zur hellen, wärmenden Mitte 
vorstoßen, aus der das Äußere lebt: zur Jesusliebe. Jesus kennen, Jesus lieben, Jesus 
nachfolgen, darin besteht das Wesen des •wahren Jüngers". Die Weihnachtsgnade 
1856 hat offenbar der Christusliebe im Herzen Chevriers zum endgültigen, sein 
ganzes Wesen in Flammen setzenden Durchbruch verholfen. •Jesus kennen, darin 
liegt alles beschlossen. • Die Erkenntnis Jesu Christi bringt notwendig die Liebe zu 



422 Franz Hillig 

ihm hervor. Und je mehr wir Jesus Christus kennen, seine Schönheit, seine Größe, 
die Schätze, die in ihm beschlossen sind, um so mehr wächst unsere Liebe zu ihm, 
um so mehr suchen wir ihm zu gefallen und tun wir alles das weit von uns, was sich 
mit Jesus Christus nicht verträgt." 

Chevrier gibt seinen Jüngern das Neue Testament in die Hand. Er selbst hat sich 
unermüdlich darin vertieft, vor allem in die Evangelien und in die Paulusbriefe, bis 
sein ganzes Denken und Reden von ihnen durchtränkt, bis er selbst •lebendiges 
Evangelium" geworden war. •Man muß das Evangelium studieren, es lesen und 
wieder lesen, sich von ihm durchdringen lassen, es auswendig können, jedes Wort 
und jede Handlung im einzelnen studieren, um zu begreifen, was sie meinen, um 
sie sich geistig anzueignen und sie in die Tat zu übersetzen" (VD 185). 

•Jesus ist die Mitte, wo alles sich treffen und von wo alles ausgehen muß. Man 
muß durch diese Mitte hindurch. Die Krippe, der Kalvarienberg, der Tabernakel, ist 
das nicht die Mitte, wo alle Menschen sich zusammenfinden müssen, um das Leben, 
das Brot zu erhalten und von da wieder aufzubrechen, um Gott entgegenzugehen" 
(VD 73)*. 

Wenn Chevrier eine ausgesprochene Vorliebe für die volkstümlichen Gebets- 
weisen des Rosenkranzes und Kreuzweges zeigt, dann letztlich, weil es zwei große 
Jesusandachten sind und sie ganz um Leben, Leiden und Verherrlichung des Herrn 
kreisen. 

Wer ist Jesus? Die ersten hundert Seiten des •Wahren Jüngers" antworten auf 
diese Frage mit einem Kommentar des Johannesprologs •Im Anfang war das Wort": 

•Jesus Christus, das ist das ewige Wort, das von Anfang an in Gott war, das, vom 
Vater bezeugt, ewig ist wie der Vater und Gott wie er selbst. Durch ihn sind alle 
Dinge gemacht worden, und nichts ist gesdiaffen ohne ihn; in ihm war das Leben, 
und das Leben war das Licht der Menschen. 

Er ist auf die Erde gekommen, um die Welt mit dem göttlichen Licht zu erleuch- 
ten. Er ist das wahre Licht; denn er ist selbst die Sonne, das Leuchten des ewigen 
Lichtes, der Abglanz des Vaters, das Antlitz der unendlichen Wesenheit, das Bild 
des unsichtbaren Gottes, die ewige Weisheit, die unendliche Schönheit des Himmels 
sichtbar erschienen auf unserer Erde. Er ist der Spiegel, in dem Gott sich betrachtet 
und sich abgebildet findet. Dieses göttliche Licht öffnet uns die Augen der Seele und 
läßt uns Gott erkennen und ihn lieben. 

2 •Krippe • Kaivaria • Tabernakel" das sind die drei Grundworte des Tableau de 
Saint-Fons (oder auch •Triptyque des Clochettes"), dem man in der Literatur über 
P. Chevrier auf Schritt und Tritt begegnet. Damit sind die Inschriften gemeint, die P. 
Chevrier eigenhändig im Innern eines kleinen Landhauses an den Wänden anbrachte, wohin 
er sich gern zurückzog und wo auch seine Jünger gelegentlich Exerzitien machten. Unter der 
großen Hauptüberschrift: SACERDOS ALTER CHRISTUS steht zu lesen: Verbum caro 
factum est et habitavit in nobis • Exemplum dedi vobis, ut quemadmodum ego feci, ita et 
vos faciatis. Dann folgen auf drei Wänden die drei Tafeln: Erste Tafel: Krippe • Armut • 
der Priester ist ein Mensch, der alles hergegeben hat (un homme depouille). Die zweite 
Tafel: Kreuz • Sich selbst gestorben sein • der Priester ist ein gekreuzigter Mensch. Dritte 
Tafel: Tabernakel • Liebe • der Priester ist ein Mensch, der sich verzehren läßt (un homme 
mang£). Auf jeder Tafel sind ferner tabellenartig die konkreten Folgerungen der betreffen- 
den Haltung verzeichnet. Vollständige Wiedergabe im Dictionnaire de Spiritualite, Paris 
1953, Bd. II Sp. 835 f. 



Der Geist des Prado 423 

Er ist uns gegeben, um unsere Weisheit zu sein, unsere Gerechtigkeit, unsere Hei- 
ligung und unsere Erlösung. Er ist unser König, unser Meister, unser Führer und 
unser Vorbild. Er ist der Weg, die Wahrheit und das Leben. Er ist der Ursprung 
und Schöpfer aller Dinge. Er ist das Fundament, auf dem alles aufruhen muß, die 
Wurzel, aus der wir unsere Lebenskraft ziehen müssen, die Straße und das Ziel, in 
die alles einzumünden hat. Er ist die Auferstehung und das Leben. 

Das alles ist Jesus Christus. Wie ist das schön, Jesus Christus!" 

An diese Betrachtung schließt sich ein Gebet an, das schon fast ein Hymnus ist: 

0 Christus, ewiges Wort! 
Wie schön bist du und wie groß! 
Wer kann dich erkennen, wer dich begreifen? 
Gib, o Christus, daß ich dich erkenne, daß ich dich liebe. 
Und da du das Licht bist, laß einen Strahl deines Lichtes auf meine arme Seele 

fallen, damit ich dich sehen und begreifen könne. Laß mich einen Blick auf dich 
werfen, du unendliche Schönheit. Blende ein wenig deinen großen Glanz ab, damit 
meine Augen dich und deine Vollkommenheiten zu betrachten vermögen. 

öffne meine Ohren deinem göttlichen Wort, damit ich deine Stimme vernehme 
und mich in deine Lehre versenke, öffne meinen Verstand und meinen Geist, damit 
dein Wort in mein Herz eindringe und ich es verkosten und begreifen könne. 

Schenke mir einen großen Glauben an dich, damit all deine Worte für mich 
ebenso viel Lichtquellen seien, die mich erleuchten und mir helfen, zu dir zu kommen 
und auf dem Weg der Gerechtigkeit und Wahrheit dir zu folgen. 

0 Christus, ewiges Wort, du bist mein Herr und mein einziger Lehrer und Mei- 
ster. Sprich, ich will dich hören und dein Wort in die Tat umsetzen, denn ich weiß, 
es kommt vom Himmel. Ich will es hören, betrachten und verwirklichen; denn in 
deinem Wort ist Leben und Freude, Friede und Glück. 

Sprich, du bist mein Herr und Meister; ich will auf niemanden hören, denn auf 
dich" (VD 75•77). 

Wem die Gnade solcher Jesusliebe geschenkt ist, der verlangt nach möglichst 
wörtlicher Nachfolge des Meisters. Die Selbstverleugnung ist ihm kein Zwang, 
sondern macht ihn frei für den, den er liebt. Für ihn gibt es auch keine Furcht mehr. 
•Wovor wollten wir uns fürchten", fragt Chevrier. •Etwa davor, zu hungern, ver- 
folgt, verachtet und verstoßen zu werden? Aber was bedeutet das alles? Kann, wer 
Jesus liebt, irgend etwas fürchten?" 

Man kann fragen, was daran Neues sei. Hat Paulus nicht mit noch stärkeren Wor- 
ten das gleiche gesagt? Aber jede solche neue Übersetzung der Heiligen Schrift in 
unser Leben von Fleisch und Blut ist beglückend und erschütternd. Auf diese Weise 
geschieht täglich in unserer Mitte durch das Leben der •Heiligen" die Auslegung 
von Gottes Wort in seiner Kirche. Und kann es überraschen, wenn der eine Geist, 
auf den all die vielgestaltigen Gnaden zurückgehen als der eine und gleiche Grund- 
klang, bei ihnen allen durchzuhören ist? So wie sämtliche Romane der Literatur von 
der Monotonie der irdischen Liebe erfüllt sind, so ertönen auch im Leben der Got- 
tesfreunde immer wieder die gleichen Grundakkorde der göttlichen Liebe. 



424 Franz Hillig 

Dennoch hat Chevriers Sicht ihre eigene, persönliche und unverwechselbare Note. 
Sie kommt deutlicher heraus, wenn wir sein Anliegen näher betrachten. Man darf in 
Chevrier nicht einfach den Apostel der armen Kinder sehen. Das war er gewiß auch; 
aber es muß betont werden, daß er vor allem der Gründer einer Priestergemein- 
schaft ist. Der Titel seines Buches umschreibt genau die Aufgabe seines Lebens, für 
die er sich verzehrt und geopfert hat: •Der Priester nach dem Evangelium, derwahre 
Jünger unseres Herrn Jesus Christus." 

Der Jünger, das ist für ihn der Priester. Nicht daß er die Laien ausschlösse oder 
geringachtete; aber er weiß sich zu seinen priesterlichen Mitbrüdern gesandt. Er 
möchte, daß in ihnen allen die Liebe zum Meister die alles beherrschende Mitte 
werde. Daß sie sich seinem Heiligen Geist öffnen und von ihm umgestalten ließen in 
Christus. Der Priester ist ein anderer Christus. 

Chevrier kennt die Unterscheidung zwischen Rat und Gebot. Er weiß auch, daß 
einzig die Ordenspriester nach den Räten des Evangeliums zu leben gehalten sind. 
Dennoch will er nicht einsehen, und hierin besteht gewiß seine besondere Sendung, 
daß nicht auch der •Weltpriester", d. h. der mitten unter den Menschen wirkende 
Seelsorgspriester den Ruf zur rückhaltlosen Christusnachfolge vernehmen soll. 
Chevrier schwebt ein Priestertyp vor, der unbehindert von klösterlicher Bindung 
ganz im Dienst an den Menschen aufgeht und doch in radikaler und unwiderruf- 
licher Weise nichts anderes ist als ein Jünger Christi und nichts anderes sucht als die 
Ausbreitung seines Reiches. Deshalb hat es einen neuen Klang, wenn er dem Pfarrer 
und dem Kaplan in ihrem Pfarrhaus von der Armut der Jüngerschaft spricht. Auch 
an sie ergeht die Botschaft von der Armut. Ihr Priestertum, ihre Nachfolge Christi, 
ihre Verkündigung erhalten einen neuen Glanz, eine ganz andere Wahrhaftigkeit 
und Glaubhaftigkeit, wenn sie sich freiwillig zu einem Leben der Anspruchslosig- 
keit, ja der Entäußerung verstehen. Es ist leicht einzusehen, welche Aktualität die- 
sem Ruf im Zeitalter des Klassenkampfes zukam. Aber ist die Botschaft der Armut, 
des sich Freimachens von Habsucht und Genußsucht, von Bequemlichkeit und Träg- 
heit, von der Bindung an den Komfort in den Ländern des hohen Lebensstandards 
etwa überflüssig? Wenn Chevrier bereits vor hundert Jahren sein Leben der An- 
spruchslosigkeit, ja der Entäußerung und Entbehrung als bewußten Protest gegen 
das Wohlleben und das Aufgehen im Irdischen meinte, wie eindringlich würde er 
heute seine Stimme erheben, wo die Menschen in erschreckendem Maße nur an ein 
Maximum von Genuß denken und ein massiver Materialismus viele beherrscht. 

•Heute mehr denn je", so sagt er den Priestern, •muß man arm sein, wenn man 
gegen die Welt und die irdische Genußsucht ankämpfen will. Der Priester darf sich 
nicht von der Welt mitreißen lassen, er muß die Führung behalten, er muß die Zeit 
meistern, ihr in die Zügel fallen und ihre Führung übernehmen. Der Luxus und der 
Wohlstand, den wir heute sehen, führen ins Verderben. An uns ist es, völlig anders 
zu handeln und der Welt das entgegengesetzte Beispiel zu geben. Je mehr die Welt 
den Luxus, den Reichtum liebt, um so mehr müssen wir die Armut lieben. Die Welt 
muß unsere Werke sehen, wir müssen sie mitreißen, sie in Erstaunen setzen, beson- 
ders durch unser Beispiel." 

Chevrier scheut sich nicht, ins einzelne zu gehen: Wie wohnt ein Priester, der den 
Geist des armen Jesus hat, wie kleidet er sich, wie sehen seine Mahlzeiten aus? 



Der Geist des Prado 425 

Denkt euch einmal, so sprach er eines Tages zu den Schülern seines Kleinen Seminars, 
wie das die Gläubigen erbaute, wenn der neue Pfarrer bei ihnen einzieht und sein 
Hausrat ist so armselig wie der der Armen seiner Pfarrei. 

Auch hier wieder gibt es jubelnde Ausrufe: Wie schön ist ein armer Priester, wie 
frei ist er, wie lebt er ganz im Vertrauen auf die Vorsehung! Wie schön ist Frau 
Armut, daß Jesus sie sich zur Braut auserkoren hat! Es sind Texte, wie sie ganz 
ähnlich bei de Foucauld stehen. Sie beweisen, wie sehr Chevrier in die Nähe des hl. 
Franziskus gehört, den er als seinen Vater verehrt. (Er hatte sich 1859 in Rom in den 
Dritten Orden aufnehmen lassen. Noch heute betonen die Konstitutionen der Prie- 
ster des Prado die enge geistige • nicht juridische • Verbindung des Prado mit 
der großen franziskanischen Familie. Vgl. das Pfingstkapitel 1954, Nr. 13 Manu- 
skript.) Chevrier wagt es, was damals gewiß nicht alltäglich war, die religiöse 
Armut, die •Klosterarmut" mit der •wirklichen Armut" draußen in der Welt zu 
konfrontieren: •Man muß sich wohl in Erinnerung rufen, daß die freiwillig gesuchte 
Armut nicht den gleichen Wert hat wie die tatsächliche Armut in der Welt, die der 
Mütter, der Arbeitslosen, der Armen ohne Nahrung und Obdach; und daß nie ein 
aus religiösen Gründen Armer so viel wird auszustehen haben wie die Armen drau- 
ßen. Darum beneidete der hl. Franz, der die Armut so liebte, das Los der richtigen 
Armen und bestrebte sich ernstlich, ihnen zu gleichen" (VD 305). Es ist wohl nicht 
zu leugnen, daß von solchen Worten wie vom Leben Chevriers überhaupt eine Linie 
zu dem Anliegen der Arbeiterpriester geht. 

Mit dem armseligen Hausrat und der abgetragenen Soutane zöge noch etwas 
anderes ins Pfarrhaus ein, meint er: die Demut. Die äußere Armut bereitet der 
inneren den Weg. Der wahre Jünger darf nicht den •Herrn" herauskehren, er darf 
nicht seine Überlegenheit zeigen und eine •Machtstellung" anstreben. Sanftmütig 
und demütig soll er sein wie sein Meister: sich nicht bedienen lassen, sondern dienen. 
Das ist der Geist des Prado. Das meint Chevrier, wenn er von der •Krippe" spricht. 
Das ist ihm aufgegangen, da er die Erniedrigung des Sohnes betrachtete, der für uns 
Mensch geworden ist. Das Ernstnehmen der demütigen Armut im Leben des Welt- 
priesters ist ein wichtiges Charakteristikum des Prado. Werdet um Himmelswillen 
keine bourgeois!, das war ein Grundanliegen Chevriers. 

Dieses Priesterideal empfängt durch Kaivaria noch stärkere Akzente. •Kaivaria" 
ist nach der •Krippe" das zweite Schlüsselwort der Spiritualität Chevriers. Schon 
das Weihnachtsgeheimnis atmet den Geist der Entäußerung. Das Kreuz spricht in 
aller Eindringlichkeit vom Sich-Sterben. Wer Jesus nachfolgen will, muß sein Kreuz 
auf sich nehmen. Vom Priester aber gilt in besonderer Weise: er ist •ein gekreuzig- 
ter Mensch". 

Der Priester steht nicht als unbeteiligtes Werkzeug am Altar. Er ist hineingerufen 
in das Geheimnis des Erlösers, der sich für die Menschen opfert. Wie Christus 
Opferpriester und Opferlamm in einer Person ist, so soll auch der Priester Opfern- 
der und Geopferter in einem sein. Er trägt in seinen Gebeten die Anliegen der ihm 
Anvertrauten vor Gott. Er trägt aber auch mit an ihrer Schuld. 

Und hier ergibt sich nun eine Erkenntnis, die Chevrier nicht müde wird, dem 
Priester nahe zu legen (aber sie gilt natürlich für alle Christen, und viele Mütter 
sind in dieses Geheimnis tief eingeweiht). Es ist seine klassisch gewordene Fest- 



426 Franz Hillig 

Stellung: •Man unterrichtet die Menschen durch das Wort, aber man rettet sie durch 
das Leiden" (On instruit les ämes par la parole, mais on les sauve par la souffranee). 
Chevrier war wie der hl. Pfarrer von Ars ein Mann sühnender Buße. 

Man darf aber nicht übersehen, daß Chevrier dem Priester, der ein gekreuzigtes 
Leben führen soll, gleichzeitig noch ein anderes Wort sagt: •Je mehr man gestorben 
ist, um so mehr hat man das Leben, um so mehr schenkt man das Leben weiter." 
Das ist der Umschlag des Passionsdunkels in das Osterlicht. Dadurch, daß der 
Jünger Jesu sich selber ehrlich und gründlich stirbt, öffnet er sich dem strömenden 
Leben, das in Christus ist. Von hier aus mündet die Jüngerschaft, wie Chevrier sie 
versteht, in das Apostolat, in den Dienst an den Menschen. 

Der Gründer des •Prado" will keine kontemplativen Mönche bilden. Die Aktion 
steht bei ihm mit dem Gebet nicht in Spannung, es setzt sie fort. Hier berührt er sich 
mit dem Ignatianischen •in actione contemplativus", wie seine Stellung zu Armut 
und Kreuz den Geist des Exerzitienbuches atmet. Wenn der Jünger Jesu Geist ganz 
in sich aufgenommen hat, dann drängt es ihn, die Liebe Christi weiterzuschenken. 
Und er fühlt jetzt in sich die Kraft dazu. Man muß durch die Entäußerung, die 
Armut und Demut der Krippe hindurchgegangen sein und die Hinopferung auf 
Kaivaria mit durchlitten haben, um nun des Dritten inne zu werden, jenes Geheim- 
nisses, das Chevrier •Tabernakel" nennt, des in der Eucharistie für die Menschen 
zur Nahrung werdenden Christus. •Le pretre est un homne mange • der Priester 
muß sich verzehren lassen", sagt Chevrier in klassischer Kürze und Eindringlich- 
keit. Er muß durch die Armut so aufgebrochen, durch das Geheimnis des Mit-Chri- 
stus-Sterbens so zerkleinert und im Opfer gebacken sein, daß er in allem, was er tut 
und sagt, für die Menschen ein •gutes Brot" geworden ist. 

Damit mündet die ganze geistliche Führung Chevriers in die Liebe. Sie ist das 
Eigentliche und Höchste. Aber sie trägt im Priesterideal Chevriers die Züge dienen- 
der Bruderliebe. 

•Wir wollen Gott bitten, in uns ein großer Mitleiden zu den Armen und den 
Sündern zu erwecken, daß wir sie wahrhaft lieben können; ohne solches Mitleiden 
im Heiligen Geist erreichen wir nichts. Wir wollen in uns die göttliche Liebe 
erwecken, damit wir den Nöten des Nächsten entgegengehen und wie Jesus Christus 
zu ihm sprechen können: Kommet zu mir, ich will euch erquicken. 

Wir wollen zum Leitwort unserer Liebe das Wort unseres Herrn erwählen: neh- 
met hin und esset!' und uns als Brot betrachten, das alle Welt nähren soll: durch 
das Wort, durch das Beispiel und die Pflichttreue" (VD 410•412). 

Und noch einmal: 

•Die Liebe ist das Unterscheidungszeichen des wahren Jüngers Jesu Christi. 
Wenn unser Herr all dieses von uns fordert, dann darum, weil er uns zu dieser 
Liebe führen will. Es gibt auf andere Weise keine vollkommene Liebe und keine 
wahre Jüngerschaft. Wie sollen wir auch Gott und den Nächsten lieben, wenn wir 
in der Selbstliebe stecken bleiben? Wie sollen wir Gott und den Nächsten lieben, 
wenn wir an den Gütern der Erde hängen?" (VD 97). 

Es ist eine logische Verknüpfung, der man sich nicht entziehen kann. •Die drei 
bezeichnenden Züge des wahren Jüngers sind: die Armut, das Leiden und die Liebe. 



Der Geist des Prado 427 

Auf solche Weise folgt er in Wahrheit den Spuren desjenigen, der in einem Stall 
geboren ward, der an einem Kreuz gestorben ist und aus Liebe zu uns in den Taber- 
nakeln wohnt" (VD 97). 

Von der Liebe her versteht sich auch der Zug zur Gemeinschaft. Wir haben bisher 
den •Geist des Prado" vor allem als ein persönliches Frömmigkeitsideal dargestellt. 
Es käme aber einer Verzeichnung gleich, wenn wir den sozialen Aspekt der Grün- 
dung Chevriers nicht hervorhöben. Chevrier ist auch gerade darin ein Vorläufer des 
neuen Geistes, der sich im Diözesanklerus mancher Länder heute meldet, daß er ein 
gemeinschaftliches Leben der Priester in der Seelsorge wünschte. Er wußte, daß 
es fast über Menschenkraft geht, sein Ideal in der Isolierung realisieren zu wollen. 
Vor allem aber lehrte ihn die Vertrautheit mit dem Neuen Testament, daß Nach- 
folge Christi Jüngerschaft heißt. Die Jünger in den Evangelien und in Apostel- 
geschichte und Apostelbriefen leben in der brüderlichen Einheit des Geistes Jesu. 
Wo zwei oder drei von ihnen versammelt sind, da ist der Meister mitten unter ihnen. 

Die Priester des Prado verstehen sich folglich im Geist ihres Stifters als Priester- 
gemeinschaft. Gemeinsam suchen sie nach dem Evangelium zu leben. Wie die ersten 
Christen haben sie alles gemeinsam; sie beten gemeinsam, wie sie auch die Pfarr- 
seelsorge verbindet, die sie gemeinsam tragen, und wie der Leiter der Pfarrei zu- 
gleich Oberer ist, dem sie an Jesu Stelle gehorsam sind. Dennoch sind sie keine 
Ordensleute. Sie bleiben der Ausgangsidee Chevriers treu: Seelsorgpriester, die dem 
Diözesanklerus angehören und ihrem Bischof unterstehen, die sich aber gemeinsam 
für die rückhaltlose Jüngerschaft entschlossen haben. 

Chevrier hat sein Ideal der Nachfolge im Hinblick auf den Priester geschrieben. 
Hat er auch eine Sendung an den Laien von heute? Der Laie Joseph Folliet hat 
dieser Frage eine Studie gewidmet, deren Ergebnis wir hier noch kurz mitteilen 
wollen. 

Das Anliegen Chevriers, so sagt er, begegne sich in vielen Zügen mit Anliegen, 
die den Christen heute bewegen. 1. Die Schlichtheit, Einfachheit und Geradheit, das 
Abholdsein allen Details, das Vordringen zum Wesen. Nach dieser ersten schlichten 
Tat komme alles andere fast von selbst. 2. •Man muß mit Chevrier damit beginnen, 
daß der Geist Gottes in uns kommt. Ist er erst da, dann wirkt er wie der Saft im 
Baum: er bringt dann in uns all das Äußere hervor". Dazu brauche es letztlich weder 
Kreuzgang noch Stille. Es gibt die •innere Zelle". 3. Eine neue Freude an der Heili- 
gen Schrift ergreift heute immer weitere Kreise der Gläubigen. Was Chevrier wolle, 
sei im Grunde nur dies: das Evangelium leben. 4. Die zentrale Stellung der Mensch- 
werdung. Jesus sei für Chevrier die Mitte: Indem er unser Bruder geworden sei, 
empfange das gesamte menschliche Dasein einen neuen Sinn, Gott habe es angenom- 
men. Das sei der Ansatzpunkt für einen christlichen Humanismus. Folliet leugnet 
nicht, daß sich in Chevriers Botschaft auch andere Züge finden, die den heutigen 
Menschen stoßen und wie eine Herausforderung auf ihn wirken. Aber ist die Bot- 
schaft vom Kreuz nicht zu allen Zeiten ein Ärgernis und eine Torheit? Vielleicht ist 
das gerade Chevriers Sendung an uns, daß er freimütig und ohne Abstrich, klar und 
fest die Armut, die Demut und die geopferte Liebe Christi verkündet und dadurch 
ein Christentum, das sich im Irdischen zu bequem einrichten möchte, heilsam auf- 
rüttelt. 




