
Zwei unbekannte Gleichnisse Jesu 

Von Josef S c h m i d , München 

Unbekannt im eigentlichen Sinn sind die zwei Gleichnisse, von denen ich im 
folgenden sprechen will, nicht, weil sie ja in den Evangelien stehen. Weil sie aber 
nicht in die Liturgie aufgenommen wurden, so pflegen sie auch von den Predigern 
ignoriert zu werden. Ich erinnere mich nicht, je in meinem Leben eine Predigt über 
eines von ihnen gehört zu haben. Es scheint mir darum eine lohnende Aufgabe zu 
sein, diese zwei verborgenen Perlen etwas ans Licht zu ziehen und ihre tiefen Ge- 
danken zu erläutern. Fast könnte es allerdings scheinen, als gebe es da nicht viel zu 
erklären, so klar und durchsichtig sind sie, so lange man nicht mit allegorischer Deu- 
tung hinter ihnen einen Geheimsinn sucht, den Jesus nicht in sie hineingelegt hat. 
Beide Gleichnisse haben dies gemeinsam, daß sie nur bei jeweils einem Evange- 
listen stehen, das eine bei Matthäus, das andere bei Lukas. 

I. 

Mt 21,28•32: 2SWas meint ihr aber (zum Folgenden)? Ein Mann hatte 
zwei Söhne. Er ging zum ersten und sprach: Mein Sohn, geh, arbeite heute im 
Weinberg! 29 Der antwortete: Ja, Herr, ging aber nicht hin. 30 Da ging er zum 
zweiten und sprach ebenso. Der antwortete: Ich mag nicht. Nachher (jedoch) 
besann er sich eines Besseren und ging (doch) hin. 31 Wer von den beiden hat 
den Willen des Vaters getan? Sie sagten: Der Letztere. Da sprach Jesus zu 
ihnen: Wahrlich, ich sage euch: Die Zöllner und Huren kommen eher in das 
Reich Gottes hinein als ihr. • S2 Denn Johannes kam zu euch mit dem Weg 
der Gerechtigkeit, und ihr habt ihm nicht geglaubt. Die Zöllner und die 
Huren aber haben ihm geglaubt. Ihr aber habt euch, obwohl ihr es saht, doch 
nicht schließlich eines Besseren besonnen, so daß ihr ihm glaubtet. 

Diese Parabel hat eine merkwürdige Überlieferungsgeschichte erlebt. Sie liegt 
nämlich in drei verschiedenen Fassungen vor. Nach der einen, deren Text ich soeben 
übersetzt habe, erwidert der vom Vater zuerst angesprochene Sohn die Auffor- 
derung, im Weinberg zu arbeiten, mit Ja, geht aber dann doch nicht hin. Der zweite 
Sohn handelt genau umgekehrt; er antwortet mit einem trotzigen Nein, besinnt sich 
sich aber alsbald eines Besseren. Demgemäß antworten die Zuhörer Jesu, der •Letz- 
tere", der zweite, sei der wirkliche Erfüller des väterlichen Willens gewesen. Ein 
Teil der handschriftlichen Überlieferung stellt dagegen den Neinsager voran und 
läßt demgemäß auch die Zuhörer antworten, der •erste", eben dieser Neinsager, 
habe den Willen des Vaters erfüllt. Die dritte Textform aber stellt ebenfalls den 
Neinsager voran, bezeichnet aber •den Letzteren", d. h. den nichts leistenden Ja- 
sager als Erfüller des väterlichen Willens. Es liegt auf der Hand, daß dies eine sinn- 
lose Antwort der Zuhörer Jesu ist. Trotzdem haben einige Ausleger gemeint, diese 
dritte Textgestalt der Parabel sei die ursprüngliche. Sie meinen nämlich, die von 



Zwei unbekannte Gleichnisse Jesu 429 

Jesus angeredeten Führer der Juden hätten absichtlich eine verkehrte Antwort 
gegeben, •in der Absicht, die Prämisse nicht zu liefern, die Jesus von ihnen heraus- 
locken will" (Wellhausen). Mit gutem Recht urteilen aber die allermeisten alten wie 
neueren Ausleger anders. Keine Übereinstimmung konnte aber bis heute darüber 
erzielt werden, welche der beiden anderen Textformen die ursprüngliche ist und wie 
es überhaupt dazu kam, daß man sie ändern zu müssen glaubte. Der Grund, aus 
dem das geschah, wird sich im folgenden noch herausstellen. Vorerst ist er unwichtig, 
solange wir zugeben, daß nicht der nichts-leistende Jasager der wirklich gehorsame 
Sohn war, sondern der anfängliche Neinsager. 

Der Grundgedanke der im Gleichnis erzählten Geschichte (V. 29 f.) ist vollkom- 
men klar; so klar, daß auch die Zuhörer Jesu ihn gar nicht verfehlen können: Nicht 
auf das Jasagen kommt es an, sondern auf das Tun. Durch dieses wird auch ein 
anfängliches trotziges Nein wieder gutgemacht. Indem aber die Jesus feindselig 
gesinnten Zuhörer das in ihrer Antwort zugeben, sprechen sie sich selbst das Urteil. 
Jesus braucht nur noch die Konsequenzen aus ihrer Antwort zu ziehen. Die Zöllner 
und die Huren, die durch ihr verworfenes Gewerbe und ihren unsittlichen Lebens- 
wandel als Sünder bekannt sind und damit zeigen, daß sie dem Willen Gottes zu- 
nächst ein •Nein" entgegensetzen, sind trotzdem den von ihrer eigenen Frömmigkeit 
so überzeugten Pharisäern auf dem Weg ins Gottesreich voraus. Um die Wucht 
dieses Angriffs auf die Pharisäer und überhaupt seine Berechtigung zu verstehen, 
müssen wir uns daran erinnern, wer im Judentum zur Zeit Jesu die Pharisäer waren 
und wie die Zöllner • über die Huren braucht kein Wort verloren zu werden • 
beurteilt wurden. 

Die Zöllner waren nicht etwa nur deshalb verhaßt, weil niemand gern Steuern 
zahlt. In der jüdischen Literatur werden sie mit Dieben und Räubern zusammen 
genannt, und als •Sünder", d. h. als Inhaber eines ehrlosen und unsittlichen Gewerbes 
waren sie mit ihren Familien gesellschaftlich geächtet und der bürgerlichen Ehren- 
rechte beraubt. Die Pharisäer hingegen galten, und dies mit einem gewissen Recht, 
als die Klasse der Frommen innerhalb des Judentums. Sie hatten nicht nur selbst von 
ihrer Frömmigkeit eine sehr hohe Meinung und blickten auf die große Masse der 
religiös Ungebildeten, den am haarez, mit Verachtung und Abscheu herab (vgl. Lk 
18, 9•14; Joh 7, 49). Sie erfreuten sich auch in den Augen des von ihnen so tief 
verachteten Volkes eben wegen der Strenge, mit der sie das Gesetz befolgten, eines 
hohen Ansehens, und man muß ihnen bestätigen, daß sie sich ihre Frömmigkeit 
etwas kosten ließen. Sie wollten die Idee Israels als der •heiligen Gemeinde" ver- 
wirklichen und sonderten sich deshalb als •die Heiligen" von den übrigen ab. Cha- 
rakteristisch für ihre Frömmigkeit war der Gedanke der frommen •Leistung". Ihre 
Führer, die Schriftgelehrten, vertraten die Lehre, Gott habe Israel deshalb das 
Gesetz gegeben, damit dieses durch •Gebotserfüllungen" einen Schatz von Verdien- 
sten erwerbe und zugleich Gott zu seinem Schuldner mache. Dieser Gedanke war 
das Hauptmotiv, das die Pharisäer antrieb bei ihrer Frömmigkeitspraxis. Denn 
dieser Gedanke gewährte ihnen das beruhigende herrliche Bewußtsein der Heils- 
gewißheit. 

Die Pharisäer auf der einen und die Zöllner und Huren als die verworfensten 
Sünder auf der anderen Seite bildeten also den stärksten Gegensatz, den man sich 



430 Josef Sdimid 

innerhalb des damaligen Judentums überhaupt denken konnte. Wenn man das vor 
Augen hat, dann versteht man erst die ganze Schärfe des Wortes Jesu. Es ist ein 
förmlicher Faustschlag mitten in das Gesicht derer, die meinten, sie und sie allein 
seien wirklich fromm und die vornehmsten Anwärter auf das Gottesreich. Man muß 
das Wort, das Jesus zu ihnen spricht, im Zusammenhang mit seiner ganzen Predigt 
und mit seiner fortwährenden Auseinandersetzung mit den Pharisäern hören, um es 
recht zu verstehen. Dann ist einmal klar, daß den Pharisäern nicht etwa gesagt wird, 
sie würden nach den Sündern, also doch auch ins Gottesreich eingehen. Daß das nicht 
gemeint ist, geht aus V. 31 klar hervor, der für einen Teil der Juden das Erfüllen 
des Willens Gottes vollständig bestreitet. Das Gleichnis ist demnach eine Gerichts- 
predigt über den Pharisäismus, dessen Frömmigkeit trotz allen Eifers und aller 
Betriebsamkeit als vor Gott gänzlich wertlos und verkehrt erklärt wird. 

Ehe ich zum V. 32 und dem in ihm liegenden Problem komme, wird es nötig sein, 
erst noch einiges über die eigentliche Parabel zu sagen. Der in ihr erzählte Vorgang, 
ein Ereignis der profanen Wirklichkeit, des Alltagslebens, soll nach V. 31b das Bild 
eines Vorgangs der religiösen Wirklichkeit sein. Das Verhalten der beiden Söhne 
soll das der ganz Frommen und der ganz Unfrommen innerhalb des Judentums ver- 
anschaulichen. Die Pharisäer, die Frommen, gleichen dem Sohn, der den Befehl des 
Vaters mit dem untertänigen Ja beantwortet, es aber dann dabei bewenden läßt und 
dadurch beweist, wie wenig tief und echt die Devotion ist, mit der er dem Vater 
gegenübertritt. Dem Neinsager dagegen, der zunächst über die ihm vom Vater 
zugemutete •Freiheitsberaubung" förmlich explodiert und sich zu einem trotzigen 
und pietätlosen Nein hinreißen läßt, um sich aber nachher eines Besseren zu besin- 
nen und sein schweres Unrecht durch die Tat gutzumachen, sollen die Zöllner und 
Huren gleichen. Sie sind die, die zunächst sich Gottes Willen widersetzten, dann aber 
reuig umkehrten. Darum kann ihnen und ihnen allein gesagt werden, daß sie auf 
dem rechten Wege sind. Die Pointe des Gleichnisses liegt offenkundig auf dem dop- 
pelten Gegensatz, der darin geschildert wird, dem Gegensatz zwischen den zwei 
Söhnen und dem zwischen Sagen und Tun. Was durch ihre Gestalten und ihr Ver- 
halten eindrucksvoller, als es durch einen bloßen Spruch (vgl. Mt 7, 21) geschehen 
kann, gesagt werden soll, ist klar: Nicht auf das Jasagen kommt es an, sondern auf 
das Tun. Es soll nicht der anfängliche Neinsager als der Mustersohn dargestellt und 
sein Verhalten in seinem vollen Umfang als vorbildlich erklärt werden, sondern 
nur dies soll gesagt werden, daß durch seine spätere •Umkehr" sein Ungehorsam 
wieder gutgemacht wurde. Aber, so müssen wir jetzt fragen, mit welchem Recht 
kann Jesus die Zöllner und Huren dem reuigen Neinsager und die frommen Phari- 
säer dem nichts leistenden Jasager gleichstellen? Damit kommen wir zum Problem 
des V. 32, der, weil mit •Denn" angeschlossen, wie es scheint, den V. 31 begründen 
will. 

Nehmen wir zunächst einmal an, es verhalte sich wirklich so und der V. 32 spreche 
die Moral des Gleichnisses aus, dann sind die Pharisäer deshalb Jasager, weil sie 
die Bußpredigt des Täufers abgelehnt haben, und die Zöllner und Huren deshalb 
die anfänglichen Neinsager, weil sie auf die Täuferpredigt hin sich zum Gehorsam 
gegen Gottes Willen bekehrt haben. Aber so lassen sich offenkundig die Parabel 
und ihre Anwendung in V. 32 nicht miteinander verbinden. Denn in V. 32 sind ja 



Zwei unbekannte Gleichnisse Jesu 431 

gerade im Gegensatz zur Parabel die Pharisäer die Neinsager und umgekehrt die 
Zöllner und Huren die Jasager, wobei aber, wieder im Gegensatz zur Parabel, auf 
ihr •Ja" auch die Tat folgte. Mit anderen Worten: der Kontrast zwischen Sagen 
und Tun, auf dem im Gleichnis der Akzent liegt, ist in V. 32 aufgehoben, und diese 
klare Erkenntnis zwingt uns zu der Folgerung, daß der V. 32 nicht die Moral der 
Gleichniserzählung ausspricht und auch in keinem ursprünglichen Zusammenhang 
mit dieser steht. Wir haben vielmehr in ihm einen jener Fälle, in denen die spätere 
Überlieferung an ein Gleichnis einen mit dessen Grundgedanken irgendwie ver- 
wandten Spruch angefügt hat. Gemeinsam ist dem Gleichnis und dem V. 32 nur 
der Gedanke, daß Gott die Zöllner und Huren weit wohlgefälliger sind als die 
eigentlichen •Frommen", die Pharisäer. Den V. 32 kennt auch Lukas (7, 29 f.), bei 
dem jedoch statt der Huren •das ganze Volk" genannt wird und auch der Gedanke 
fehlt, daß sich die Pharisäer durch das gute Beispiel der übrigen nicht zu gleichem 
Handeln aneifern ließen. 

Nun komme ich nochmals auf die merkwürdige dreifache Gestalt zurück, in der 
die Parabel überliefert ist, näherhin auf jene uns sinnlos erscheinende Fassung, die 
den nichts leistenden Jasager als den Erfüller des väterlichen Willens bezeichnet. 
Jetzt beginnen wir zu verstehen, wie ein alter Leser des Gleichnisses seinen klaren 
Sinn so gründlich mißverstehen konnte. Er kam zu seiner Mißdeutung, weil er die 
Parabel von V. 32 aus zu verstehen suchte. Sein Mißgriff ist uns eine Bestätigung, 
daß wir jeden Versuch unterlassen sollen, das Gleichnis und seine scheinbare An- 
wendung in V. 32 in vollkommene Harmonie miteinander zu bringen. Das Gleichnis 
nimmt nicht Bezug auf die gegensätzliche Aufnahme der Täuferpredigt durch die 
Pharisäer und die Sünder, sondern es denkt an die verschiedene Aufnahme, die das 
Evangelium, Jesu eigene Predigt, bei den verschiedenen jüdischen Volksklassen 
erfuhr. Indem hier die Pharisäer, durch ihre eigene Frömmigkeit gehindert, sich 
dem Ruf Gottes widersetzten, bewiesen sie, daß sie in Wahrheit nicht die Frömm- 
sten unter den Juden waren, daß vielmehr ihr frommes Ja zu Gottes Gesetz nicht 
echt war. In der alten Kirche hat man meistens unter dem Jasager die Juden und 
unter dem Neinsager die Heiden verstanden und sich damit über die in V. 31b von 
Jesus selbst gegebene Auslegung hinweggesetzt. Richtig ist aber, daß die Moral der 
Parabel über das Judentum der Zeit Jesu hinausreicht, weil, wie schon Origenes 
hervorgehoben hat, die Zöllner und Huren und andererseits die Pharisäer Gestalten 
von zeitloser Geltung sind. 

II. 

Lk 17, 7•10:7 Wer von eudi, der einen Knecht hat, der (draußen) pflügt 
oder das Vieh hütet, wird zu ihm, wenn er vom Felde (heim)-kommt, sagen: 
Komm nur sogleich her und setze dich zu Tisch! 8Wird er nidit vielmehr zu 
ihm sagen: Richte mir etwas zu essen her, dann schürze dich und bediene midi, 
bis ich gegessen und getrunken habe, und hernach kannst du essen und trin- 
ken? 9Weiß er etwa dem Knecht Dank, weil er das Befohlene getan hat? •So 
auch ihr: wenn ihr alles getan habt, was euch befohlen wurde, dann müßt ihr 
denken: Nichtsnutzige Knechte sind wir; wir haben (bloß) unsere Schuldigkeit 
getan. 



432 Josef Sdimid 

Das Gleichnis vom Knecht, treffender gesagt: vom Sklaven, entnimmt sein Bild- 
material den Verhältnissen eines einfachen palästinischen Bauern, der anscheinend 
nur einen Sklaven besitzt. Auch in Israel ist der Sklave das Eigentum seines Herrn, 
im Unterschied vom Taglöhner, der sich einem Herrn nur für eine bestimmte Arbeit 
verdingt und im übrigen ein freier Mann ist. Zwischen ihm und dem, für den er 
arbeitet, kann man von so etwas wie einem echten Vertragsverhältnis sprechen, das 
die Rechte und Pflichten des einen wie des anderen festlegt. Nicht so bei einem 
Herrn und seinem Sklaven. Das Gleichnis wird durch eine rhetorische Frage einge- 
leitet, wie sie auch in anderen Parabeln begegnet (vgl. Mt 7,9•11 = Lk 11,11•13; 
Mt 6, 27 = Lk 12, 25; Mt 12, 11 = Lk 14, 5; Lk 14, 28•30; 31 f. 15, 4•7. 8•10; 
17, 7_9). Durch sie soll die Aufmerksamkeit des Zuhörers geweckt und diesem 
förmlich die einzig mögliche Antwort abgenötigt werden. Der von schwerer Arbeit 
ermüdet und hungrig heimkommende Sklave darf auch jetzt noch nicht an Essen 
und Trinken und die Ruhe denken. Sein Herr denkt gar nicht daran, ihm für die 
geleistete Arbeit durch die Einladung zum Essen zu danken. Er wird vielmehr, 
dafür ist er Sklave, sofort zu neuer Arbeit aufgefordert, zur persönlichen Bedienung 
des Herrn, und erst, wenn auch diese getan ist und sein Herr keinen weiteren Auf- 
trag mehr an ihn hat, dann mag auch er essen und trinken. Und an Dank für die 
geleisteten Dienste denkt der Herr überhaupt nicht; denn dies entspricht nicht dem 
Verhältnis zwischen dem Herrn und dem Sklaven. Von Dank aber und nicht von 
Lohn wird gesprochen, weil der Sklave als Eigentum seines Herrn keinen Lohn 
empfängt. Würde ein Herr einem treuen und bewährten Sklaven einmal einen 
solchen Lohn zahlen, so wäre das eine persönliche menschliche Anerkennung, aber 
doch kein Lohn, wenn man diesem Wort seinen strengen Sinn läßt, nämlich den 
einer finanziellen Leistung, auf die der arbeitende Sklave einen strengen Anspruch 
hätte. Daß der Sklave, nachdem er seinen Herrn bedient hat, schließlich auch essen 
und trinken darf, ist nicht als Lohn zu verstehen, sondern ist zur Erhaltung seines 
Lebens und seiner Arbeitskraft für den Herrn nötig. Von Rechten irgendwelcher 

Art ist da nicht zu sprechen. 

Dieser dem brutalen Alltagsleben entnommene Tatbestand dient Jesus nun zur 
Veranschaulichung einer Grundlehre seines Evangeliums, in der er sich in scharfen 
Gegensatz stellt zur herrschenden pharisäischen Lohnlehre. Genau so wie der Sklave 
für seine Arbeit keinen Lohn beanspruchen kann, weil alles, was er leistet, seine 
Pflicht ist, steht auch der Mensch Gott gegenüber im Verhältnis absoluter Abhängig- 
keit, ist ihm deshalb Gehorsam schuldig und kann ihm nicht mit irgend einer For- 
derung gegenübertreten. Auch wenn er alles, was Gott von ihm verlangt, getan hat, 
soll der Jünger nie das Bewußtsein verlieren, daß er nur ein •nichtsnutziger" Knecht 
ist, der lediglich seine Pflicht getan hat. Damit ist nicht gemeint, daß alle sittlichen 
Leistungen des Menschen vor Gott wertlos sind, und daß der Mensch zu wirklich 
guten Werken überhaupt nicht fähig ist. Der Text sagt vielmehr in Übereinstim- 
mung mit der sonstigen Lehre das Gegenteil, und das Wort •nichtsnutzig" soll 
nichts anderes als die Armseligkeit und Kleinheit bezeichnen, deren der Christ bei 
all seinem sittlichen Streben eingedenk bleiben soll. So wenig die Arbeit, die der 
Sklave für seinen Herrn leistet, wertlos, unbrauchbar ist, ebenso wenig sind es die 
sittlichen Leistungen des Menschen vor Gott. Das Gleichnis will auch nicht den 



Zwei unbekannte Gleichnisse Jesu 433 

christlichen Gottesbegriff anschaulich machen und den Herrn allegorisch auf Gott 
und den Sklaven auf den Christen deuten. Daß Gott nicht ein mitleidsloser tyran- 
nischer Herr, sondern der gütige Vater ist, soll hier nicht bestritten werden. Was 
das Gleichnis darstellen will, ist ausschließlich das Verhältnis eines Jüngers zu Gott. 
So wenig der Sklave durch das, was er für seinen Herrn leistet, diesen zu seinem 
Schuldner macht, dem er mit einem Lohnanspruch gegenübertreten kann, so wenig 
kann der Mensch Gott zu seinem Schuldner machen. Darum ist der himmlische 
Lohn, von dem Jesus immer wieder spricht, stets nur ein Gnadenlohn, ein freies 
Geschenk von Gottes Güte. Den gleichen Gedanken spricht Jesus auch im Gleichnis 
von den Arbeitern im Weinberg (Mt 20, 1•16) aus, wo der Herr durch die •Will- 
kür", mit der er allen Arbeitern ohne Rücksicht auf die verschieden große Leistung 
der einzelnen den gleichen Lohn zahlt, zeigen will, daß er •gütig ist". Dort wie hier 
wendet sich Jesus deutlich gegen die Lohnlehre der Pharisäer, deren Grundgedanke 
war, daß der Fromme durch Anhäufung von •Gebotserfüllungen" eine Art Rechts- 
verhältnis zwischen sich und Gott schaffen könne, weil Gott verpflichtet sei, ihm für 
seine verdienstlichen Leistungen einen Lohn zu zahlen. In der pharisäischen Lehre 
war ferner der Gedanke der Äquivalenz, der Gleichwertigkeit zwischen der ver- 
dienstlichen Leistung des Menschen und dem göttlichen Lohn, enthalten. Auch dieser 
verwegene Gedanke wird durch das Gleichnis zurückgewiesen. Selbst wenn der 
Christ •alles getan", sein Bestes geleistet hat, darf er nicht vergessen, daß er einmal 
nur getan hat, was er Gott als seinem Herrn schuldet, ohne von ihm dafür eine 
Gegenleistung fordern zu können, und daß er gemessen an Gott ein armseliger 
Knecht bleibt. Diese religiöse Grundwahrheit ist auch den jüdischen Rabbinen nicht 
völlig abhanden gekommen. Einer ihrer größten, Rabbi Jochanan ben Zakkai, hat 
das Wort geprägt: •Wenn du viel Thora ausgeübt (= viele Gebotserfüllungen voll- 
bracht) hast, dann tue dir darauf nichts zugute; denn dazu bist du geschaffen wor- 
den". 




