Zwei unbekannte Gleichnisse Jesu

Von Josef Schmid, Minchen

Unbekannt im eigentlichen Sinn sind die zwei Gleichnisse, von denen ich im
folgenden sprechen will, nicht, weil sie ja in den Evangelien stehen. Weil sie aber
nicht in die Liturgie aufgenommen wurden, so pflegen sie auch von den Predigern
ignoriert zu werden. Ich erinnere mich nicht, je in meinem Leben eine Predigt iiber
eines von ihnen gehort zu haben. Es scheint mir darum eine lohnende Aufgabe zu
sein, diese zwei verborgenen Perlen etwas ans Licht zu ziehen und ihre tiefen Ge-
danken zu erldutern. Fast konnte es allerdings scheinen, als gebe es da nicht viel zu
erklaren, so klar und durchsichtig sind sie, so lange man nicht mit allegorischer Deu-
tung hinter ihnen einen Geheimsinn sucht, den Jesus nicht in sie hineingelegt hat.
Beide Gleichnisse haben dies gemeinsam, dafl sie nur bei jeweils einem Evange-
listen stehen, das eine bei Matthius, das andere bei Lukas.

I

Mt 21, 28—32: 28UWas meint ihr aber (zum Folgenden)? Ein Mann hatte
zwet Sohne. Er ging zum ersten und sprach: Mein Sohn, geh, arbeite heute im
Weinberg! 2 Der antwortete: Ja, Herr, ging aber nicht hin. 8 Da ging er zum
zweiten und sprach ebenso. Der antwortete: Ich mag nicht. Nachher (jedoch)
besann er sich eines Besseren und ging (doch) hin. 31 ler von den beiden hat
den Willen des Uaters getan? Sie sagten: Der Letztere. Da sprach Jesus zu
thnen: Wahrlich, ich sage euch: Die Zollner und Huren kommen eher in das
Reich Gottes hinein als ihr. — 32 Denn Johannes kam zu euch mit dem Weg
der Gerechtigkeit, und ihr habt ihm nicht geglaubt. Die Zéllner und die
Huren aber haben ihm geglaubt. Ihr aber habt euch, obwohl ihr es saht, doch
nicht schliefilich eines Besseren besonnen, so dafy ihr ihm glaubtet.

Diese Parabel hat eine merkwiirdige Uberlieferungsgeschichte erlebt. Sie liegt
namlich in drei verschiedenen Fassungen vor. Nach der einen, deren Text ich soeben
ibersetzt habe, erwidert der vom Vater zuerst angesprochene Sohn die Auffor-
derung, im Weinberg zu arbeiten, mit Ja, geht aber dann doch nicht hin. Der zweite
Sohn handelt genau umgekehrt; er antwortet mit einem trotzigen Nein, besinnt sich
sich aber alsbald eines Besseren. Demgemaf antworten die Zuhorer Jesu, der ,Letz-
tere“, der zweite, sei der wirkliche Erfiiller des vaterlichen Willens gewesen. Ein
Teil der handschriftlichen Uberlieferung stellt dagegen den Neinsager voran und
148t demgemiB auch die Zuhérer antworten, der ,erste“, eben dieser Neinsager,
habe den Willen des Vaters erfiillt. Die dritte Textform aber stellt ebenfalls den
Neinsager voran, bezeichnet aber ,den Letzteren®, d. h. den nichts leistenden Ja-
sager als Erfuller des vaterlichen Willens. Es liegt auf der Hand, daf dies eine sinn-
lose Antwort der Zuhorer Jesu ist. Trotzdem haben einige Ausleger gemeint, diese
dritte Textgestalt der Parabel sei die urspriingliche. Sie meinen namlich, die von



Zwei unbekannte Gleichnisse Jesu : 429

Jesus angeredeten Fithrer der Juden hitten absichtlich eine verkehrte Antwort
gegeben, ,in der Absicht, die Pramisse nicht zu liefern, die Jesus von ihnen heraus-
locken will* (Wellhausen). Mit gutem Recht urteilen aber die allermeisten alten wie
neueren Ausleger anders. Keine Ubereinstimmung konnte aber bis heute dariiber
erzielt werden, welche der beiden anderen Textformen die urspriingliche ist und wie
es iberhaupt dazu kam, daf man sie dndern zu miissen glaubte. Der Grund, aus
dem das geschah, wird sich im folgenden noch herausstellen. Vorerst ist er unwichtig,
solange wir zugeben, dafl nicht der nichts-leistende Jasager der wirklich gehorsame
Sohn war, sondern der anfingliche Neinsager.

Der Grundgedanke der im Gleichnis erzihlten Geschichte (V. 29 {.) ist vollkom-
men klar; so klar, daf auch die Zuhorer Jesu ihn gar nicht verfehlen konnen: Nicht
auf das Jasagen kommt es an, sondern auf das Tun. Durch dieses wird auch ein
anfingliches trotziges Nein wieder gutgemacht. Indem aber die Jesus feindselig
gesinnten Zuhérer das in ihrer Antwort zugeben, sprechen sie sich selbst das Urteil.
Jesus braucht nur noch die Konsequenzen aus ihrer Antwort zu zichen. Die Z5llner
und die Huren, die durch ihr verworfenes Gewerbe und ibren unsittlichen Lebens-
wandel als Siinder bekannt sind und damit zeigen, dafl sie dem Willen Gottes zu-
nidhst ein ,Nein“ entgegensetzen, sind trotzdem den von ihrer eigenen Frommigkeit
so liberzeugten Pharisdern auf dem Weg ins Gottesreich voraus. Um die Wucht
dieses Angriffs auf die Pharisider und iiberhaupt seine Berechtigung zu verstehen,
miissen wir uns daran erinnern, wer im Judentum zur Zeit Jesu die Pharisier waren
und wie die Zollner — iiber die Huren braucht kein Wort verloren zu werden —
beurteilt wurden.

Die Zéllner waren nicht etwa nur deshalb verhafit, weil niemand gern Steuern
zahlt. In der jiidischen Literatur werden sie mit Dieben und Riubern zusammen
genannt, und als ,,Stinder®, d. h. als Inhaber eines ehrlosen und unsittlichen Gewerbes
waren sie mit ihren Familien gesellschaftlich gedchtet und der biirgerlichen Ehren-
rechte beraubt. Die Pharisder hingegen galten, und dies mit einem gewissen Recht,
als dieKlasse der Frommen innerhalb des Judentums. Sie hatten nicht nur selbst von
ihrer Frommigkeit eine sehr hohe Meinung und blickten auf die grofle Masse der
religios Ungebildeten, den am haarez, mit Verachtung und Abscheu herab (vgl. Lk
18,9—14; Joh 7,49). Sie erfreuten sich auch in den Augen des von ihnen so tief
verachteten Volkes eben wegen der Strenge, mit der sie das Gesetz befolgten, eines
hohen Ansehens, und man muf} ihnen bestitigen, dafl sie sich ihre Frommigkeit
etwas kosten lieflen. Siec wollten die Idee Israels als der ,heiligen Gemeinde“ ver-
wirklichen und sonderten sich deshalb als ,die Heiligen“ von den iibrigen ab. Cha-
rakteristisch fir ihre Frommigkeit war der Gedanke der frommen ,Leistung®. Ihre
Fithrer, die Schriftgelehrten, vertraten die Lehre, Gott habe Israel deshalb das
Gesetz gegeben, damit dieses durch ,Gebotserfiillungen“ einen Schatz von Verdien-
sten erwerbe und zugleich Gott zu seinem Schuldner mache. Dieser Gedanke war
das Hauptmotiv, das die Pharisder antrieb bei ihrer Frommigkeitspraxis. Denn
dieser Gedanke gewihrte ibnen das beruhigende herrliche Bewufitsein der Heils-
gewillheit.

Die Pharisier auf der einen und die Zdllner und Huren als die verworfensten
Siinder auf der anderen Seite bildeten also den stirksten Gegensatz, den man sich



430 Josef Schmid

innerhalb des damaligen Judentums iiberhaupt denken konnte. Wenn man das vor
Augen hat, dann versteht man erst die ganze Schirfe des Wortes Jesu. Es ist ein
formlicher Faustschlag mitten in das Gesicht derer, die meinten, sie und sie allein
seien wirklich fromm und die vornehmsten Anwirter auf das Gottesreich. Man muf}
das Wort, das Jesus zu ihnen spricht, im Zusammenhang mit seiner ganzen Predigt
und mit seiner fortwihrenden Auseinandersetzung mit den Pharisdern horen, um es
recht zu verstehen. Dann ist einmal klar, dafl den Pharisiern nicht etwa gesagt wird,
sie wiirden nach den Siindern, also doch auch ins Gottesreich eingehen. Dafl das nicht
gemeint ist, geht aus V. 31 klar hervor, der fiir einen Teil der Juden das Erfallen
des Willens Gottes vollstindig bestreitet. Das Gleichnis ist demnach eine Gerichts-
predigt iber den Pharisdismus, dessen Frommigkeit trotz allen Fifers und aller
Betriebsamkeit als vor Gott ginzlich wertlos und verkehrt erkldrt wird.

Ehe ich zum V. 82 und dem in ihm liegenden Problem komme, wird es nétig sein,
erst noch einiges iiber die eigentliche Parabel zu sagen. Der in ihr erzihlte Vorgang,
ein Ereignis der profanen Wirklichkeit, des Alltagslebens, soll nach V. 31b das Bild
eines Vorgangs der religiosen Wirklichkeit sein. Das Verhalten der beiden Sohne
soll das der ganz Frommen und der ganz Unfrommen innerhalb des Judentums ver-
anschaulichen. Die Pharisder, die Frommen, gleichen dem Sohn, der den Befehl des
Vaters mit dem untertinigen Ja beantwortet, es aber dann dabei bewenden 12t und
dadurch beweist, wie wenig tief und echt die Devotion ist, mit der er dem Vater
gegeniibertritt. Dem Neinsager dagegen, der zunichst iiber die ihm vom Vater
zugemutete ,Freiheitsberaubung® f6rmlich explodiert und sich zu einem trotzigen
und pietitlosen Nein hinreiflen 148t, um sich aber nachher eines Besseren zu besin-
nen und sein schweres Unrecht durch die Tat gutzumachen, sollen die Zéllner und
Huren gleichen. Sie sind die, die zunichst sich Gottes Willen widersetzten, dann aber
reuig umkehrten. Darum kann ihnen und ihnen allein gesagt werden, daf sie auf
dem rechten Wege sind. Die Pointe des Gleichnisses liegt offenkundig auf dem dop-
pelten Gegensatz, der darin geschildert wird, dem Gegensatz zwischen den zwei
Séhnen und dem zwischen Sagen und Tun. Was durch ihre Gestalten und ihr Ver-
halten eindrucksvoller, als es durch einen bloflen Spruch (vgl. Mt 7, 21) geschehen
kann, gesagt werden soll, ist klar: Nicht auf das Jasagen kommt es an, sondern auf
das Tun. Es soll nicht der anfangliche Neinsager als der Mustersohn dargestellt und
sein Verhalten in seinem vollen Umfang als vorbildlich erkldrt werden, sondern
nur dies soll gesagt werden, dafl durch seine spitere ,Umkehr“ sein Ungehorsam
wieder gutgemacht wurde. Aber, so miissen wir jetzt fragen, mit welchem Recht
kann Jesus die Zollner und Huren dem reuigen Neinsager und die frommen Phari-
sder dem nichts leistenden Jasager gleichstellen? Damit kommen wir zum Problem
des V. 32, der, weil mit ,Denn“ angeschlossen, wie es scheint, den V. 31 begriinden
will.

Nehmen wir zunachst einmal an, es verhalte sich wirklich so und der V. 32 spreche
die Moral des Gleichnisses aus, dann sind die Pharisder deshalb Jasager, weil sie
die Buflpredigt des Taufers abgelehnt haben, und die Zdllner und Huren deshalb
die anfinglichen Neinsager, weil sie auf die Tauferpredigt hin sich zum Gehorsam
gegen Gottes Willen bekehrt haben. Aber so lassen sich offenkundig die Parabel
und ihre Anwendung in V. 32 nicht miteinander verbinden. Denn in V. 32 sind ja



Zwei unbekannte Gleichnisse Jesu 431

gerade im Gegensatz zur Parabel die Pharisier die Neinsager und umgekehrt die
Zollner und Huren die Jasager, wobei aber, wieder im Gegensatz zur Parabel, auf
ihr ,Ja“ auch die Tat folgte. Mit anderen Worten: der Kontrast zwischen Sagen
und Tun, auf dem im Gleichnis der Akzent liegt, ist in V. 32 aufgehoben, und diese
klare Erkenntnis zwingt uns zu der Folgerung, dafl der V. 82 nicht die Moral der
Gleichniserzahlung ausspricht und auch in keinem urspriinglichen Zusammenhang
mit dieser steht. Wir haben vielmehr in ihm einen jener Fille, in denen die spitere
Uberlieferung an ein Gleichnis einen mit dessen Grundgedanken irgendwie ver-
wandten Spruch angefiigt hat. Gemeinsam ist dem Gleichnis und dem V. 32 nur
der Gedanke, dafl Gott die Zollner und Huren weit wohlgefilliger sind als die
eigentlichen ,Frommen®, die Pharisier. Den V. 32 kennt auch Lukas (7,29 £.), bei
dem jedoch statt der Huren ,das ganze Volk“ genannt wird und auch der Gedanke
fehlt, dafl sich die Phariséer durch das gute Beispiel der iibrigen nicht zu gleichem
Handeln aneifern lieflen.

Nun komme ich nochmals auf die merkwiirdige dreifache Gestalt zuriick, in der
die Parabel iiberliefert ist, ndherhin auf jene uns sinnlos erscheinende Fassung, die
den nichts leistenden Jasager als den Erfiiller des viterlichen Willens bezeichnet.
Jetzt beginnen wir zu verstehen, wie ein alter Leser des Gleichnisses seinen klaren
Sinn so griindlich mifiverstehen konnte. Er kam zu seiner Mifideutung, weil er die
Parabel von V. 82 aus zu verstehen suchte. Sein Mifigriff ist uns eine Bestitigung,
daBl wir jeden Versuch unterlassen sollen, das Gleichnis und seine scheinbare An-
wendung in V. 82 in vollkommene Harmonie miteinander zu bringen. Das Gleichnis
nimmt nicht Bezug auf die gegensitzliche Aufnahme der Tauferpredigt durch die
Pharisder und die Siinder, sondern es denkt an die verschiedene Aufnahme, die das
Evangelium, Jesu eigene Predigt, bei den verschiedenen jiidischen Volksklassen
erfubr. Indem hier die Phariséer, durch ihre eigene Frommigkeit gehindert, sich
dem Ruf Gottes widersetzten, bewiesen sie, dafl sie in Wahrheit nicht die Fromm-
sten unter den Juden waren, daf vielmehr ibr frommes Ja zu Gottes Gesetz nicht
echt war. In der alten Kirche hat man meistens unter dem Jasager die Juden und
unter dem Neinsager die Heiden verstanden und sich damit iiber die in V. 81b von
Jesus selbst gegebene Auslegung hinweggesetzt. Richtig ist aber, daff die Moral der
Parabel iiber das Judentum der Zeit Jesu hinausreicht, weil, wie schon Origenes
hervorgehoben hat, die Zéllner und Huren und andererseits die Pharisier Gestalten
von zeitloser Geltung sind.

IL

Lk 17, 7—10: "Wer von eudh, der einen Knecht hat, der (drauflen) pfliigt
oder das Uich hiitet, wird zu ihm, wenn er vom Felde (heim)-kommt, sagen:
Komm nur sogleich her und setze dich zu Tisch! $Wird er nicht vielmehr zu
thm sagen: Richte mir etwas zu essen her, dann schiirze dich und bediene mich,
bis ich gegessen und getrunken habe, und hernach kannst du essen und trin-
ken? 9 Weif er etwa dem Knecht Dank, weil er das Befohlene getan hat? 19So
audh ihr: wenn ihr alles getan habt, was euch befohlen wurde, dann maift ihr
denken: Nichtsnutzige Knechte sind wir; wir haben (blof}) unsere Schuldigkeit
getan.



432 Josef Schmid

Das Gleichnis vom Knedht, treffender gesagt: vom Sklaven, entnimmt sein Bild-
material den Verhaltnissen eines einfachen paléstinischen Bauern, der anscheinend
nur einen Sklaven besitzt. Auch in Israel ist der Sklave das Eigentum seines Herrn,
im Unterschied vom Taglohner, der sich einem Herrn nur fiir eine bestimmte Arbeit
verdingt und im dbrigen ein freier Mann ist. Zwischen ihm und dem, fiir den er
arbeitet, kann man von so etwas wic einem echten Vertragsverhaltnis sprechen, das
die Rechte und Pflichten des einen wie des anderen festlegt. Nicht so bei einem
Herrn und seinem Sklaven. Das Gleichnis wird durch eine rhetorische Frage einge-
leitet, wie sie auch in anderen Parabeln begegnet (vgl. Mt 7,9—11 = Lk 11,11—13;
Mt 6,27 = Lk 12,25; Mt 12,11 = Lk 14, 5; Lk 14, 28—30; 31 f. 15,4—7.8—10;
17, 7—9). Durch sie soll die Aufmerksamkeit des Zuhérers geweckt und diesem
formlich die einzig mogliche Antwort abgenétigt werden. Der von schwerer Arbeit
ermiidet und hungrig heimkommende Sklave darf auch jetzt noch nicht an Essen
und Trinken und die Ruhe denken. Sein Herr denkt gar nicht daran, ihm fir die
geleistete Arbeit durch die Einladung zum Essen zu danken. Er wird vielmehr,
dafiir ist er Sklave, sofort zu neuer Arbeit aufgefordert, zur personlichen Bedienung
des Herrn, und erst, wenn auch diese getan ist und sein Herr keinen weiteren Auf-
trag mehr an ihn hat, dann mag auch er essen und trinken. Und an Dank fir die
geleisteten Dienste denkt der Herr iiberhaupt nicht; denn dies entspricht nicht dem
Verhiltnis zwischen dem Herrn und dem Sklaven. Von Dank aber und nicht von
Lohn wird gesprochen, weil der Sklave als Eigentum seines Herrn keinen Lohn
empfingt. Wiirde ein Herr einem treuen und bewihrten Sklaven einmal einen
solchen Lohn zahlen, so wire das eine personliche menschliche Anerkennung, aber
doch kein Lohn, wenn man diesem Wort seinen strengen Sinn 14fit, nimlich den
einer finanziellen Leistung, auf die der arbeitende Sklave einen strengen Anspruch
hitte. Dafl der Sklave, nachdem er seinen Herrn bedient hat, schliefllich auch essen
und trinken darf, ist nicht als Lohn zu verstehen, sondern ist zur Erhaltung seines
Lebens und seiner Arbeitskraft fiir den Herrn nétig. Von Rechten irgendwelcher
Art ist da nicht zu sprechen.

Dieser dem brutalen Alltagsleben entnommene Tatbestand dient Jesus nun zur
Veranschaulichung einer Grundlehre seines Evangeliums, in der er sich in scharfen
Gegensatz stellt zur herrschenden pharisiischen Lohnlehre. Genau so wie der Sklave
fiir seine Arbeit keinen Lohn beanspruchen kann, weil alles, was er leistet, seine
Pflicht ist, steht auch der Mensch Gott gegeniiber im Verhiltnis absoluter Abhangig-
keit, ist ihm deshalb Gehorsam schuldig und kann ihm nicht mit irgend einer For-
derung gegeniibertreten. Auch wenn er alles, was Gott von ihm verlangt, getan hat,
soll der Jiinger nie das Bewufitsein verlieren, dafl er nur ein Lnichtsnutziger* Knecht
ist, der lediglich seine Pflicht getan hat. Damit ist nicht gemeint, dafl alle sittlichen
Leistungen des Menschen vor Gott wertlos sind, und daBl der Mensch zu wirklich
guten Werken iiberhaupt nicht fahig ist. Der Text sagt vielmehr in Ubereinstim-
mung mit der sonstigen Lehre das Gegenteil, und das Wort ,nichtsnutzig soll
nichts anderes als die Armseligkeit und Kleinheit bezeichnen, deren der Christ bei
all seinem sittlichen Streben eingedenk bleiben soll. So wenig die Arbeit, die der
Sklave fiir seinen Herrn leistet, wertlos, unbrauchbar ist, ebenso wenig sind es die
sittlichen Leistungen des Menschen vor Gott. Das Gleichnis will auch nicht den



Zwei unbekannte Gleichnisse Jesu 433

christlichen Gottesbegriff anschaulich machen und den Herrn allegorisch auf Gott
und den Sklaven auf den Christen deuten. Daff Gott nicht ein mitleidsloser tyran-
nischer Herr, sondern der giitige Vater ist, soll hier nicht bestritten werden. Was
das Gleichnis darstellen will, ist ausschlieflich das Verhiltnis eines Jiingers zu Gott.
So wenig der Sklave durch das, was er fiir seinen Herrn leistet, diesen zu seinem
Schuldner macht, dem er mit einem Lohnanspruch gegeniibertreten kann, so wenig
kann der Mensch Gott zu seinem Schuldner machen. Darum ist der himmlische
Lohn, von dem Jesus immer wieder spricht, stets nur ein Gnadenlohn, ein freies
Geschenk von Gottes Giite. Den gleichen Gedanken spricht Jesus auch im Gleichnis
von den Arbeitern im Weinberg (Mt 20, 1—16) aus, wo der Herr durch die ,Will-
kiir“, mit der er allen Arbeitern ohne Riicksicht auf die verschieden grofle Leistung
der einzelnen den gleichen Lohn zahlt, zeigen will, dafl er ,giitig ist“. Dort wie hier
wendet sich Jesus deutlich gegen die Lohnlehre der Pharisier, deren Grundgedanke
war, daf} der Fromme durch Anhaufung von ,Gebotserfiillungen® eine Art Rechts-
verhiltnis zwischen sich und Gott schaffen kénne, weil Gott verpflichtet sei, ihm fiir
seine verdienstlichen Leistungen einen Lohn zu zahlen. In der pharisdischen Lehre
war ferner der Gedanke der Aquivalenz, der Gleichwertigkeit zwischen der ver-
dienstlichen Leistung des Menschen und dem géttlichen Lohn, enthalten. Auch dieser
verwegene Gedanke wird durch das Gleichnis zuriickgewiesen. Selbst wenn der
Christ ,alles getan®, sein Bestes geleistet hat, darf er nicht vergessen, dafl er einmal
nur getan hat, was er Gott als seinem Herrn schuldet, ohne von ihm dafiir eine
Gegenleistung fordern zu konnen, und dafl er gemessen an Gott ein armseliger
Knecht bleibt. Diese religiose Grundwahrheit ist auch den jidischen Rabbinen nicht
véllig abhanden gekommen. Einer ihrer grofiten, Rabbi Jochanan ben Zakkai, hat
das Wort gepragt: , Wenn du viel Thora ausgeiibt (= viele Gebotserfiillungen voll-
bracht) hast, dann tue dir darauf nichts zugute; denn dazu bist du geschaffen wor-

“

den®,






