Der Weg der Sammlung

Von Eugen Biser, Heidelberg

»Nach innen geht der geheimnisvolle Weg“, sagt Novalis aus der Erfahrung
seines kindlich-weisen Herzens. Und er wiederholt mit diesem Wort nur, was die
Meister des geistlichen Lebens zu allen Zeiten, zumal aber in den Hoch-Zeiten
christlicher Innerlichkeit bezeugten. Uns Menschen von heute beriihrt ihre Kunde von
dem mithsamen und doch beseligenden Weg nach innen ebenso vertraut wie frem-
artig. Denn unsere Zeit hat zwar Abgriinde, aber keine Tiefe, Probleme, aber keine
Innerlichkeit, Erkenntnisse, aber kein Bei-sich-sein in der Sammlung des Herzens.

Der Weg der Sammlung ist aber nicht nur schwer zu finden; er ist schon schwer zu
beschreiben. Denn es gibt keinen Aussichtspunkt, von dem aus sein Verlauf abzu-
sehen wire. Was es mit diesem Weg auf sich hat, woran er rithrt und wohin er
fiihrt, das erfihrt im Grunde erst derjenige, der ihn wirklich beschreitet. Und er
erfahrt es mit jedem seiner Schritte mehr. Aber gibt es nicht wenigstens wie bei
sichtbaren Wegen so etwas wie einen Wegweiser, der iiber Ziel und Richtung Aus-
kunft gibt? Das gibt es wirklich, und sogar mehr als das! Was uns in unserer Rat-
losigkeit zu Hilfe kommt, ist namlich nicht von der Art eines Zeichens, das man
hinter sich lassen mufl, um auf dem von ihm bezeichneten Weg voranzukommen. Es
ist ein Bild, das nach dem entscheidenden ersten Schritt auf der gesamten iibrigen
Wegstrecke voranleuchtet. Aus der Fiille der Sammlung geschépft, fiikrt es seinem
ganzen Wesen nach dorthin, wohin es zeigt. Als Bild ist es Weisung und Geleit
zugleich.

Das Bild, von dem die Rede ist, spricht uns um so lebendiger an, als es ganz der
Situation des ,Unterwegs“ entnommen ist und in dessen Unrast die Ruhe der
Sammlung vergegenwirtigt. Es entstammt dem sogenannten Reisebericht des Lukas-
evangeliums und zeigt Jesus bei kurzer Rast im Haus von Maria und Martha, indes
sein Antlitz, wie der Evangelist betont, nach Jerusalem, und das heifit todwirts,
gerichtet ist. Es ist, als sei etwas von der Unruhe des Weges in das stille Haus ein-
gedrungen, ja als habe es sich der einen der beiden Frauen, der Martha, ganz und
gar bemichtigt. Jedenfalls wahlt der Evangelist bewufit Worte aus der Sprache des
geschaftigen und betriebsamen Menschen, um ihr Charakterbild zu zeichnen. Ganz
anders ihre ungleiche Schwester Maria. Statt sich um die Bewirtung des hohen
- Gastes zu sorgen, setzt sie sich unbekiimmert, als sei dies das Gegebene, ja einzig
Magliche, ihm zu Fiiflen, um sein Wort zu horen. Und nicht genug damit. Ihr Ver-
halten findet die volle Anerkennung Jesu, wihrend Martha, die doch alles Recht
auf ihrer Seite glaubt, den Tadel hinnehmen mufl: ,Martha, Martha, du sorgst und
beunruhigst dich um vieles; eines nur ist notwendig. Maria hat den wahrhaft guten
Teil erwdhlt, der ihr nicht weggenommen wird“ (Lk 10, 38—42).

Worin besteht dieses wahrhaft Gute, das sich Maria erwihlte? Doch offensichtlich
darin, dafl sie so ganz selbstverstandlich das Unselbstverstiandliche tut. Fraglos bil-
det dieses schlichte Tun die Achse der ganzen Erzihlung; hier wird die Beschreibung
zum Symbol, zum Bild. Nicht umsonst fehlt jede Andeutung iiber das Gesprich, das



Der Weg der Sammlung 445

Jesus mit ihr fithrte. Nicht was, sondern daf sie horte, ist wichtig. Daf} sie Jesn Wor-
ten lauscht, bestimmt ihre Haltung, innerlich ebenso wie duflerlich. Sie ist die wesen-
haft Hérende und dadurch Jesus Zugehdrige. Zu seinen Fiiflen sitzend, gibt sie sich
ihm mit ihrem ganzen Herzen, ihrem Denken und Sein zu eigen, um sich alsdann,
beglickt und erfillt, aus seinem Wort znriickzuempfangen. Man hat ihr Bild solange
nicht voll erfafit, als man nicht dieses geheimnisvolle Strémen bemerkt, das sie mit
Jesus verbindet und das ihr Leben mit dem seinen wie in einen einzigen Kreislauf
zusammenfafit. Und in eben diesem heiligen Kreisen ist sie gesammelt. Nicht wie
ein buddhistischer Monch, dem tber seiner Meditation buchstablich Horen und Sehen
vergeht, sondern wie eine Rose, die dann am schénsten, dann ganz sie selbst ist,
wenn sie sich voll dem Sonnenlicht 6ffnet. Als die Horende ist Maria in sich gesam-
melt, und als die Gesammelte zugleich ganz horend, ganz aufgetan.

Und damit hat die kleine Szene des Lukasevangeliums auch schon beantwortet,
um was wir sie fragten. Wir sind, wenigstens grundsatzlich, iiber den Weg der
Sammlung belehrt. Wir wissen jetzt, wie wir ihn finden kdénnen, aber auch, wohin
er fithrt. Denn der Weg der Sammlung ist kein anderer als der Weg des Horens,
des gehorsamen Horens auf Gottes berufendes Wort. Das verkorpert die Gestalt der
Lauschenden zu Jesu Fiiflen. Indem sie es leibhaftig darstellt, zeigt sie zugleich, dafl
sich das zum menschlichen Existenzakt gewordene Horen, wie es der redende Gott
beansprucht, nicht im aktuellen Aufhorchen und Hinhéren erschopft, sondern blei-
bende Zugehorigkeit stiftet. Wer Gottes Wort mit bereitem Herzen hért, gehort
ihm eben dadurch auch schon an. Wie die ins Sinnbildliche iiberhéhte Mariengestalt
bezeugen dies auch die ibrigen ,Horer des Wortes®, von denen das Neue Testament
berichtet. Da sie den Anruf Gottes vernehmen, wissen sie sich auch von ihm in
Pflicht genommen, mit ihrem ganzen Dasein an ihn verwiesen, ihm zugehérig. Und
sie lassen auch keinen Zweifel daran, was sie unter dieser Zugehdrigkeit verstehen.
Am eindringlichsten spricht davon Paulus, der sich auf Leben und Tod dem Wort
verschrieben weifl, und er spricht davon am deutlichsten an der Stelle des ersten
Korintherbriefes, wo er sich von den Miflverstindnissen und Fehlurteilen abgrenzt,
wie sie in der angeredeten Gemeinde umgingen. Sie lautet: ,Alles gehort euch, ob
Paulus, Apollos oder Kephas, ob Welt, Leben oder Tod, ob Vergangenes oder Zu-
kiinftiges: alles gehort euch; ihr aber gehért Christus, und Christus Gott® (3, 21 £.).

Wenn der Weg der Sammlung wirklich der des Hérens ist, und wenn dieses
Hoéren seinerseits in der Tat als etwas Zustdndliches, als Zugehorigkeit verstanden
werden muf}, dann ist das Pauluswort wie kaum ein anderes geeignet, den Uerlauf
dieses Weges, seine Phasen und Uerwandlungen zu verdeutlichen. So verstanden,
iibersetzt es die stumme und doch so einleuchtende Zeichen-Sprache des lukanischen
Berichtes in die uns geldufige Sprache der unterscheidenden Bezeichnungen. Uber-
lassen wir uns ihrer Fiihrung!

I
Alles gehort euch
Alles gehort euch! — so lautet der erstaunliche Titel, mit welchem Paulus den

Eingang in das Reich der Sammlung iiberschreibt. Gerade darauf waren wir am
wenigsten gefafit. Besagt denn Sammlung nicht das genaue Gegenteil davon? For-



446 Eugen Biser

dert sie nicht vor allem andern einen Akt der Abkehr von allem um des Einen und
Einzigen willen? Miissen wir uns denn nicht zuerst einmal von dem Vielen und Viel-
zuvielen, an das wir stindig weggegeben und verloren sind, zuriickzichen, um bei
uns selbst und unserm Gott zu sein? Heiflt sich sammeln darum nicht in allererster
Linie soviel wie loslassen, sich frei und leer und arm machen, sich selbst mit allem,
was einen bedriickt und begliickt, aufgeben und sich mit leeren Hianden Gott anheim-
geben? Die Heftigkeit, mit der sich Einwdnde dieser Art aufdringen, deutet zwei-
fellos darauf hin, daf sich in ihnen etwas Richtiges zu Wort meldet, das nicht iiber-
sehen werden darf. Und Jesus gibt ihnen auch ausdriicklich Recht, wenn er Martha
vorwirft, sie kiimmere sich um Allzuvieles, wihrend die ihm zu Fiiflen sitzende
Maria das Eine Notwendige gewihlt und gefunden habe. Kein Zweifel: das Eine
Notwendige, um das es auf dem Weg der Sammlung geht, wird nur um den Preis
des Allzuvielen erkauft. Den verborgenen Schatz kann nur heben, wer sein ganzes
Hab und Gut darangibt; die kostbare Perle gehort nur dem, der alles iibrige dagegen-
setzt. Nur wer zu verlieren weif}, wird gewinnen; nur wer den Tod des selbstsiich-
tigen Menschen zu sterben bereit ist, wird leben. Der erste Schritt auf dem Weg der
Sammlung gelingt nur mit blutendem Herzen. Ihn tun, heifit wirklich verlassen, ent-
sagen, scheiden.

Allzu heftig aufgeworfene Fragen laufen aber auch stets Gefahr, iiber ihr Ziel
hinauszuschieflen und dabei Wichtiges, wenn nicht Entscheidendes zu iibersehen. So
auch hier. Noch nicht einmal auf der ersten Wegstrecke der Sammlung hat der Ver-
zicht das letzte Wort. Wenn auch aller Anschein dagegenspricht, so lautet dieses
Wort eben doch: Alles gehdrt euch. Das aber ist nicht mehr die Sprache der selbst-
gewihlten Verarmung und Vereinsamung, sondern die Sprache der Fiille und der
Erfiillung, des beseligenden Eins- und Inneseins. Und das ist die Sprache desBildes,
das uns auf dem Weg der Sammlung voranleuchtet. Halt sich denn die zu denFiiflen
des Meisters sitzende Maria wirklich so untitig abseits, wie es ihr die rithrige Schwe-
ster vorwirft? Atmet ihre Ruhe denn nicht die Gewiflheit, dafl auch von ihrer Seite,
ja von ihr sogar in erster Linie alles getan ist, was dem hohen Gast gebiihrt? Gewif3,
sie trdgt ihn nicht, wie Martha, auf ihren Hinden. Aber trigt sie ihn dafiir nicht
umso mehr auf ihrem Herzen? Gewif}, ihr fehlt jener unruhige Blidk der Schwester,
der, von einem Gegenstand zum andern gleitend, auf alles gerichfct ist,am Ende aber
doch Gefahr lduft, nichts einzubringen. Ist die Beschauliche im Vergleich dazun nicht
doch, und zwar in einem viel wesentlicheren Sinn, bei allem und allen, und zwar
einfach deshalb, weil sie, zu den Fiiflen Jesu sitzend, ihren Platz am Herzen der
Welt gefunden und eingenommen hat? Ist nicht gerade der Kelch ihrer Ruhe, weil
es die Ruhe der Sammlung ist, randvoll gefiillt mit Wirklichkeit?

Das steht zu allen gewohnten Vorstellungen vom Wesen der Kontemplation so
sehr im Widerspruch, dafl es sich nahelegt, den Beweis dafiir von einer extremen
Gegenposition her anzutreten. Sie findet sich nirgends deutlicher ausgepragt als dort,
wo die Gotteslengnung bei sich selber Einkehr hélt, um ihre Verneinung des Gétt-
lich-Grofiten in ein Ja von letzter Kraft und Grofle umzusetzen. Das aber ist genau
der Fall in Nietzsches Zarathustra. Nicht umsonst hat der Dichter dieses erklirten
~-Gegen-Ideals“, wie er in seinem Lebensriickblick versichert, bei seinem entschei-
denden Inspirationserlebnis den Eindruck, als drangten sich die Dinge selber an ihn



Der Weg der Sammlung 447

heran, um sich zum Gleichnis anzubieten, ja als titen sie vor ihm alle ,Wort-
Schreine“ und Seinsgriinde auf, um ihn mit ihren Reichtiimern zu begaben. Wenn
nun aber schon das antichristliche Gegenbild der Sammlung, wie es Nietzsche ent-
wirft, in kosmischem Farbenreichtum erglinzt; wieviel mehr mufl dann erst die in
Christus griindende Kontemplation aus der Fiille kreatiirlicher Wirklichkeit schép-
fen!

Dafl der Einstieg in das Reich der Sammlung tatsichlich dem Leitwort ,Alles
gehort euch” untersteht, lehrt dann aber vor allem das Zeugnis der Eingeweihtem;
der wahrhaft Kundigen auf dem Weg, der nach innen fithrt. Mit leeren Hinden
wuflten sie sich doch iiberreich, in der Abgeschiedenheit noch allen verbunden, in der
scheinbaren Untétigkeit der vita contemplativa von entscheidendem, ja weltbewe-
gendem Einflufl. Es geniigt, stellvertretend fiir viele Namen, Franz von Assisi zu
nennen, der in seinem ,Sonnengesang“ das beredteste Dokument welterfiillter Spi-
ritualitdt schuf. Doch auch ein so niichterner Geist wie Thomas von Aquin kann als
Kronzeuge dafiir angerufen werden. Fiir ihn ist der Kontemplative der Gott Lie-
bende, dessen Liebe sehend, und das heifit fiir Thomas: Gottes als des Seinsgrundes
aller Wirklichkeit ansichtig wurde. Weil dieses contemplari aber im Unterschied zu
anderen Sehweisen der Liebe entspringt, stiftet die kontemplative Schau auch stets
lebendige Gemeinschaft mit dem Erschauten. Als sehend gewordene Liebe ist die
Kontemplation zugleich liebend inneseiendes Sehen: ein Sehen, das sich erst in der
Einung mit dem Erschauten erfillt. Kein Wunder, dafl die Meister der christlichen
Innerlichkeit von da an unaufhérlich das Seinsgliick bezeugen, das ihnen auf dem
Weg der Sammlung zuteil wurde. Sie alle fanden — mit Novalis gesprochen —, da
sie das Unbedingte suchten, zusammen mit ihm ,die Dinge“. Wihrend sie um des
Einen Notwendigen willen alles aufgaben, wurde ihnen zu diesem Einen und Ein-
zigen auch alles iibrige hinzugegeben. Der Platz zu den Filen des Herrn, den sie
erwihlten, erwies sich wirklich als ihr Platz am Herzen der Welkt.

IL.
1hr gehort Christus

Auf dem Weg der Sammlung gibt es keine Vereinsamten, keine Einzelginger.
Weil es der Weg vom Belanglosen zum Wesentlichen, vom Zufilligen zum Not-
wendigen, ja zu dem uns einzig notwendigen Gott ist, gehen ihn, verborgen oder
sichtbar, alle Geschopfe mit. Wer sich sammelt, der ist, wie schon der sprachliche
Ausdruck zu verstehen gibt, ins Ganze des Seienden versammelt. Wer sich wie die
zum Symbol des beschaulichen Lebens gewordene Maria Jesus zu Fiiflen setzt, um
sein Wort zu horen, der vernimmt mit dem Gotteswort zusammen auch seinen
kreatiirlichen Widerhall in den Dingen; dem gehort, eben weil er ein Horender ist,
die ganze von Gott geschaffene Welt. Und eben darin besteht die erste iiberwilti-
gende Erfahrung des beschaulichen Menschen: da er sich vor dem Andrang des All-
zuvielen in die Abgeschiedenheit seines ,Kidmmerleins* zuriickzog, sprangen vor
seinem staunenden Auge unversehens die Tiiren zu allen Dingen auf. Fiir seine
Abkehr vom alltiglichen Betrieb mit seinen Sensationen sieht er sich mit dem Ge-
heimnis der ganzen Welt beschenkt. Nie fand dieser begliikende U mschwung einen



448 Eugen Biser

so lebendigen und iiberzeugenden Ausdruck wie im Leben des Armen von Assisi,
der die lockende Karriere seiner Jugendtriume aufgibt und in der Nachfolge des
armen Herrn jene itberquellende Gottes- und Scinsliebe erlernt, die schlieflich
sogar zu Feuer und Wasser, Mond und Sonne Bruder und Schwester sagt. Seitdem
haben sich viele auf die vom ,Sonnengesang® des heiligen Franziskus intonierte
Weltmelodie eingestimmt, um sie in ihrem eigenen Sprechen und Singen weiterzu-
tragen. Im kosmischen Geldut, das durch die Dichtung der Romantik geht, ist davon
ebenso ein Nachklang zu héren wie in den vielfachen Bemilhungen um eine echte
Seinsfrommigkeit. Nicht in allen, aber in vielen dieser Zeugnisse weht unverkenn-
bar der Geist der Sammlung. Und doch erklingt in ihnen die grofle Melodie, am
Sonnengesang gemessen, meist nur noch wie gebrochen. Woher diese seltsame Ver-
fremdung? Die Antwort kann nur lauten: sie blieben dem Gesetz der Sammlung
nicht treu; sie wollten ein Verweilen, wo doch nur ein Weg war.

Wie jedes Gliick, stellt auch das Seinsgliick, mit dem das beschauliche Leben den
betenden Menschen belohnt, vor eine Aufgabe, vor der er bestehen, aber auch ver-
sagen kann. Der Weg der Sammlung hat eben nichts, aber auch gar nichts gemein
mit den ausgetretenen Pfaden, die der auf Sicherheit bedachte Alltagsmensch bevor-
zugt. Als Weg nach oben ist er nicht nur steil und mithsam, sondern auch voller Ge-
fahren. Zumal dort, wo er unversehens den Blick auf die Herrlichkeit der Schopfung
freigibt, stellt sich bisweilen der Anreiz ein, die Miihe des weiteren Anstiegs mit
dem Genufl des Gewihrten zu vertauschen. Es ist dies jene fiir die beginnende Ge-
betserfahrung typische Versuchung, die Henri Bremond mit einem Seitenblick auf
Pascal und die Lehrer von Port Royal als die ,panhedonistische“ kennzeichnet: die
ebenso naheliegende wie gefihrliche Illusion, die das aus den Griinden der Samm-
lung aufsteigende Seinsgliick fiir den Inhalt nimmt; die Verwechstung des Rast-
platzes mit dem Ziel. Doch muf sich die Fehlentscheidung keineswegs immer darin
Fufern, dafl der Beter iiber dem, was ihm hinzugegeben wird, seine wahre Aufgabe
vergifit. Sie kann auch die Form eines magischen Miflbrauchs annehmen, wie sie
etwa Martin Buber in seiner Chronik ,Gog und Magog“ mit der Gestalt des Sehers
von Lublin verdeutlicht, der aus der Vollmacht des Gebetsaktes heraus eine Wende
der Weltgeschichte herbeizufiihren sucht. Mit dieser Absicht irrt er ebenso weit vom
Weg der Sammlung ab wie der Panhedonist mit der Ausflucht in den Genuff. Was
.aber ist uns mit der Gabe des Seinsgliicks wirklich aufgegeben? Wozu sollen wir uns
entscheiden?

Zu nichts anderem als zu dem, was Sammlung immer schon ist: ein Sitzen zu den
Fiifien Jesu. Doch dazu jetzt aus neuen Antrieben und in einem neuen Bewufitsein.
Hatte das Bild der Mariengestalt zu den Fiifien des Herrn zunichst nur zum Akt
der Sammlung verholfen, so muf} es ihn von jetzt an als Inhalt pragen. Wir miissen
nun selbst in das Bild eingehen, das uns vor Augen steht; wir miissen zu werden
suchen, was wir schauen. Denn der Reichtum, mit dem sich unsere leeren Hande fiill-
ten, will von eben diesen Hinden zu seinem ewigen Ursprung zuriickgetragen wer-
den. Das aber besagt: Die Zusicherung ,Alles gehért euch” wendet sich um in die
Mahnung ,Thr aber gehért Christus“! Darauf strebt das betende Vernehmen des
gbttlichen Wortes hin, darin gewinnt es Gestalt und Dauer: daff wir Christus ange-
‘horen. Und darin besteht dann auch die 2weite Phase, die der Weg der Sammlung



Der Weg der Sammlung 449

durchmiflt. Sich sammeln, das geht ja, wie wiederum bereits das Wort erkennen
lalt, im Gegensatz zu den flichtigen Akten und Reaktionen, in denen wir uns stan-
dig verzehren, auf etwas Bleibendes, Zustindliches, das im ruhelosen Wechsel
beharrt. Doch ist es besser und richtiger, dariber das wegweisende Bild selbst zu
befragen, zumal das ,Sitzen zu den Fiflen Jesu“ zu den Grundvorstellungen des
Lukasevangeliums zahlt und darin leitmotivartig wiederkehrt. Wie Maria kauert
sich auch die Siinderin beim Gastmahl des Phariséers zu den Filen Jesu nieder, um
sie mit ihren Trinen zu benetzen und mit ihren Haaren abzutrocknen (Lk 7, 36 ff.).
Wie Maria sitzt auch der Besessene von Gerasa zur Verwunderung der Augenzeu-
gen geheilt und klaren Sinnes zu den Fiilen des Herrn (Lk 8, 35). Deutlicher noch
als die Mariengestalt selbst zeigen diese beiden Geretteten, was es heifit, zu den
Fiilen Jesu das Eine Notwendige finden. Da sie in den Lichtkreis Jesu eintraten,
fiel das Entfremdende und Verstorende, Sinde und Wahnsinn, wie Masken von
ihren Gesichtern ab, so daf} ihre wahren Ziige wieder erkennbar wurden. Aus Selbst-
entfremdung und Verfall finden sie wieder ganz zu sich, doch so, daf} sie den Quell-
grund dieses neuen Selbstseins fortan in Christus haben. Auch wenn die Biiflerin
wieder in die Anonymitét des Alltags zurtickkehrt, wird sie doch nie mehr aufhéren,
fir Gott und seine in Christus erschienene Liebe dazusein. Und wenn der vom Wahn
Geheilte, wie ihm ausdriicklich aufgetragen wird, seine Wege geht, wird er doch mit
seinem Innersten fur immer dort verweilen, wo er Rettung fand. So bedeutet das
»oitzen zu den Fiiflen Jesu“, an diesen Schliisselgestalten des Wortes abgelesen,
nichts anderes als den Anschluff an Christus, der aus Unfreiheit und Siinde zu wah-
rem Selbstsein fithrt und sich in der Hingabe an den Retter erfiillt, oder einfacher
gesagt: die befreiende Zugehirigkeit zu Christus.
So gesehen setzt sich die Schilderung der drei Motivgestalten unmittelbar in die
drei Gleichnisse fort, mit denen das Lukasevangelium den Gegensatz von Verloren-
_heit und Zugehorigkeit ausdeutet. Wie die Szene im Haus von Maria und Martha
zdhlen auch sie zum lukanischen Reisebericht, Perlen jener ergreifenden Schilde-
rung, in der uns der Herr auf seinem Todesweg nach Jerusalem vor Augen tritt. Es
sind die Gleichniserzdhlungen von der verlorenen Drachme, vom verlorenen Schaf
und dem verlorenen Sohn (Lk 15, 8 ff.; 1—7; 11—382). Vom Kehricht des Hauses
verdeckt, hat die Drachme jeden Wert und Sinn verloren. Sich selbst iiberlassen,
mufl das verlaufene Schaf in der Steppe zugrundegehen. In dritter und hochster
Steigerung wiederholt diese Erkenntnis die Parabel vom verlorenen Sohn. Nur
scheinbar war er in der selbstgewihlten Fremde frei. Und schon bald verkehrte sich
seine vermeintliche Selbstindigkeit in schmachvolle Knechtschaft und bitterstes
Elend. Dafiir geht ihm auf diesem Tiefpunkt seines Lebens die entscheidende Ein-
sicht auf: Die Ordnung des Vaterhauses war keine Schranke und das dort herr-
schende Gesetz keine Fessel. Denn nur in der Geborgenheit beim Vater war Leben
und nur in der Zugehorigkeit zu ihm wahre Freiheit.

Zug um Zug gilt das von der Erfahrung der Sammlung, zumal aber von jenem
Umschwung, den das Wort ,Ihr aber gehort Christus® bezeichnet. Jetzt verstehen
wir, dafl der Weg der Sammlung statt der vermeintlichen Flucht vor der Wirklich-
keit in Wahrheit die echte Einkehr bei ihr besagt. Denn jene scheinbare Fiille, die
in die Ferne lockte und Genufl, Macht und Ehre versprach, enthiillt sich als das



450 Eugen Biser

Gegenteil von alledem: Verelendung, Knechtschaft, Gier nach den Trebern der
Schweine. Nein, die Wirklichkeit erwartet uns nicht dort, wo Sensationen angeboten
und Machtstellungen ausgehandelt werden. Sie erwartet uns im Vaterhaus, das man
iiber die Schwelle der Sammlung betritt. Wir finden sie, fir uns lingst bereitge-
stellt, an unserem Platz zu den Fiiflen Jesu.

Doch was heifit es nun konkret, diesen Platz betend einnehmen, an ihm Stand
fassen, von ihm her leben und sein? In der Sprache der drei Gleichnisse ausgedriickt:
sich der Hut des Guten Hirten tibergeben; sich zum Sohn des Vaters annehmen, mit
seinem Ehrengewand bekleiden und seinem Ring schmiicken lassen. Auf die Gebets-
erfahrung iibertragen aber bedeutet das: sich jenem hohen Augenblick nicht versagen,
in welchem die eigene Initiative zuriicktritt und Gott selbst die Fithrung unseres
Betens tibernimmt. Denn die Zugehérigkeit zu Christus beginnt nur mit einem Akt
der Unterwerfung, in dem wir ihm zu Fiiflen legen, was uns auf dem Weg zu ihm
an kreatiirlichen Reichtiimern zugelegt wurde. Sie besteht und gewinnt Dauer, indem
Er uns und unsere Gabe zu eigen nimmt, indem Er uns zu den Seinen macht. Das ist
jene Neuordnung des Menschseins, die den Besessenen von Gerasa dadurch verniinf-
tig werden 1afit, dafl er von Jesus angeblickt ist und in seinem Lichtkreis lebt; es ist
jene Nevordnung durch die Liebe Christi, die das Leben der Biiflerin von Grund
auf verwandelt und mit neuem, heiligem Sinn erfiillt. Es ist jene Erneuerung durch
das Wort Gottes, die Maria zu den Fiiflen des Meisters an sich erfihrt.

Aber 14fit sich das iiberhaupt noch vom betenden Menschen her mitvollziehen?
Oder verschweigt es sich nicht vielmehr ganz ins unverfiighare Gnadenwalten
Gottes hinein? Wenn es wirklich Gottes Wille ist, dal seine Gnraden unsere Uer-
dienste werden, wie das Konzil von Trient, eine tiefsinnige Formulierung des patri-
stischen ,Indiculus de gratia Dei” aufgreifend lehrt, dann mufl der geheimnisvolle
Austausch, in welchem Christus das Gesetz unseres Betens an sich nimmt, auch einen
Reflex in der menschlichen Gebetserfahrung haben. Worin er besteht, sagt wiederum
die Parabel vom verlorenen Sohn, wenn sie die feierliche Einkleidung des Heim-
gekehrten durch den hochbegliickten Vater schildert: Holt schnell das beste Kleid
und ziebt es ihm an; legt einen Ring an seine Hand und Schuhe an seine Fiifle! Es
ist nicht schwer, die Bildsprache des Gleichnisses in das Vokabular der christlichen
Innerlichkeit zu iibersetzen. Denn gerade dem betenden Christen mufl es einleuch-
ten, dafl er, gleich dem élteren Sohn der Parabel, am Entscheidenden vorbeigeht,
solange er der Sohnschaft, die ihn adelt, nicht auch bewuft wird. Den Schliissel zu
diesem neuen Selbstverstindnis aber findet er dort, wo sich die zustindliche Zuge-
horigkeit zu Christus je und je zuriickverwandelt in das dialogische Héren seines
Wortes. Es ist der alles Beten durchwaltende Geist Christi selbst, der ihm mit seinem
Zuspruch das entscheidende Stichwort gibt. , Wir wissen ja nicht, um was wir bitten
sollen, wie es sich gebiihrt. Da tritt der Geist selbst fiir uns ein mit unaussprechlichen
Seufzern® (Rém 8, 26). Indem er sich unseres Betens annimmt, ,bezeugt der Geist
es unserem Geist, dafl wir Kinder Gottes sind. Wenn aber Kinder, dann auch Erben,
Erben Gottes und Miterben Christi“ (8, 16 {.).

Das also ist das Siegel, an dem wir unserer Zugehérigkeit zu Christus innewer-
den, und als Siegel zugleich auch das Wort, in welchem sie sich am urspriinglichsten
verlautbart: unsere Gotteskindschaft. Als Gemeinschaft mit der menschgewordenen



Der Weg der Sammlung 451

Liebe Gottes kann uns die Zugehérigkeit zu Christus unméoglich in jener Distanz
belassen, aus der etwa der Beter in altchristlichen Basiliken zum Pantokratorbild
des ewig Thronenden aufschaut. Vielmehr geht sie ihrem ganzen Wesen nach dar-
auf aus, uns der Lebensform des Gottessohnes anzunihern, damit wir das Dasein aus
seiner Sicht schen und in seiner Gesinnung annehmen lernen. Darum verwandelt sie
das Sitzen zu seinen Fiiflen jetzt schon in ein, wenn auch noch so verborgenes Zusam-
menthronen mit ihm auf dem Thron seiner Herrlichkeit. Dieser Anverwandlung
entspricht es auch, dafl das Bewufltsein der Gotteskindschaft den Beter wie ein per-
sonaler Hulderweis iiberkommt, statt ihm wie bei den sonstigen Erleuchtungen nur
nach Art einer Einsicht aufzugehen. Wenn irgendwo, dann fiihlt er sich an dieser
Stelle seines Weges — gleich dem Seher der Apokalypse — von der Rechten des
erhéhten Herrn beriihrt und von seinem Trostwort , Fiirchte dich nicht! Ich bin es®
aufgerichtet (Apk 1, 17).

Wer in den Lichtkreis dieses aus der Selbstmitteilung Christi geborenen Bewuf§t-
seins eintrat, wird sich weder zu ekstatischen Erfahrungen hingerissen noch zu
aktivistischer Bekundung seines neuen Selbstverstindnisses gedringt fithlen. Ober-
flichlich beurteilt, wird sein Verhalten woméglich eher ,weltlich“ als betont ,geist-
lich“ wirken. Doch wird in seinen Worten etwas widerklingen von jener gottlichen
Stimme, der sich die Herzen auftaten, und unter seinen Hinden werden, wie unter
den Hénden Christi, die Dinge wie aus knospenhafter Verschlossenheit aufblithen
und sich einfiigen in den Kreislauf des in Gott entspringenden und zu ihm zuriick-
stromenden Heils. So wird er, den Geretteten des Evangeliums gleich, in allem, was
er sagt und tut, von dem Zeugnis geben, dem er gehdrt und dem angehérend er erst
wahrhaft zu sich selber fand.

IIL
Christus gehirt Gott

Von den Gestalten, die das Lukasevangelium zu den Fiiflen Jesu sitzend schildert,
ist der Besessene von Gerasa in die hohe Literatur eingegangen. Dostojewskij hat
die fast ins Groteske gehende Szene seinem grofien zeitkritischen Roman ,Die Di-

"monen® als Motto vorangestellt. Und um ja keinen Zweifel daran aufkommen zu
lassen, dafl es sich um den Schliisselgedanken des Ganzen handelt, 1488t er den Text
am Schluf} des Werkes noch einmal zu Wort kommen. Sterbend sieht Stepan Trophi-
mowitsch, durch seinen unverbindlichen Liberalismus selbst ein Totengrdber der
zusammenbrechenden Ordnung, in dem Bericht von der Heilung des Besessenen und
vom Ende der von den Teufeln gehetzten Schweineherde in den Fluten des nahen
Sees die Deutung nicht nur seines eigenen Schicksals, sondern auch der ganzen von
ihm mitverursachten Katastrophe. Die von wilder Raserei ergriffenen Schweine, die
sich kopfiiber ins Verderben stiirzen, gelten ihm in der Klarsicht des nahen Todes
als ein Gleichbild seiner selbst und der skrupellosen Praktiker seiner Ideen. Ihnen
bleibe, so scheint ihm, nichts anderes mehr, als sich wie die rasenden Tiere in den
todlichen Abgrund zu werfen. Aber der Kranke, das unzerstorbare heilige Rufiland,
werde sich dann, von seinen Diamonen befreit, gesund ,zu den Fillen Jesu setzen®.
Das ist seine Hoffnung, die sogar das selbstgesprochene Todesurteil iiberstrahlt.



452 Eugen Biser

Man braucht die in zwanzigjahriger Bemithung vollendete Dramatisierung der
Damonen durch Albert Camus nicht zu kennen, um das Menetekel zu sehen, das uns
diese Sterbeszene vor Augen zeichnet. Denn wir spiiren ja alle, deutlicher oder anch
nur unterschwellig, den Sturz der Damonen, der alles, was ihm in den Weg kommt,
Menschen und Werte, mit in den Abgrund reifit. Und was dabei am schwersten fallt:
niemand von uns vermag etwas, und sei es auch nur in Form von ersten Anzeichen,
von der groflen Heilung zu erkennen, zu der sich Dostojewskij so zuversichtlich
bekannte. Wird sie je als geschichtlich zu verzeichnendes Ereignis eintreten? Oder
wird es, wie schon Paulus urteilt, nur eine Rettung ,wie durch Feuer” geben, die Ret-
tung im Gericht des Jingsten Tages? Behielte demnach Dostojewskijs jiingerer
Freund Wladimir Solowjew recht, der um die Jahrhundertwende, selbst schon vom
Tod gezeichnet, den ,Damonen” einen Epilog in Gestalt seiner ,Kurzen Erzihlung
vom Antichrist” folgen liefl, die sich die Losung des grofien Weltkonfliktes erst von
der Wiederkunft Christi verspricht? Wie dem immer sei; die literarische Ausdeutung
des Bildwortes vom ,Sitzen zu den Fiiflen Jesu“ weist einen uniibersehbaren Zug ins
Eschatologische auf. Sie sieht das, was zu den Fiiflen des Herrn beginnt, erst durch
seine machtvolle Parusie vollendet.

Gilt das auch fir die Anwendung des Bildwortes auf das Gebet? Uberschreitet
der Weg der Sammlung am Ende mit seiner letzten Teilstrecke die Grenze der Zeit-
lichkeit ins Endzeitliche hinein? Wer sich vom Gedanken der Zugehérigkeit leiten
laft, wird von vorneherein eine bejahende Antwort erwarten. Ist denn nicht jedes
Gebet, ob wir darum wissen oder nicht, ein Uorgriff auf die endzeitliche Gottesord-
nung? Hat uns nicht der Herr selbst die grofle Vaterunserbitte in den Mund gelegt:
Zu uns komme dein Reich? Doch horen wir zuerst, wie das Leitwort des ersten Ko-
rintherbriefes, das den Sinn unserer Zugehorigkeit zu Christus entfaltet, seine
Gedankenreihe zu Ende fithrt. ,Alles gehort euch®, hatte es den von Christus Er-
griffenen zugesichert, um diesen ersten Aspekt alsbald in den anderen, zentralen
aufzuheben: ,IThr gehort Christus®. Nun vollzieht es abermals eine Wende, indem
es als Drittes hinzufiigt: ,Christus aber gehort Gott.“

Hatte schon das mittlere Wort — ,Ihr gehort Christus® — die Verwirklichung
des Gebets aus unseren Handen genommen, um sie ganz und gar dem Herrn und
Ziel des Gebetsaktes zu iibergeben, so bedeutet dieses Schluffwort eine weitere und
duflerste Entriickung. Denn damit wird das, was mit der menschlichen Hingabe an
Gott begann, endgiiltig auf Gott selbst zuriickgenommen und in sein trinitarisches
Lebensgeheimnis versenkt. Das aber besagt, dafl die Sammlung in letzter und
wesentlichster Sicht nicht oder doch nicht im Vollsinn die Tat des Menschen ist, son-
dern die des schaffenden und vollendenden Gottes: die Vollendungstat Gottes, der
nach dem Wort des Hebréderbriefes seine Sabbatruhe am Ende der Zeiten unter-
bricht, um die von ihm erschiitterte Welt zu verwandeln und die verwandelte heim-
zuholen in seine Herrlichkeit (vgl. 12, 26 {.).

Aber will denn Sammlung, im Blick auf dieses eschatologische Geschehen gefragt,
iiberhaupt die Tat? Ist sie nicht vielmehr, wie es die traditionelle Gegeniiberstellung
von vita activa und vita contemplativa nahezulegen scheint, das Gegenteil davon:
Mufle und Ruhe? Um dariiber ins klare zn kommen, ist es gut, in Form einer Riick-
schau auf die erste Wegstrecke noch einmal den Sinn jener iiberraschenden Bereiche-



Der Weg der Sammlung 453

rung zu bedenken, die den Beter dem Anschein der Vereinsamung zum Trotz be-
gliickte. Was geschah, um es wiederum mit Novalis zu formulieren, als er auf dem
Weg zum Unbedingten unversehens die Dinge, ja die Fiille des Wirklichen fand?
Die Antwort kann nur lauten: in diesem ginzlich Unvermuteten ging eine schon
immer gehegte Sehnsucht in Erfiillung. Die Sehnsucht, den Dingen und Ereignissen
einmal ganz anders beizukommen, als uns das sonst moglich ist. Nicht auf dem Weg
der Aktivitat, wo tausend Griffe nétig sind, von denen doch keiner das Ganze in
Griff bekommt, sondern in einem einzigen Akt, der unseren Gestaltungswillen voll
und ganz am Ganzen ausrichtet. Auch nicht so, dafl dieser Wille das Gegebene wie
sonst iiberméchtigt und es in seine Dienstbarkeit zwingt, sondern nach Art eines Ein-
vernehmens, das einem jeden sein Eigensein beldfit und es dadurch um so sicherer zu
der erwiinschten Leistung hinlenkt. In alledem ist dann aber doch, und zwar mit
aller Entschiedenheit bestitigt, dafl die Sammlung wirklich die Tat will. Es ist ein,
wenn auch weit verbreitetes Mifiverstindnis zu meinen, daf sich der Beschauliche
jedes tétigen Einflusses auf die Verhaltnisse enthilt. So sehr er zum aktiven Typus
in einem tiefgreifenden Gegensatz steht, so geht er mit ihm doch im grundsitzlichen
Willen 2ur Weltverantwortung einig. Nur verspricht er sich wenig oder nichts von
jenen Angriffsflichen, die das alltiglich begegnende Dasein bietet. Um so mehr ist
es ihm aber darum zu tun, dort einen Zugang zur Mitwirkung zu gewinnen, wo Gott
selbst die Welt und ihre Geschehnisse in Héinden triigt. Und es gehort nicht zuletzt
zu seinen begliickenden Erfahrungen auf dem Weg der Sammlung, daf} sich ihm,
kaum dafl er sich dem Tumult des Alltags mit seinen rivalisierenden Interessen und
Kriften entzog, dieser wesentlichere Zugang auch schon erschloB. Denn er fand in
Gott gerade nicht, wie er wohl zunidchst vermutete, eine Idee im Glanz jenseitiger
Unwirklichkeit, sondern das wirklich (ahre und als solches auch wahrhaftig Wirk-
liche, darin dann aber auch den Schliissel zu jeder kreatiirlichen Wirklichkeit.

Dort Zugang zur Wirklichkeit suchen, wo sie Gott selbst in den Hénden trigt,
heifit aber fiir den gliubigen Menschen immer auch: das eigene Interesse am Gesche-
hen mit in die Gotteshinde legen, von Gott die Gestaltung und Vollendung der
Dinge erwarten. Diese Ubereignung des menschlichen Gestaltungswillens an Gott
lehrt ein Zweifaches: Einmal, daff Sammlung letztlich das terk Gottes ist; zum
andern, daf sie am Ende tatsachlich ins Eschatologische hinausweist.

Das Erste leuchtet sofort ein, wenn man bedenkt, was Gebet, was Sammlung
bewirkt und ist. Von der Sammlung sagen wir, sie bahne einen Weg zum zugleich
Innersten und Auflersten, zum gottlichen Grund und Ziel unseres Daseins. Und das
Gebet deutet eines der schonsten Worte der Kirchenviter als den Aunfstieg des Gei-
stes zu Gott (Nilus von Ancyra, bzw. Evagrius Ponticus, De oratione, c. 35). Wer
das vom Gebet behauptet, mufl sich im gleichen Atemzug die menschliche Unfihigkeit
dazu eingestehen. Denn was soll uns zu Gott emportragen: Der Schwung unseres
Denkens? Oder die Fligel unserer Sehnsucht? Oder nicht vielmehr Er selbst, der
als Ziel der Gebetsbewegung auch ihre tragende Kraft ist? Denn das ist ja die
Gebetserfahrung von Anfang an, daf wir mit jedem unserer Worte nur beantwor-
ten, was wir bereits vernommen haben, und in all unserem Zutun nur zuriickerstat-
ten, was wir zuvor schon empfingen. Darum gilt vom Weg der Sammlung, und von
ihm zumal, was Jesus von jedem menschlichen Weg zu Gott hin sagt: Ich bin der



454 Eugen Biser

Weg. Das heifit dann aber auch wirklich, dafl das Gebet in seinem innersten und
heiligsten Bezirk das Werk Gottes, die ewige Antwort des Sohnes an den Vater ist.
Oder, in der Sprache der Evangelien ausgedriickt: alles Beten miindet mit seinen
hochsten Intentionen ein in das Hohepriesterliche Gebet, in welchem Jesus als An-
walt aller Erlésten vor das Antlitz des Vaters tritt. Was je ein Menschenherz sich
selbst und anderen erbitten kann, ist zugleich bestdtigt und iberholt von diesem
Gebetswort des Gottessohnes, der mit der Instindigkeit des ewig Geliebten fiir sich
und uns die ihm ewig zustehende Herrlichkeit beim Vater beansprucht.

Einzigartig wie der Sinn ist auch der Ort dieses wahrhaft hohenpriesterlichen
Gebets. Hier spricht Jesus nicht wie sonst im Kreis der Seinen, sondern auf der
Schwelle von Welt und Uberwelt, ja schon eher im Riickblick vom Driiben ins
Hier. Daraus erhellt aber auch schon das Zweite, das sich auf der letzten Weg-
strecke der Sammlung immer deutlicher abzeichnet: der Zug ins Eschatologische.
Was Jesus sich und den Seinen erbittet, gehort schon nicht mehr der gegenwartigen
Ordnung der Dinge an. Es zielt vielmehr auf jene endzeitliche Vollendungstat des
Sohnes, von welcher der erste Korintherbrief, seine Entfaltung der christlichen
Zugehorigkeit kronend, erkldrt: Wenn ihm aber alles unterworfen ist, dann wird
auch der Sohn selbst sich dem unterwerfen, der ihm alles unterwarf, damit Gott sei
alles in allem (15, 28). Dann wird erst offenbar, was der Satz ,Christus aber gehért
Gott’ in seinem Vollsinn meint und worauf jeder einzelne Gehorsamsakt im Leben
Jesu immer schon hinwirkte. Und in diesem ,Gott alles und in allen’, in dem mit dem
Sohn die ganze Schopfung heimfindet in ihre Zugehdrigkeit zum Vater, vollendet
sich dann auch, was mit dem ersten Schritt auf dem Weg der Sammlung und seiner
begliickenden Seinserfahrung begann.

Besorgte Stimmen haben iber die waffentechnische Entwicklung unserer Zeit
geurteilt, dafl sie eine maximale Anndherung an den jiingsten Tag herbeigefiihrt
habe. Niemand kann wissen, wieviel Wahrheit und wieviel Tauschung sich in die-
sem Urteil verbirgt. Aber das eine wissen wir, dafl es aufler dieser katastrophalen
Annidherung auch einen legitimen Vorgriff auf die endzeitliche Gottesordnung gibt:
den Weg der Sammlung. Wer sich wie Maria zu den Fiflen Jesu niederlifit, um
seinem Wort zu lauschen, hat, soweit es an ithm liegt, die faktischen Verhiltnisse
auf jenen Vollendungszustand hin iiberholt, wo die Welt endgiiltig heimgefithrt ist
in den Lichtkreis der ewigen Liebe. Indem er sich der ,glickseligen Mufle* der
Sammlung hingibt, hat er am Werk der consummatio mundi mit Hand angelegt.
So ist er, gerade im schweigenden Verweilen, der wahrhaft Wirkende, mit Thomas
von Aquin gesagt: ex abundantien contemplationis activus.






