
Der Weg der Sammlung 

Von Eugen B i s e r , Heidelberg 

•Nach innen geht der geheimnisvolle Weg", sagt Novalis aus der Erfahrung 
seines kindlich-weisen Herzens. Und er wiederholt mit diesem Wort nur, was die 
Meister des geistlichen Lebens zu allen Zeiten, zumal aber in den Hoch-Zeiten 
christlicher Innerlichkeit bezeugten. Uns Menschen von heute berührt ihre Kunde von 
dem mühsamen und doch beseligenden Weg nach innen ebenso vertraut wie frem- 
artig. Denn unsere Zeit hat zwar Abgründe, aber keine Tiefe, Probleme, aber keine 
Innerlichkeit, Erkenntnisse, aber kein Bei-sich-sein in der Sammlung des Herzens. 

Der Weg der Sammlung ist aber nicht nur schwer zu finden; er ist schon schwer zu 
beschreiben. Denn es gibt keinen Aussichtspunkt, von dem aus sein Verlauf abzu- 
sehen wäre. Was es mit diesem Weg auf sich hat, woran er rührt und wohin er 
führt, das erfährt im Grunde erst derjenige, der ihn wirklich beschreitet. Und er 
erfährt es mit jedem seiner Schritte mehr. Aber gibt es nicht wenigstens wie bei 
sichtbaren Wegen so etwas wie einen Wegweiser, der über Ziel und Richtung Aus- 
kunft gibt? Das gibt es wirklich, und sogar mehr als das! Was uns in unserer Rat- 
losigkeit zu Hilfe kommt, ist nämlich nicht von der Art eines Zeichens, das man 
hinter sich lassen muß, um auf dem von ihm bezeichneten Weg voranzukommen. Es 
ist ein Bild, das nach dem entscheidenden ersten Schritt auf der gesamten übrigen 
Wegstrecke voranleuchtet. Aus der Fülle der Sammlung geschöpft, führt es seinem 
ganzen Wesen nach dorthin, wohin es zeigt. Als Bild ist es Weisung und Geleit 
zugleich. 

Das Bild, von dem die Rede ist, spricht uns um so lebendiger an, als es ganz der 
Situation des •Unterwegs" entnommen ist und in dessen Unrast die Ruhe der 
Sammlung vergegenwärtigt. Es entstammt dem sogenannten Reisebericht des Lukas- 
evangeliums und zeigt Jesus bei kurzer Rast im Haus von Maria und Martha, indes 
sein Antlitz, wie der Evangelist betont, nach Jerusalem, und das heißt todwärts, 
gerichtet ist. Es ist, als sei etwas von der Unruhe des Weges in das stille Haus ein- 
gedrungen, ja als habe es sich der einen der beiden Frauen, der Martha, ganz und 
gar bemächtigt. Jedenfalls wählt der Evangelist bewußt Worte aus der Sprache des 
geschäftigen und betriebsamen Menschen, um ihr Charakterbild zu zeichnen. Ganz 
anders ihre ungleiche Schwester Maria. Statt sich um die Bewirtung des hohen 
Gastes zu sorgen, setzt sie sich unbekümmert, als sei dies das Gegebene, ja einzig 
Mögliche, ihm zu Füßen, um sein Wort zu hören. Und nicht genug damit. Ihr Ver- 
halten findet die volle Anerkennung Jesu, während Martha, die doch alles Recht 
auf ihrer Seite glaubt, den Tadel hinnehmen muß: •Martha, Martha, du sorgst und 
beunruhigst dich um vieles; eines nur ist notwendig. Maria hat den wahrhaft guten 
Teil erwählt, der ihr nicht weggenommen wird" (Lk 10, 38•42). 

Worin besteht dieses wahrhaft Gute, das sich Maria erwählte? Doch offensichtlich 
darin, daß sie so ganz selbstverständlich das Unselbstverständliche tut. Fraglos bil- 
det dieses schlichte Tun die Achse der ganzen Erzählung; hier wird die Beschreibung 
zum Symbol, zum Bild. Nicht umsonst fehlt jede Andeutung über das Gespräch, das 



Der Weg der Sammlung 445 

Jesus mit ihr führte. Nicht was, sondern daß sie hörte, ist wichtig. Daß sie Jesu Wor- 
ten lauscht, bestimmt ihre Haltung, innerlich ebenso wie äußerlich. Sie ist die wesen- 
haft Hörende und dadurch Jesus Zugehörige. Zu seinen Füßen sitzend, gibt sie sich 
ihm mit ihrem ganzen Herzen, ihrem Denken und Sein zu eigen, um sich alsdann, 
beglückt und erfüllt, aus seinem Wort zurückzuempfangen. Man hat ihr Bild solange 
nicht voll erfaßt, als man nicht dieses geheimnisvolle Strömen bemerkt, das sie mit 
Jesus verbindet und das ihr Leben mit dem seinen wie in einen einzigen Kreislauf 
zusammenfaßt. Und in eben diesem heiligen Kreisen ist sie gesammelt. Nicht wie 
ein buddhistischer Mönch, dem über seiner Meditation buchstäblich Hören und Sehen 
vergeht, sondern wie eine Rose, die dann am schönsten, dann ganz sie selbst ist, 
wenn sie sich voll dem Sonnenlicht öffnet. Als die Hörende ist Maria in sich gesam- 
melt, und als die Gesammelte zugleich ganz hörend, ganz aufgetan. 

Und damit hat die kleine Szene des Lukasevangeliums auch schon beantwortet, 
um was wir sie fragten. Wir sind, wenigstens grundsätzlich, über den Weg der 
Sammlung belehrt. Wir wissen jetzt, wie wir ihn finden können, aber auch, wohin 
er führt. Denn der Weg der Sammlung ist kein anderer als der Weg des Hörens, 
des gehorsamen Hörens auf Gottes berufendes Wort. Das verkörpert die Gestalt der 
Lauschenden zu Jesu Füßen. Indem sie es leibhaftig darstellt, zeigt sie zugleich, daß 
sich das zum menschlichen Existenzäkt gewordene Hören, wie es der redende Gott 
beansprucht, nicht im aktuellen Aufhorchen und Hinhören erschöpft, sondern blei- 
bende Zugehörigkeit stiftet. Wer Gottes Wort mit bereitem Herzen hört, gehört 
ihm eben dadurch auch schon an. Wie die ins Sinnbildliche überhöhte Mariengestalt 
bezeugen dies auch die übrigen •Hörer des Wortes", von denen das Neue Testament 
berichtet. Da sie den Anruf Gottes vernehmen, wissen sie sich auch von ihm in 
Pflicht genommen, mit ihrem ganzen Dasein an ihn verwiesen, ihm zugehörig. Und 
sie lassen auch keinen Zweifel daran, was sie unter dieser Zugehörigkeit verstehen. 
Am eindringlichsten spricht davon Paulus, der sich auf Leben und Tod dem Wort 
verschrieben weiß, und er spricht davon am deutlichsten an der Stelle des ersten 
Korintherbriefes, wo er sich von den Mißverständnissen und Fehlurteilen abgrenzt, 
wie sie in der angeredeten Gemeinde umgingen. Sie lautet: •Alles gehört euch, ob 
Paulus, Apollos oder Kephas, ob Welt, Leben oder Tod, ob Vergangenes oder Zu- 
künftiges: alles gehört euch; ihr aber gehört Christus, und Christus Gott" (3, 21 f.). 

Wenn der Weg der Sammlung wirklich der des Hörens ist, und wenn dieses 
Hören seinerseits in der Tat als etwas Zuständliches, als Zugehörigkeit verstanden 
werden muß, dann ist das Pauluswort wie kaum ein anderes geeignet, den Verlauf 
dieses Weges, seine Phasen und Verwandlungen zu verdeutlichen. So verstanden, 
übersetzt es die stumme und doch so einleuchtende Zeichen-Sprache des lukanischen 
Berichtes in die uns geläufige Sprache der unterscheidenden Bezeichnungen. Über- 
lassen wir uns ihrer Führung! 

I. 

Alles gehört euch 

Alles gehört euch! • so lautet der erstaunliche Titel, mit welchem Paulus den 
Eingang in das Reich der Sammlung überschreibt. Gerade darauf waren wir am 
wenigsten gefaßt. Besagt denn Sammlung nicht das genaue Gegenteil davon? For- 



446 Eugen Biser 

dert sie nicht vor allem andern einen Akt der Abkehr von allem um des Einen und 
Einzigen willen? Müssen wir uns denn nicht zuerst einmal von dem Vielen und Viel- 
zuvielen, an das wir ständig weggegeben und verloren sind, zurückziehen, um bei 
uns selbst und unserm Gott zu sein? Heißt sich sammeln darum nicht in allererster 
Linie soviel wie loslassen, sich frei und leer und arm machen, sich selbst mit allem, 
was einen bedrückt und beglückt, aufgeben und sich mit leeren Händen Gott anheim- 
geben? Die Heftigkeit, mit der sich Einwände dieser Art aufdrängen, deutet zwei- 
fellos darauf hin, daß sich in ihnen etwas Richtiges zu Wort meldet, das nicht über- 
sehen werden darf. Und Jesus gibt ihnen auch ausdrücklich Recht, wenn er Martha 
vorwirft, sie kümmere sich um Allzuvieles, während die ihm zu Füßen sitzende 
Maria das Eine Notwendige gewählt und gefunden habe. Kein Zweifel: das Eine 
Notwendige, um das es auf dem Weg der Sammlung geht, wird nur um den Preis 
des Allzuvielen erkauft. Den verborgenen Schatz kann nur heben, wer sein ganzes 
Hab und Gut darangibt; die kostbare Perle gehört nur dem, der alles übrige dagegen- 
setzt. Nur wer zu verlieren weiß, wird gewinnen; nur wer den Tod des selbstsüch- 
tigen Menschen zu sterben bereit ist, wird leben. Der erste Schritt auf dem Weg der 
Sammlung gelingt nur mit blutendem Herzen. Ihn tun, heißt wirklich verlassen, ent- 
sagen, scheiden. 

Allzu heftig aufgeworfene Fragen laufen aber auch stets Gefahr, über ihr Ziel 
hinauszuschießen und dabei Wichtiges, wenn nicht Entscheidendes zu übersehen. So 
auch hier. Noch nicht einmal auf der ersten Wegstrecke der Sammlung hat der Ver- 
zicht das letzte Wort. Wenn auch aller Anschein dagegenspricht, so lautet dieses 
Wort eben doch: Alles gehört euch. Das aber ist nicht mehr die Sprache der selbst- 
gewählten Verarmung und Vereinsamung, sondern die Sprache der Fülle und der 
Erfüllung, des beseligenden Eins- und Inneseins. Und das ist die Sprache des Bildes, 
das uns auf dem Weg der Sammlung voranleuchtet. Hält sich denn die zu den Füßen 
des Meisters sitzende Maria wirklich so untätig abseits, wie es ihr die rührige Schwe- 
ster vorwirft? Atmet ihre Ruhe denn nicht die Gewißheit, daß auch von ihrer Seite, 
ja von ihr sogar in erster Linie alles getan ist, was dem hohen Gast gebührt? Gewiß, 
sie trägt ihn nicht, wie Martha, auf ihren Händen. Aber trägt sie ihn dafür nicht 
umso mehr auf ihrem Herzen? Gewiß, ihr fehlt jener unruhige Blick der Schwester, 
der, von einem Gegenstand zum andern gleitend, auf alles gerichtet ist, am Ende aber 
doch Gefahr läuft, nichts einzubringen. Ist die Beschauliche im Vergleich dazu nicht 
doch, und zwar in einem viel wesentlicheren Sinn, bei allem und allen, und zwar 
einfach deshalb, weil sie, zu den Füßen Jesu sitzend, ihren Platz am Herzen der 
Welt gefunden und eingenommen hat? Ist nicht gerade der Kelch ihrer Ruhe, weil 
es die Ruhe der Sammlung ist, randvoll gefüllt mit Wirklichkeit? 

Das steht zu allen gewohnten Vorstellungen vom Wesen der Kontemplation so 
sehr im Widerspruch, daß es sich nahelegt, den Beweis dafür von einer extremen 
Gegenposition her anzutreten. Sie findet sich nirgends deutlicher ausgeprägt als dort, 
wo die Gottesleugnung bei sich selber Einkehr hält, um ihre Verneinung des Gött- 
lich-Größten in ein Ja von letzter Kraft und Größe umzusetzen. Das aber ist genau 
der Fall in Nietzsches Zarathustra. Nicht umsonst hat der Dichter dieses erklärten 
•Gegen-Ideals", wie er in seinem Lebensrückblick versichert, bei seinem entschei- 
denden Inspirationserlebnis den Eindruck, als drängten sich die Dinge selber an ihn 



Der Weg der Sammlung 447 

heran, um sidi zum Gleichnis anzubieten, ja als täten sie vor ihm alle •Wort- 
Schreine" und Seinsgründe auf, um ihn mit ihren Reichtümern zu begaben. Wenn 
nun aber schon das antichristliche Gegenbild der Sammlung, wie es Nietzsche ent- 
wirft, in kosmischem Farbenreichtum erglänzt; wieviel mehr muß dann erst die in 
Christus gründende Kontemplation aus der Fülle kreatürlicher Wirklichkeit schöp- 
fen! 

Daß der Einstieg in das Reich der Sammlung tatsächlich dem Leitwort •Alles 
gehört euch" untersteht, lehrt dann aber vor allem das Zeugnis der Eingeweihten; 
der wahrhaft Kundigen auf dem Weg, der nach innen führt. Mit leeren Händen 
wußten sie sich doch überreich, in der Abgeschiedenheit noch allen verbunden, in der 
scheinbaren Untätigkeit der vita contemplativa von entscheidendem, ja weltbewe- 
gendem Einfluß. Es genügt, stellvertretend für viele Namen, Franz von Assisi zu 
nennen, der in seinem •Sonnengesang" das beredteste Dokument welterfüllter Spi- 
ritualität schuf. Doch auch ein so nüchterner Geist wie Thomas von Aquin kann als 
Kronzeuge dafür angerufen werden. Für ihn ist der Kontemplative der Gott Lie- 
bende, dessen Liebe sehend, und das heißt für Thomas: Gottes als des Seinsgrundes 
aller Wirklichkeit ansichtig wurde. Weil dieses contemplari aber im Unterschied zu 
anderen Sehweisen der Liebe entspringt, stiftet die kontemplative Schau auch stets 
lebendige Gemeinschaft mit dem Erschauten. Als sehend gewordene Liebe ist die 
Kontemplation zugleich liebend inneseiendes Sehen: ein Sehen, das sich erst in der 
Einung mit dem Erschauten erfüllt. Kein Wunder, daß die Meister der christlichen 
Innerlichkeit von da an unaufhörlich das Seinsglück bezeugen, das ihnen auf dem 
Weg der Sammlung zuteil wurde. Sie alle fanden • mit Novalis gesprochen •, da 
sie das Unbedingte suchten, zusammen mit ihm •die Dinge". Während sie um des 
Einen Notwendigen willen alles aufgaben, wurde ihnen zu diesem Einen und Ein- 
zigen auch alles übrige hinzugegeben. Der Platz zu den Füßen des Herrn, den sie 
erwählten, erwies sich wirklich als ihr Platz am Herzen der Welt. 

II. 

Ihr gehört Christus 

Auf dem Weg der Sammlung gibt es keine Vereinsamten, keine Einzelgänger. 
Weil es der Weg vom Belanglosen zum Wesentlichen, vom Zufälligen zum Not- 
wendigen, ja zu dem uns einzig notwendigen Gott ist, gehen ihn, verborgen oder 
sichtbar, alle Geschöpfe mit. Wer sich sammelt, der ist, wie schon der sprachliche 
Ausdruck zu verstehen gibt, ins Ganze des Seienden versammelt. Wer sich wie die 
zum Symbol des beschaulichen Lebens gewordene Maria Jesus zu Füßen setzt, um 
sein Wort zu hören, der vernimmt mit dem Gotteswort zusammen auch seinen 
kreatürlichen Widerhall in den Dingen; dem gehört, eben weil er ein Hörender ist, 
die ganze von Gott geschaffene Welt. Und eben darin besteht die erste überwälti- 
gende Erfahrung des beschaulichen Menschen: da er sich vor dem Andrang des All- 
zuvielen in die Abgeschiedenheit seines •Kämmerleins" zurückzog, sprangen vor 
seinem staunenden Auge unversehens die Türen zu allen Dingen auf. Für seine 
Abkehr vom alltäglichen Betrieb mit seinen Sensationen sieht er sich mit dem Ge- 
heimnis der ganzen Welt beschenkt. Nie fand dieser beglückende Umschwung einen 



448 Eugen Biser 

so lebendigen und überzeugenden Ausdruck wie im Leben des Armen von Assisi, 
der die lockende Karriere seiner Jugendträume aufgibt und in der Nachfolge des 
armen Herrn jene überquellende Gottes- und Seinsliebe erlernt, die schließlich 
sogar zu Feuer und Wasser, Mond und Sonne Bruder und Schwester sagt. Seitdem 
haben sich viele auf die vom •Sonnengesang" des heiligen Franziskus intonierte 
Weltmelodie eingestimmt, um sie in ihrem eigenen Sprechen und Singen weiterzu- 
tragen. Im kosmischen Geläut, das durch die Dichtung der Romantik geht, ist davon 
ebenso ein Nachklang zu hören wie in den vielfachen Bemühungen um eine echte 
Seinsfrömmigkeit. Nicht in allen, aber in vielen dieser Zeugnisse weht unverkenn- 
bar der Geist der Sammlung. Und doch erklingt in ihnen die große Melodie, am 
Sonnengesang gemessen, meist nur noch wie gebrochen. Woher diese seltsame Ver- 
fremdung? Die Antwort kann nur lauten: sie blieben dem Gesetz der Sammlung 
nicht treu; sie wollten ein Verweilen, wo doch nur ein Weg war. 

Wie jedes Glück, stellt auch das Seinsglück, mit dem das beschauliche Leben den 
betenden Menschen belohnt, vor eine Aufgabe, vor der er bestehen, aber auch ver- 
sagen kann. Der Weg der Sammlung hat eben nichts, aber auch gar nichts gemein 
mit den ausgetretenen Pfaden, die der auf Sicherheit bedachte Alltagsmensch bevor- 
zugt. Als Weg nach oben ist er nicht nur steil und mühsam, sondern auch voller Ge- 
fahren. Zumal dort, wo er unversehens den Blick auf die Herrlichkeit der Schöpfung 
freigibt, stellt sich bisweilen der Anreiz ein, die Mühe des weiteren Anstiegs mit 
dem Genuß des Gewährten zu vertauschen. Es ist dies jene für die beginnende Ge- 
betserfahrung typische Versuchung, die Henri Bremond mit einem Seitenblick auf 
Pascal und die Lehrer von Port Royal als die •panhedonistische" kennzeichnet: die 
ebenso naheliegende wie gefährliche Illusion, die das aus den Gründen der Samm- 
lung aufsteigende Seinsglück für den Inhalt nimmt; die Verwechslung des Rast- 
platzes mit dem Ziel. Doch muß sich die Fehlentscheidung keineswegs immer darin 
äußern, daß der Beter über dem, was ihm hinzugegeben wird, seine wahre Aufgabe 
vergißt. Sie kann auch die Form eines magischen Mißbrauchs annehmen, wie sie 
etwa Martin Buber in seiner Chronik •Gog und Magog" mit der Gestalt des Sehers 
von Lublin verdeutlicht, der aus der Vollmacht des Gebetsaktes heraus eine Wende 
der Weltgeschichte herbeizuführen sucht. Mit dieser Absicht irrt er ebenso weit vom 
Weg der Sammlung ab wie der Panhedonist mit der Ausflucht in den Genuß. Was 
aber ist uns mit der Gabe des Seinsglücks wirklich aufgegeben? Wozu sollen wir uns 

entscheiden? 
Zu nichts anderem als zu dem, was Sammlung immer schon ist: ein Sitzen zu den 

Füßen Jesu. Doch dazu jetzt aus neuen Antrieben und in einem neuen Bewußtsein. 
Hatte das Bild der Mariengestalt zu den Füßen des Herrn zunächst nur zum Akt 
der Sammlung verholfen, so muß es ihn von jetzt an als Inhalt prägen. Wir müssen 
nun selbst in das Bild eingehen, das uns vor Augen steht; wir müssen zu werden 
suchen, was wir schauen. Denn der Reichtum, mit dem sich unsere leeren Hände füll- 
ten, will von eben diesen Händen zu seinem ewigen Ursprung zurückgetragen wer- 
den. Das aber besagt: Die Zusicherung •Alles gehört euch" wendet sich um in die 
Mahnung •Ihr aber gehört Christus"! Darauf strebt das betende Vernehmen des 
göttlichen Wortes hin, darin gewinnt es Gestalt und Dauer: daß wir Christus ange- 
hören. Und darin besteht dann auch die zweite Phase, die der Weg der Sammlung 



Der Weg der Sammlung 449 

durchmißt. Sich sammeln, das geht ja, wie wiederum bereits das Wort erkennen 
läßt, im Gegensatz zu den flüchtigen Akten und Reaktionen, in denen wir uns stän- 
dig verzehren, auf etwas Bleibendes, Zuständliches, das im ruhelosen Wechsel 
beharrt. Doch ist es besser und richtiger, darüber das wegweisende Bild selbst zu 
befragen, zumal das •Sitzen zu den Füßen Jesu" zu den Grundvorstellungen des 
Lukasevangeliums zählt und darin leitmotivartig wiederkehrt. Wie Maria kauert 
sich auch die Sünderin beim Gastmahl des Pharisäers zu den Füßen Jesu nieder, um 
sie mit ihren Tränen zu benetzen und mit ihren Haaren abzutrocknen (Lk 7, 36 ff.). 
Wie Maria sitzt auch der Besessene von Gerasa zur Verwunderung der Augenzeu- 
gen geheilt und klaren Sinnes zu den Füßen des Herrn (Lk 8, 35). Deutlicher noch 
als die Mariengestalt selbst zeigen diese beiden Geretteten, was es heißt, zu den 
Füßen Jesu das Eine Notwendige finden. Da sie in den Lichtkreis Jesu eintraten, 
fiel das Entfremdende und Verstörende, Sünde und Wahnsinn, wie Masken von 
ihren Gesichtern ab, so daß ihre wahren Züge wieder erkennbar wurden. Aus Selbst- 
entfremdung und Verfall finden sie wieder ganz zu sich, doch so, daß sie den Quell- 
grund dieses neuen Selbstseins fortan in Christus haben. Auch wenn die Büßerin 
wieder in die Anonymität des Alltags zurückkehrt, wird sie doch nie mehr aufhören, 
für Gott und seine in Christus erschienene Liebe dazusein. Und wenn der vom Wahn 
Geheilte, wie ihm ausdrücklich aufgetragen wird, seine Wege geht, wird er doch mit 
seinem Innersten für immer dort verweilen, wo er Rettung fand. So bedeutet das 
•Sitzen zu den Füßen Jesu", an diesen Schlüsselgestalten des Wortes abgelesen, 
nichts anderes als den Anschluß an Christus, der aus Unfreiheit und Sünde zu wah- 
rem Selbstsein führt und sich in der Hingabe an den Retter erfüllt, oder einfacher 
gesagt: die befreiende Zugehörigkeit zu Christus. 

So gesehen setzt sich die Schilderung der drei Motivgestalten unmittelbar in die 
drei Gleichnisse fort, mit denen das Lukasevangelium den Gegensatz von Verloren- 
heit und Zugehörigkeit ausdeutet. Wie die Szene im Haus von Maria und Martha 
zählen auch sie zum lukanischen Reisebericht, Perlen jener ergreifenden Schilde- 
rung, in der uns der Herr auf seinem Todesweg nach Jerusalem vor Augen tritt. Es 
sind die Gleichniserzählungen von der verlorenen Drachme, vom verlorenen Schaf 
und dem verlorenen Sohn (Lk 15, 8 ff.; 1•7; 11•32). Vom Kehricht des Hauses 
verdeckt, hat die Drachme jeden Wert und Sinn verloren. Sich selbst überlassen, 
muß das verlaufene Schaf in der Steppe zugrundegehen. In dritter und höchster 
Steigerung wiederholt diese Erkenntnis die Parabel vom verlorenen Sohn. Nur 
scheinbar war er in der selbstgewählten Fremde frei. Und schon bald verkehrte sich 
seine vermeintliche Selbständigkeit in schmachvolle Knechtschaft und bitterstes 
Elend. Dafür geht ihm auf diesem Tiefpunkt seines Lebens die entscheidende Ein- 
sicht auf: Die Ordnung des Vaterhauses war keine Schranke und das dort herr- 
schende Gesetz keine Fessel. Denn nur in der Geborgenheit beim Vater war Leben 
und nur in der Zugehörigkeit zu ihm wahre Freiheit. 

Zug um Zug gilt das von der Erfahrung der Sammlung, zumal aber von jenem 
Umschwung, den das Wort •Ihr aber gehört Christus" bezeichnet. Jetzt verstehen 
wir, daß der Weg der Sammlung statt der vermeintlichen Flucht vor der Wirklich- 
keit in Wahrheit die echte Einkehr bei ihr besagt. Denn jene scheinbare Fülle, die 
in die Ferne lockte und Genuß, Macht und Ehre versprach, enthüllt sich als das 



450 Eugen Biser 

Gegenteil von alledem: Verelendung, Knechtschaft, Gier nach den Trebern der 
Schweine. Nein, die Wirklichkeit erwartet uns nicht dort, wo Sensationen angeboten 
und Machtstellungen ausgehandelt werden. Sie erwartet uns im Vaterhaus, das man 
über die Schwelle der Sammlung betritt. Wir finden sie, für uns längst bereitge- 
stellt, an unserem Platz zu den Füßen Jesu. 

Doch was heißt es nun konkret, diesen Platz betend einnehmen, an ihm Stand 
fassen, von ihm her leben und sein? In der Sprache der drei Gleichnisse ausgedrückt: 
sich der Hut des Guten Hirten übergeben; sich zum Sohn des Vaters annehmen, mit 
seinem Ehrengewand bekleiden und seinem Ring schmücken lassen. Auf die Gebets- 
erfahrung übertragen aber bedeutet das: sich jenem hohen Augenblick nicht versagen, 
in welchem die eigene Initiative zurücktritt und Gott selbst die Führung unseres 
Betens übernimmt. Denn die Zugehörigkeit zu Christus beginnt nur mit einem Akt 
der Unterwerfung, in dem wir ihm zu Füßen legen, was uns auf dem Weg zu ihm 
an kreatürlichen Reichtümern zugelegt wurde. Sie besteht und gewinnt Dauer, indem 
Er uns und unsere Gabe zu eigen nimmt, indem Er uns zu den Seinen macht. Das ist 
jene Neuordnung des Menschseins, die den Besessenen von Gerasa dadurch vernünf- 
tig werden läßt, daß er von Jesus angeblickt ist und in seinem Lichtkreis lebt; es ist 
jene Neuordnung durch die Liebe Christi, die das Leben der Büßerin von Grund 
auf verwandelt und mit neuem, heiligem Sinn erfüllt. Es ist jene Erneuerung durch 
das Wort Gottes, die Maria zu den Füßen des Meisters an sich erfährt. 

Aber läßt sich das überhaupt noch vom betenden Menschen her mitvollziehen? 
Oder verschweigt es sich nicht vielmehr ganz ins unverfügbare Gnadenwalten 
Gottes hinein? Wenn es wirklich Gottes Wille ist, daß seine Gnaden unsere Ver- 
dienste werden, wie das Konzil von Trient, eine tiefsinnige Formulierung des patri- 
stischen •Indiculus de gratia Dei" aufgreifend lehrt, dann muß der geheimnisvolle 
Austausch, in welchem Christus das Gesetz unseres Betens an sich nimmt, auch einen 
Reflex in der menschlichen Gebetserfahrung haben. Worin er besteht, sagt wiederum 
die Parabel vom verlorenen Sohn, wenn sie die feierliche Einkleidung des Heim- 
gekehrten durch den hochbeglückten Vater schildert: Holt schnell das beste Kleid 
und zieht es ihm an; legt einen Ring an seine Hand und Schuhe an seine Füße! Es 
ist nicht schwer, die Bildsprache des Gleichnisses in das Vokabular der christlichen 
Innerlichkeit zu übersetzen. Denn gerade dem betenden Christen muß es einleuch- 
ten, daß er, gleich dem älteren Sohn der Parabel, am Entscheidenden vorbeigeht, 
solange er der Sohnschaft, die ihn adelt, nicht auch bewußt wird. Den Schlüssel zu 
diesem neuen Selbstverständnis aber findet er dort, wo sich die zuständliche Zuge- 
hörigkeit zu Christus je und je zurückverwandelt in das dialogische Hören seines 
Wortes. Es ist der alles Beten durchwaltende Geist Christi selbst, der ihm mit seinem 
Zuspruch das entscheidende Stichwort gibt. •Wir wissen ja nicht, um was wir bitten 
sollen, wie es sich gebührt. Da tritt der Geist selbst für uns ein mit unaussprechlichen 
Seufzern" (Rom 8, 26). Indem er sich unseres Betens annimmt, •bezeugt der Geist 
es unserem Geist, daß wir Kinder Gottes sind. Wenn aber Kinder, dann auch Erben, 
Erben Gottes und Miterben Christi" (8, 16 f.). 

Das also ist das Siegel, an dem wir unserer Zugehörigkeit zu Christus innewer- 
den, und als Siegel zugleich auch das Wort, in welchem sie sich am ursprünglichsten 
verlautbart: unsere Gotteskindschaft. Als Gemeinschaft mit der menschgewordenen 



Der Weg der Sammlung 451 

Liebe Gottes kann uns die Zugehörigkeit zu Christus unmöglich in jener Distanz 
belassen, aus der etwa der Beter in altchristlichen Basiliken zum Pantokratorbild 
des ewig Thronenden aufschaut. Vielmehr geht sie ihrem ganzen Wesen nach dar- 
auf aus, uns der Lebensform des Gottessohnes anzunähern, damit wir das Dasein aus 
seiner Sicht sehen und in seiner Gesinnung annehmen lernen. Darum verwandelt sie 
das Sitzen zu seinen Füßen jetzt schon in ein, wenn auch noch so verborgenes Zusam- 
menthronen mit ihm auf dem Thron seiner Herrlichkeit. Dieser Anverwandlung 
entspricht es auch, daß das Bewußtsein der Gotteskindschaft den Beter wie ein per- 
sonaler Hulderweis überkommt, statt ihm wie bei den sonstigen Erleuchtungen nur 
nach Art einer Einsicht aufzugehen. Wenn irgendwo, dann fühlt er sich an dieser 
Stelle seines Weges • gleich dem Seher der Apokalypse • von der Rechten des 
erhöhten Herrn berührt und von seinem Trostwort •Fürchte dich nicht! Ich bin es" 
aufgerichtet (Apk 1, 17). 

Wer in den Lichtkreis dieses aus der Selbstmitteilung Christi geborenen Bewußt- 
seins eintrat, wird sich weder zu ekstatischen Erfahrungen hingerissen noch zu 
aktivistischer Bekundung seines neuen Selbstverständnisses gedrängt fühlen. Ober- 
flächlich beurteilt, wird sein Verhalten womöglich eher •weltlich" als betont •geist- 
lich" wirken. Doch wird in seinen Worten etwas widerklingen von jener göttlichen 
Stimme, der sich die Herzen auftaten, und unter seinen Händen werden, wie unter 
den Händen Christi, die Dinge wie aus knospenhafter Verschlossenheit aufblühen 
und sich einfügen in den Kreislauf des in Gott entspringenden und zu ihm zurück- 
strömenden Heils. So wird er, den Geretteten des Evangeliums gleich, in allem, was 
er sagt und tut, von dem Zeugnis geben, dem er gehört und dem angehörend er erst 
wahrhaft zu sich selber fand. 

III. 

Christus gekört Gott 

Von den Gestalten, die das Lukasevangelium zu den Füßen Jesu sitzend schildert, 
ist der Besessene von Gerasa in die hohe Literatur eingegangen. Dostojewskij hat 
die fast ins Groteske gehende Szene seinem großen zeitkritischen Roman •Die Dä- 
monen" als Motto vorangestellt. Und um ja keinen Zweifel daran aufkommen zu 
lassen, daß es sich um den Schlüsselgedanken des Ganzen handelt, läßt er den Text 
am Schluß des Werkes noch einmal zu Wort kommen. Sterbend sieht Stepan Trophi- 
mowitsch, durch seinen unverbindlichen Liberalismus selbst ein Totengräber der 
zusammenbrechenden Ordnung, in dem Bericht von der Heilung des Besessenen und 
vom Ende der von den Teufeln gehetzten Schweineherde in den Fluten des nahen 
Sees die Deutung nicht nur seines eigenen Schicksals, sondern auch der ganzen von 
ihm mitverursachten Katastrophe. Die von wilder Raserei ergriffenen Schweine, die 
sich kopfüber ins Verderben stürzen, gelten ihm in der Klarsieht des nahen Todes 
als ein Gleichbild seiner selbst und der skrupellosen Praktiker seiner Ideen. Ihnen 
bleibe, so scheint ihm, nichts anderes mehr, als sich wie die rasenden Tiere in den 
tödlichen Abgrund zu werfen. Aber der Kranke, das unzerstörbare heilige Rußland, 
werde sich dann, von seinen Dämonen befreit, gesund •zu den Füßen Jesu setzen". 
Das ist seine Hoffnung, die sogar das selbstgesprochene Todesurteil überstrahlt. 



452 Eugen Biser 

Man braucht die in zwanzigjähriger Bemühung vollendete Dramatisierung der 
Dämonen durch Albert Camus nicht zu kennen, um das Menetekel zu sehen, das uns 
diese Sterbeszene vor Augen zeichnet. Denn wir spüren ja alle, deutlicher oder auch 
nur unterschwellig, den Sturz der Dämonen, der alles, was ihm in den Weg kommt, 
Menschen und Werte, mit in den Abgrund reißt. Und was dabei am schwersten fällt: 
niemand von uns vermag etwas, und sei es auch nur in Form von ersten Anzeichen, 
von der großen Heilung zu erkennen, zu der sich Dostojewskij so zuversichtlich 
bekannte. Wird sie je als geschichtlich zu verzeichnendes Ereignis eintreten? Oder 
wird es, wie schon Paulus urteilt, nur eine Rettung •wie durch Feuer" geben, die Ret- 
tung im Gericht des Jüngsten Tages? Behielte demnach Dostojewskijs jüngerer 
Freund Wladimir Solowjew recht, der um die Jahrhundertwende, selbst schon vom 
Tod gezeichnet, den •Dämonen" einen Epilog in Gestalt seiner •Kurzen Erzählung 
vom Antichrist" folgen ließ, die sich die Lösung des großen Weltkonfliktes erst von 
der Wiederkunft Christi verspricht? Wie dem immer sei; die literarische Ausdeutung 
des Bildwortes vom •Sitzen zu den Füßen Jesu" weist einen unübersehbaren Zug ins 
Esdiatologische auf. Sie sieht das, was zu den Füßen des Herrn beginnt, erst durch 
seine machtvolle Parusie vollendet. 

Gilt das auch für die Anwendung des Bildwortes auf das Gebet? Überschreitet 
der Weg der Sammlung am Ende mit seiner letzten Teilstrecke die Grenze der Zeit- 
lichkeit ins Endzeitliche hinein? Wer sich vom Gedanken der Zugehörigkeit leiten 
läßt, wird von vorneherein eine bejahende Antwort erwarten. Ist denn nicht jedes 
Gebet, ob wir darum wissen oder nicht, ein Vorgriff auf die endzeitliche Gottesord- 
nung? Hat uns nicht der Herr selbst die große Vaterunserbitte in den Mund gelegt: 
Zu uns komme dein Reich? Doch hören wir zuerst, wie das Leitwort des ersten Ko- 
rintherbriefes, das den Sinn unserer Zugehörigkeit zu Christus entfaltet, seine 
Gedankenreihe zu Ende führt. •Alles gehört euch", hatte es den von Christus Er- 
griffenen zugesichert, um diesen ersten Aspekt alsbald in den anderen, zentralen 
aufzuheben: •Ihr gehört Christus". Nun vollzieht es abermals eine Wende, indem 
es als Drittes hinzufügt: •Christus aber gehört Gott." 

Hatte schon das mittlere Wort • •Ihr gehört Christus" • die Verwirklichung 
des Gebets aus unseren Händen genommen, um sie ganz und gar dem Herrn und 
Ziel des Gebetsaktes zu übergeben, so bedeutet dieses Schlußwort eine weitere und 
äußerste Entrückung. Denn damit wird das, was mit der menschlichen Hingabe an 
Gott begann, endgültig auf Gott selbst zurückgenommen und in sein trinitarisches 
Lebensgeheimnis versenkt. Das aber besagt, daß die Sammlung in letzter und 
wesentlichster Sicht nicht oder doch nicht im Vollsinn die Tat des Menschen ist, son- 
dern die des schaffenden und vollendenden Gottes: die Vollendungstat Gottes, der 
nach dem Wort des Hebräerbriefes seine Sabbatruhe am Ende der Zeiten unter- 
bricht, um die von ihm erschütterte Welt zu verwandeln und die verwandelte heim- 
zuholen in seine Herrlichkeit (vgl. 12, 26 f.). 

Aber will denn Sammlung, im Blick auf dieses eschatologische Geschehen gefragt, 
überhaupt die Tat? Ist sie nicht vielmehr, wie es die traditionelle Gegenüberstellung 
von vita activa und vita contemplativa nahezulegen scheint, das Gegenteil davon: 
Muße und Ruhe? Um darüber ins klare zu kommen, ist es gut, in Form einer Rück- 
schau auf die erste Wegstrecke noch einmal den Sinn jener überraschenden Bereiche- 



Der Weg der Sammlung 453 

rung zu bedenken, die den Beter dem Anschein der Vereinsamung zum Trotz be- 
glückte. Was geschah, um es wiederum mit Novalis zu formulieren, als er auf dem 
Weg zum Unbedingten unversehens die Dinge, ja die Fülle des Wirklichen fand? 
Die Antwort kann nur lauten: in diesem gänzlich Unvermuteten ging eine schon 
immer gehegte Sehnsucht in Erfüllung. Die Sehnsucht, den Dingen und Ereignissen 
einmal ganz anders beizukommen, als uns das sonst möglich ist. Nicht auf dem Weg 
der Aktivität, wo tausend Griffe nötig sind, von denen doch keiner das Ganze in 
Griff bekommt, sondern in einem einzigen Akt, der unseren Gestaltungswillen voll 
und ganz am Ganzen ausrichtet. Auch nicht so, daß dieser Wille das Gegebene wie 
sonst übermächtigt und es in seine Dienstbarkeit zwingt, sondern nach Art eines Ein- 
vernehmens, das einem jeden sein Eigensein beläßt und es dadurch um so sicherer zu 
der erwünschten Leistung hinlenkt. In alledem ist dann aber doch, und zwar mit 
aller Entschiedenheit bestätigt, daß die Sammlung wirklich die Tat will. Es ist ein, 
wenn auch weit verbreitetes Mißverständnis zu meinen, daß sich der Beschauliche 
jedes tätigen Einflusses auf die Verhältnisse enthält. So sehr er zum aktiven Typus 
in einem tiefgreifenden Gegensatz steht, so geht er mit ihm doch im grundsätzlichen 
Willen zur Weltverantwortung einig. Nur verspricht er sich wenig oder nichts von 
jenen Angriffsflächen, die das alltäglich begegnende Dasein bietet. Um so mehr ist 
es ihm aber darum zu tun, dort einen Zugang zur Mitwirkung zu gewinnen, wo Gott 
selbst die Welt und ihre Geschehnisse in Händen trägt. Und es gehört nicht zuletzt 
zu seinen beglückenden Erfahrungen auf dem Weg der Sammlung, daß sich ihm, 
kaum daß er sich dem Tumult des Alltags mit seinen rivalisierenden Interessen und 
Kräften entzog, dieser wesentlichere Zugang auch schon erschloß. Denn er fand in 
Gott gerade nicht, wie er wohl zunächst vermutete, eine Idee im Glanz jenseitiger 
Unwirklichkeit, sondern das wirklich Wahre und als solches auch wahrhaftig Wirk- 
liche, darin dann aber auch den Schlüssel zu jeder kreatürliclien Wirklichkeit. 

Dort Zugang zur Wirklichkeit suchen, wo sie Gott selbst in den Händen trägt, 
heißt aber für den gläubigen Menschen immer auch: das eigene Interesse am Gesche- 
hen mit in die Gotteshände legen, von Gott die Gestaltung und Vollendung der 
Dinge erwarten. Diese Übereignung des menschlichen Gestaltungswillens an Gott 
lehrt ein Zweifaches: Einmal, daß Sammlung letztlich das Werk Gottes ist; zum 
andern, daß sie am Ende tatsächlich ins Eschatologische hinausweist. 

Das Erste leuchtet sofort ein, wenn man bedenkt, was Gebet, was Sammlung 
bewirkt und ist. Von der Sammlung sagen wir, sie bahne einen Weg zum zugleich 
Innersten und Äußersten, zum göttlichen Grund und Ziel unseres Daseins. Und das 
Gebet deutet eines der schönsten Worte der Kirchenväter als den Aufstieg des Gei- 
stes zu Gott (Nilus von Ancyra, bzw. Evagrius Ponticus, De oratione, c. 35). Wer 
das vom Gebet behauptet, muß sich im gleichen Atemzug die menschliche Unfähigkeit 
dazu eingestehen. Denn was soll uns zu Gott emportragen: Der Schwung unseres 
Denkens? Oder die Flügel unserer Sehnsucht? Oder nicht vielmehr Er selbst, der 
als Ziel der Gebetsbewegung auch ihre tragende Kraft ist? Denn das ist ja die 
Gebetserfahrung von Anfang an, daß wir mit jedem unserer Worte nur beantwor- 
ten, was wir bereits vernommen haben, und in all unserem Zutun nur zurückerstat- 
ten, was wir zuvor schon empfingen. Darum gilt vom Weg der Sammlung, und von 
ihm zumal, was Jesus von jedem menschlichen Weg zu Gott hin sagt: Ich bin der 



454 Eiigen Biser 

Weg. Das heißt dann aber auch wirklich, daß das Gebet in seinem innersten und 
heiligsten Bezirk das Werk Gottes, die ewige Antwort des Sohnes an den Vater ist. 
Oder, in der Sprache der Evangelien ausgedrückt: alles Beten mündet mit seinen 
höchsten Intentionen ein in das Hohepriesterliche Gebet, in welchem Jesus als An- 
walt aller Erlösten vor das Antlitz des Vaters tritt. Was je ein Menschenherz sich 
selbst und anderen erbitten kann, ist zugleich bestätigt und überholt von diesem 
Gebetswort des Gottessohnes, der mit der Inständigkeit des ewig Geliebten für sich 
und uns die ihm ewig zustehende Herrlichkeit beim Vater beansprucht. 

Einzigartig wie der Sinn ist auch der Ort dieses wahrhaft hohenpriesterlichen 
Gebets. Hier spricht Jesus nicht wie sonst im Kreis der Seinen, sondern auf der 
Schwelle von Welt und Überwelt, ja schon eher im Rückblick vom Drüben ins 
Hier. Daraus erhellt aber auch schon das Zweite, das sich auf der letzten Weg- 
strecke der Sammlung immer deutlicher abzeichnet: der Zug ins Eschatologische. 
Was Jesus sich und den Seinen erbittet, gehört schon nicht mehr der gegenwärtigen 
Ordnung der Dinge an. Es zielt vielmehr auf jene endzeitliche Vollendungstat des 
Sohnes, von welcher der erste Korintherbrief, seine Entfaltung der christlichen 
Zugehörigkeit krönend, erklärt: Wenn ihm aber alles unterworfen ist, dann wird 
auch der Sohn selbst sich dem unterwerfen, der ihm alles unterwarf, damit Gott sei 
alles in allem (15, 28). Dann wird erst offenbar, was der Satz ,Christus aber gehört 
Gott' in seinem Vollsinn meint und worauf jeder einzelne Gehorsamsakt im Leben 
Jesu immer schon hinwirkte. Und in diesem ,Gott alles und in allen', in dem mit dem 
Sohn die ganze Schöpfung heimfindet in ihre Zugehörigkeit zum Vater, vollendet 
sich dann auch, was mit dem ersten Schritt auf dem Weg der Sammlung und seiner 
beglückenden Seinserfahrung begann. 

Besorgte Stimmen haben über die waffentechnische Entwicklung unserer Zeit 
geurteilt, daß sie eine maximale Annäherung an den jüngsten Tag herbeigeführt 
habe. Niemand kann wissen, wieviel Wahrheit und wieviel Täuschung sich in die- 
sem Urteil verbirgt. Aber das eine wissen wir, daß es außer dieser katastrophalen 
Annäherung auch einen legitimen Vorgriff auf die endzeitliche Gottesordnung gibt: 
den Weg der Sammlung. Wer sich wie Maria zu den Füßen Jesu niederläßt, um 
seinem Wort zu lauschen, hat, soweit es an ihm liegt, die faktischen Verhältnisse 
auf jenen Vollendungszustand hin überholt, wo die Welt endgültig heimgeführt ist 
in den Lichtkreis der ewigen Liebe. Indem er sich der •gückseligen Muße" der 
Sammlung hingibt, hat er am Werk der consummatio mundi mit Hand angelegt. 
So ist er, gerade im schweigenden Verweilen, der wahrhaft Wirkende, mit Thomas 
von Aquin gesagt: ex abundantien contemplationis activus. 




