
EINÜBUNG     UND     WEISUNG 

Über die Gotteskindschaft 

Biblische Gedanken für die Meditation 

1. Die Begründung der Gotteskindschaft: Geburt aus Gott 

So viele ihn aber aufnahmen, denen hat er Macht verliehen, Kinder Gottes zu 
werden, denen, die an seinen Namen glauben, die nicht aus dem Blut und nicht aus 
dem Willen des Fleisches und nicht aus dem Willen des Mannes, sondern aus Gott 
geboren sind. Joh 1,12•13 

Wahrlich, wahrlich, ich sage dir: Wenn einer nicht von neuem geboren wird, kann 
er das Königtum Gottes nicht sehen. Nikodemus sagte zu ihm: Wie kann ein Mensch 
geboren werden, der ein Greis ist? Kann er denn nochmals in den Schoß seiner Mut- 
ter eingehen und geboren werden? Jesus entgegnete: Wahrlich, wahrlich, ich sage 
dir: Wenn einer nicht geboren wird aus Wasser und Geist, kann er nicht in das Reich 
Gottes eingehen. Was aus dem Fleisch geboren ist, ist Fleisch, und was aus dem Geist 
geboren ist, ist Geist. Wundere dich nicht, daß ich dir geagt habe: Ihr müßt von neuem 
geboren werden. Der Wind weht, wo er will; du hörst wohl sein Brausen, aber weißt 
nicht, woher er kommt und wohin er geht. So ist es mit jedem, der aus dem Geist ge- 
boren ist. Joh 3,3•8 

Die mitternächtliche Botschaft des Engels von der Geburt des Gotteskindes in der David- 
stadt ist aufs engste verknüpft mit der Botschaft von der Gotteskindschaft der Erlösten. Das 
•Siehe, ich verkünde euch eine große Freude" bezieht sich auf beides. Wir haben darum 
einen doppelten Grund, um mit den Hirten zu sprechen: •Laßt uns nach Bethlehem hinüber- 
gehen und dieses Geschehnis schauen, das uns der Herr kundgetan hat" (Lk 2, 10. 15). Wie 
die erste Botschaft in der Nacht erging, so hebt sich auch die zweite vor einem dunklen Hinter- 
grund ab. •Die Welt hat ihn nicht erkannt. Er kam in das Seinige, aber die Seinigen nahmen 
ihn nicht auf" (Joh 1, 10f.). Was das bedeutet, hat der Evangelist Johannes in schmerzlicher 
Weise erfahren. Die bittere Stunde des Kreuzestodes Jesu wird ihn für immer daran erin- 
nern, Um so bewegter ist sein Herz, wenn er gegen diese Erfahrung eine andere stellt: •So 
viele ihn aber aufnahmen, denen hat er Macht verliehen, Kinder Gottes zu werden". Die 
Menschen brachten das Gotteskind zu Tode; Gott hat dafür denen, die an das schon in der 
Krippe dem Tod ausgelieferte Kind glauben, das Leben der Gotteskindschaft gegeben. Die- 
ses Leben stammt nicht aus dem Blut, dem Bild des irdischen Lebens; denn das Blut ver- 
rinnt. Nicht aus dem Willen des Fleisches; denn das Fleisch trägt den Todeskeim in sich. 
Nicht aus dem Willen des Mannes, weil es seinen Ursprung einzig in Gott hat. Das Leben 
der Gotteskinder ist das Leben des eingeborenen Gotteskindes, das Fleisch geworden ist. Von 
diesem Kind kann Johannes aus der Erfahrung seines eigenen Lebens nicht nur sagen: •Wir 
haben seine Herrlichkeit geschaut", sondern auch: •Aus seiner Fülle haben wir alle emp- 
fangen, Gnade über Gnade" (Joh 1, 14.16). 

Werden auch wir beim Hören der Weihnachtsbotschaft und beim Anschauen des Kindes 
in der Krippe an das kostbarste Gut unseres christlichen Lebens erinnert, an unsere Geburt 
aus Gott? Kennen wir das selige Leben der Gotteskinder nur aus dem Buchstabenglauben 
oder auch aus der persönlichen Erfahrung? Können auch wir mit Johannes sprechen: •Wir 
haben seine Herrlichkeit geschaut" und: •Aus seiner Fülle haben wir empfangen, Gnade 
über Gnade"? Empfinden wir noch etwas von dem Gegensatz zu den Menschen dieser Welt, 
die heute wie damals den Gott der Armut und Niedrigkeit nicht aufnehmen und darum auch 
nicht an seinem Reichtum und an seiner Hoheit Anteil haben? 



456 Einübung und Weisung 

•Wenn einer nicht von neuem geboren wird, kann er das Königtum Gottes nicht schauen." 
Es ist eine wirkliche Geburt, die Geburt aus Gott, nicht nur ein schönes Bild. Der Vergleich 
der ersten, natürlichen mit der zweiten, gnadenhaften Geburt führt zu Folgerungen, die an 
letzte Wirklichkeiten rühren und die Dimension des menschlichen Daseins bestimmen. •Was 
aus dem Fleisch geboren ist, ist Fleisch, und was aus dem Geist geboren ist, ist Geist." Auf 
Grund seiner Geburt aus dem Mutterschoß ist der Mensch ein hinfälliges Wesen. Was im- 
mer sein Leben ausmacht und erfüllt, trägt die Spuren seines Ursprungs an sich. Mit all sei- 
nen Anstrengungen kann er die Todesgrenze nie übersteigen. Er vollbringt nur Nichtiges, 
mag man die Leistungen seines Geistes noch so sehr als unvergänglich preisen. Erst das 
Kind in der Krippe hat den Grund einer neuen, ewigen Existenz für den Menschen gelegt. 
Die Wurzel seines Lebens soll auch die Wurzel unseres Lebens sein. Wie Jesus von Ewigkeit 
aus dem Vater und in der Zeit von einer Jungfrau geboren wurde, so soll auch unser Mutter- 
schoß das Wasser, d. h. die Taufe, der jungfräuliche Schoß der Kirche, und der Geist, die 
Liebe Gottes sein. Wer darum aus Gott geboren ist, der ist der Todverfallenheit entrissen, 
trägt •den Samen" Gottes, den Hl. Geist als Quelle eines höheren, des ewigen Lebens in 
sich (1 Joh 3, 9). Das kann man nicht sehen, so wie man den Wind nicht sieht, aber man kann 
die Wirkungen dieses Geistes erfahren, so wie man das Brausen des Windes hört. •Was aus 
dem Geist geboren ist, ist Geist." Der geistliche Mensch hat neue, geistliche Sinne erhalten, 
dazu ein neues Erkennen und ein neues Herz. Die Kinder Gottes sind •Kinder des Lichtes" 
(Joh 12, 36); sie •schauen das Königtum Gottes", d. h. sie erfahren die Herrschaft Gottes als 
Herrlichkeit. Ihre Liebe zu Gott wächst aus der Erkenntnis, daß Gott sie zuerst geliebt hat, 
indem er •seinen Sohn, den einziggeborenen, in die Welt sandte". Von dieser Liebe getra- 
gen, lieben sie auch einander (1 Joh 4, 7ff.). An dieser Liebe kann man erkennen, daß sie 
•aus Gott geboren" sind. 

Aus welchem Daseinsgrund leben wir? Aus dem •Blut", aus unseren eigenen Kräften und 
Leistungen, oder aus Gott, aus dem Glauben und der Erfahrung, daß er uns in der Taufe 
und in seinem Geist das eigentliche Leben geschenkt hat? Wissen wir mit einem lebendigen, 
das Bewußtsein erfüllenden Wissen, daß alles, was von uns stammt, was aus dem bloß 
naturhaften Grund des Herzens aufsteigt, nichtig, weil dem Tod verfallen ist? Sind wir in 
der Haltung des Kindes, das sein Leben in einem fort aus der Hand der Eltern entgegen- 
nimmt? Haben wir eine Erfahrung von dem, was Gott durch seinen Geist in uns gewirkt 
hat und noch täglich wirkt? Eine Erfahrung von der Herrlichkeit der Herrschaft Gottes, von 
der neuen, Gott und die Menschen umfassenden, alles überwindenden Liebe? Das Kind in 
der Krippe ist gekommen, uns diese Erfahrung zu schenken. 

Was sollen wir uns eigentlich näherhin unter der •Geburt aus Gott" vorstellen? Wie ist 
sie zu denken? Da es keine leibliche Geburt, sondern eine Geburt im Hl. Geist und aus dem 
Geist ist, versagen notwendig unsere Vorstellungen. Um dennoch über das bloße Wort hin- 
auszukommen und den geistigen Inhalt eines für unser christliches Leben so entscheidenden 
Glaubensgeheimnisses zu erfassen, müssen wir unsere Hilfe bei dem suchen, was sich in der 
Begegnung von Person zu Person ereignet. Dort passieren ja die eigentlichen Dinge unseres 
Lebens. 

In der Sendung seines Sohnes in die Welt, in der Menschwerdung des Logos, hat Gott sich 
in ganz neuer, einzigartiger Weise uns zugewandt. Es ist liebende Zuwendung, weil die 
Sendung des Sohnes Hingabe des Einziggeborenen in den Tod um unseres Lebens willen 
ist. Und es ist bleibende Zuwendung (nicht nur ein vorübergehender Akt), weil Gottes Tat 
unwiderruflich ist und darum eine zusländliche Wirklichkeit schafft. Es ist eine Zuwendung 
im Geist; der Geist der Liebe ist seit der Menschwerdung des Sohnes Gottes in der Welt. Er 
will in Christus alle Menschen und den ganzen Kosmos mit der Herrlichkeit Gottes erfül- 
len. Die Situation des Menschen und der Welt ist seit der Verkündigung des Engels an die 
Jungfrau und deren Ja-Wort und seit der Weihnachtsnacht eine andere geworden. •Ehre 
ist Gott in der Höhe und auf Erden Friede den Menschen, auf denen Gottes Wohlgefallen 
ruht" (Lk 2, 14). Jeder von uns ist berufen, in den durch Christus eröffneten neuen Raum 



Einübung und Weisung 457 

einzutreten, in dem Gott sich uns liebend zugewandt hat und an sein Herz nehmen will als 
seine Kinder. Das Tor in diesen Raum tut sich auf im Glauben. •So viele ihn aber aufnah- 
men, denen hat er Macht verliehen, Kinder Gottes zu werden, denen (nämlich), die an sei- 
nen Namen glauben." Das Tor ist aber auch die Taufe. Das hebt die erste Aussage nicht 
auf. Denn in der Taufe wird dem Täufling der Glaube als ein Vermögen der Seele gna- 
denhaft mitgeteilt. Sie ist Neugeburt •aus dem Wasser und dem Geist". Durch sie wird der 
Getaufte in jenen Raum hineingenommen, in dem Gott als Vater dem Menschen als seinem 
Kind begegnet und in dem der Mensch auf Grund der ihm geschenkten Liebe mit erken- 
nender Gegenliebe antworten kann. Wie Gott im Anfang dem Menschen den Lebensodem 
einhauchte •und es ward der Mensch zu einem lebendigen Wesen" (Gen 2, 7), so haucht Gott 
in der Taufe dem Menschen den Geist seiner Liebe ein, und der Mensch wird •aus Gott", 
•aus dem Geist" geboren. Er ist von Gott in Christus, dem •Erstgeborenen unter vielen Brü- 
dern" (Rom 8, 29), wie das eigene Kind umfangen und damit aufgerufen, diese Liebe zu er- 
widern. Das ganze menschliche Leben besteht als ein christliches in nichts anderem als in 
dieser Liebesantwort an den Vater. 

Weiß ich um den Anhauch Gottes durch den Hl. Geist? Lebe ich in dem Raum, in dem der 
Vater liebend mich umfängt? Nimmt Gott dementsprechend an allem teil, was mich bewegt? 
Ist alles, was ich bin und tue, nicht nur im Gebet und im Kult der Kirche, sondern in Ehe 
und Familie, in Arbeit und Beruf, in der Begegnung mit den Menschen und im Leid Ant- 
wort des Kindes, Antwort der Liebe? Wächst das göttliche Leben in mir? Das heißt aber: 
werde ich mir im wachsenden Maße meiner •Geburt aus Gott" bewußt, suche ich immer mehr 
aus Glaube, Hoffnung und Liebe zu leben? Auch hier gilt es wieder, das Kind in der Krippe 
anzuschauen, sich mit ihm liebend zu vereinigen. Es ist die leibhaftige Verdeutlichung des- 
sen, was der Vater uns geschenkt hat. 

2. Die Herrlichkeit der Kinder Gottes 

Der Geist selbst bezeugt es zusammen mit unserem Geist, daß wir Kinder Gottes 
sind. Wenn aber Kinder, dann auch Erben, Erben Gottes, Miterben Christi, wenn wir 
wirklich mit ihm leiden, damit wir auch mit ihm verherrlicht werden. Ich halte näm- 
lich dafür, daß die Leiden der jetzigen Zeit nicht nennenswert sind im Vergleich mit 
der Herrlichkeit, die einmal an uns offenbar werden soll. Denn das sehnsüchtige Har- 
ren der Schöpfung erwartet die Offenbarung der Söhne Gottes. Denn der Vergäng- 
lichkeit wurde die Schöpfung unterworfen, nicht freiwillig, sondern um dessentwillen, 
der sie unterworfen hat, auf die Hoffnung hin, daß auch sie, die Schöpfung, von der 
Sklaverei der Vergänglichkeit befreit werden wird zur Freiheit der Herrlichkeit der 
Kinder Gottes. Wir wissen ja, daß die ganze Schöpfung zusammen seufzt und zu- 
sammen in Wehen liegt bis zur Stunde. Doch nicht nur sie, sondern auch wir selbst, 
die wir schon die Erstlingsgabe des Geistes besitzen, auch wir seufzen in uns selbst, 
indem wir die (Vollendung der) Annahme an Sohnes Statt ersehnen, die Erlösung 
unseres Leibes. Rom 8,17•23 

Die Kinder dieser Welt heiraten und lassen sich heiraten. Die aber gewürdigt wer- 
den, teilzubekommen an jener Welt und an der Auferstehung von den Toten, heiraten 
weder noch lassen sie sich heiraten. Sie können ja auch nicht mehr sterben. Engelgleicli 
sind sie nämlidi und Kinder Gottes, da sie Kinder der Auferstehung sind. 

Lk 20, 34•36 

Die Mitternachtsmesse beginnt mit den feierlichen Worten des zweiten Psalmes: •Der Herr 
sprach zu mir: ,Mein Sohn bist du, heute habe ich dich gezeugt' " (Ps 2, 7). Das ist nicht nur 
vom ewigen Logos, sondern vom messianischen König, also vom Menschen Jesus, vom Kind 
in der Krippe gesagt. Die eigentliche Würde dieses Kindes ist seine Gottessohnschaft. Es 
besitzt das Leben und die Herrlichkeit Gottes, in gleicher Weise wie der Vater. Es ist wie 
dieser •Herr der Herrlichkeit" (1 Kor 2, 8), zugleich aber auch • und das ist ihm eigentüm- 
lich • ihr Offenbarer. In ihm und durch ihn offenbart der Vater seine Herrlichkeit. •Im Ant- 



458 Einübung und Weisung 

litz Christi", d. h. in seinem ganzen menschlichen Wesen, •leuchtet die Erkenntnis der Herr- 
lichkeit Gottes auf (2 Kor 4, 6), seiner Majestät und Hoheit, seiner Macht und Ewigkeit, 
seiner Heiligkeit und Liebe. Zunächst allerdings noch verhüllt und nur im Glauben erkenn- 
bar. Denn obwohl im Besitz der Herrlichkeit, muß dieses Kind um unseret willen noch einen 
weiten, mühsamen Weg zurücklegen, ehe es sich seiner Herrlichkeit erfreuen kann. •Mußte 
nicht der Messias dies leiden und so in seine Herrlichkeit eingehen" (Lk 24, 26), sagt der 
Auferstandene zu den Jüngern. •Durch die Herrlichkeit des Vaters auferweckt" (Rom 6,4), 
strahlt nun auch sein verklärter und unsterblicher Leib die Herrlichkeit Gottes wider. Erst im 
verherrlichten Kyrios erschließt sich in letzter Tiefe Gottes Spruch durch David: •Mein Sohn 
"bist du, heute habe ich dich gezeugt". 

Durch den Glauben an den menschgewordenen Gottessohn nehmen auch wir an diesem 
Wort, an seiner Fülle und Mächtigkeit teil. Denn der Geist, mit dem wir vom Vater be- 
schenkt wurden, ist •der Geist des Sohnes" (Gal 4, 6). Er macht uns mit dem eingeborenen 
Sohn Gottes eins. Durch ihn und aus ihm werden wir zu Kindern Gottes geboren. Unsere 
Annahme •an Sohnes Statt" (Rom 8, 23) ist so vollkommen, daß wir •Erben und Miterben 
Christi" genannt werden können. Aber eben dieses Wort deutet auch darauf hin, daß das 
Erbe noch aussteht. Wir müssen das ganze Schicksal des Kindes in der Krippe übernehmen; 
-wir müssen mit ihm leiden, •damit wir auch mit ihm verherrlicht werden". Das ist die Prü- 
fung, aber auch die Hoffnung unseres Lebens. Nur in dem Maß das Bewußtsein der Kind- 
schaft Gottes uns erfüllt und das Verlangen nach der zukünftigen Herrlichkeit unser Herz 
bewegt, werden wir von den Leiden der Jetztzeit nicht überwältigt, wird das Licht unseres 
Glaubens nicht verlöschen. Wir sind auf dem schmerzlich-seligen Weg zu jenem Tag, an dem 
uns der Lichtglanz der Herrlichkeit des Vaters auf dem Antlitz Christi im Heiligen Geist 
in die Herrlichkeit Gottes selber umwandeln wird, nicht allein. Die ganze Schöpfung nimmt 
an unserem Schicksal teil. Auch sie harrt der Befreiung von ihrer Vergänglichkeit. Beides 
hängt unlösbar miteinander zusammen: die Herrlichkeit der Kinder Gottes und die Herr- 
lichkeitsgestalt der Schöpfung. Aber es ist kein zwangsläufiges kosmisches Geschehen, das 
unserer Freiheit völlig entzogen wäre. Zwar führt Gott allein in Christus den Tag der end- 
gültigen Herrlichkeit herauf. Wir können ihn nur erwarten. Ob dieser Tag aber auch unsere 
Verherrlichung bedeuten wird, hängt von unserer freien Entscheidung ab. Nur durch das 
Ergreifen der Heilstat Christi (von Tod und Auferstehung), durch die wir von unserem 
Todesschicksal befreit wurden, werden wir mitsamt unserer Welt zur Freiheit der Kinder 
Gottes befreit. Das letzte Wort Gottes in dem Drama unseres Heils ist das Wort vom Leben 
und der Unsterblichkeit. •Engelgleich sind sie und Kinder Gottes, da sie Kinder der Auf- 
erstehung sind," So wie der verwesliche Leib des neugeborenen Gotteskindes in den Auf- 
erstehungsleib umgewandelt worden ist, so soll auch •der Leib unserer Niedrigkeit zur 
Gleichgestalt mit dem Leib seiner Herrlichkeit verwandelt werden, auf Grund der Kraft, 
mit der er sich auch das All unterwerfen kann" (Phil 3, 21). In dem Augenblick, wo wir •mit 
enthülltem Angesicht die Herrlichkeit des Herrn widerspiegeln (wenn wir im Endgericht 
das Heil zugesprochen bekommen), werden wir in das gleiche Bild verwandelt von Herrlich- 
keit zu Herrlichkeit" (2 Kor 3, 18). Denn Gott hat uns berufen •zur Erlangung der Herrlich- 
keit unseres Herrn Jesus Christus" (2 Thess 2, 14). Wir stehen mitten in diesem Prozeß der 
Verwandlung. In der Heiligen Nacht hat er begonnen. 

Wissen wir, was es um die Herrlichkeit Christi ist, warum das Kind in der Krippe sie 
schon besitzt und sie dennoch entbehren muß? Wissen wir, daß Christus auf dem Weg 
des Leidens in seine Herrlichkeit eingehen mußte? Wissen wir, was die vollendete Herr- 
lichkeit des erhöhten Herrn für uns und für die Welt bedeutet? Wissen wir, daß diese Herr- 
lichkeit auch schon in uns als Getauften wirksam ist? Zeigt sich das in unserer Seele, in un- 
seren Gedanken und Urteilen, in unseren Wünschen und Strebungen? Und wenn nicht, wo- 
her kommt das? Werden die Schwächen unserer Natur und unseres Leibes von der verbor- 
genen Herrlichkeit der Kinder Gottes getragen? Was bedeutet diese Herrlichkeit für uns in 
den Leiden und Prüfungen dieser Zeit? Erst wenn uns im Antlitz des Kindes Jesu die Er- 
kenntnis der Herrlichkeit Gottes aufzuleuchten beginnt, verstehen wir den Jubel des Opfe- 
rungsgebetes aus der Mitternachtsmesse: •Es freuen sich die Himmel und es jauchzt die Erde 

•vor dem Antlitz des Herrn: denn Er ist gekommen." 



Einübung und Weisung 459 

3. Kindesliebe zum Vater 

Also sollt ihr beten: Unser Vater in den Himmeln! Mt 6,9 

Denn alle, die sich vom Geist Gottes leiten lassen, sind Söhne Gottes. Ihr aber habt 
nicht den Geist der Knechtschaft empfangen, so daß ihr wiederum fürchten müßt, son- 
dern den Geist der Sohnschaft, in dem wir rufen: Abba, Vater! Der Geist selbst be- 
zeugt es zusammen mit unserem Geist, daß wir Kinder Gottes sind.   Rom 8,14•17 

Seid nicht ängstlich besorgt und sagt nicht: Was sollen wir essen? Oder: Womit 
sollen wir uns, kleiden? Denn nach all dem trachten die Heiden. Euer himmlischer 
Vater weiß ja, daß ihr das alles braucht. Mt 6,31•32 

Verkauft man nickt zwei Sperlinge um ein As? Und nicht ein einziger von ihnen 
fällt zur Erde ohne euren Vater. Sind doch sogar alle Haare eures Hauptes gezählt. 
Darum fürchtet euch nicht; ihr seid mehr wert als viele Sperlinge.       Mt 10, 29•31 

Darin kommt die Liebe bei uns zur Vollendung, daß wir Freimut haben am Tag 
des Gerichtes. Denn so wie jener (Christus) ist, sind auch wir in dieser Welt. Furcht 
gibt es nicht in der Liebe... denn die Furcht sieht die (göttliche) Bestrafung vor sich, 
der Sich-Fürchtende aber ist nicht vollendet in der Liebe. 1 Joh 4,17•18 

•Seht, welch eine Liebe uns der Vater geschenkt hat: wir heißen Kinder Gottes, und wir 
sind es" (1 Joh 3, 1). Der Liebe des Vaters, der sich in seinem Eingeborenen zu uns herab- 
geneigt und uns dadurch als seine Kinder angenommen, hat (Gal 4, 4L), muß unsere Kindes- 
liebe entsprechen. Diese Liebe kommt in keinem Wort so vollkommen zum Ausdruck wie in 
dem Ruf •Abba-Vater", Das Wort stammt aus der aramäischen Umgangssprache; die klei- 
nen Kinder gebrauchen es, wenn sie nach ihrem Vater rufen; es drückt Furchtlosigkeit, Ver- 
trauen, Anhänglichkeit und Liebe aus. 

Wer weiß, wer Gott ist, und wer sein Glaubenswissen von Gott ernst nimmt, müßte ein 
wenig erschrecken. Hebt der Vatername, so wie er im NT gemeint ist, nicht die Schranke 
zwischen Gott und Mensch auf? Stellt er den Menschen nicht auf die gleiche Stufe mit Gott, 
mag die Autorität des Vaters noch so sehr in einer echten Kindesliebe gewahrt sein? Das 
ist in der Tat so. Hier erst leuchtet die ganze Größe der Gotteskindschaft auf. Hier meldet 
sich aber auch die Gefahr eines schwerwiegenden Mißverständnisses an. Man kann gar nicht 
so ohne weiteres, gleichsam aus eigener Initiative, zu Gott •Vater" sagen. Wer das tut, eignet 
sich etwas an, was ihm nicht zusteht. Das bleibt nicht ohne Folgen. Das Gottesbild vieler 
Menschen, auch Christen, hat mit dem wahren Gott, dem •Vater unseres Herrn Jesus Chri- 
stus", nur noch wenig zu tun. Es meint jenen •lieben Gott", der den Menschen zuwillen sein 
muß und um den man sich darum herzlich wenig kümmert, wenn es einem gut geht. Der Kin- 
desruf •Abba-Vater", •Unser Vater in den Himmeln", •mein lieber Vater" wird nur dann 
zu Recht gebraucht, wenn die Gnade den Menschen, der durch die Taufe ein Kind Gottes 
geworden ist, dazu drängt. Gott selbst läßt uns so rufen. Er •sandte den Geist seines Sohnes 
in unsere Herzen, der ruft: Abba, Vater" (Gal 4, 6). Nur wer sich •vom Geist Gottes leiten" 
läßt, kommt in ein so inniges Einverständnis mit Gott, daß er mit dem •Freimut" eines 
Kindes vor seinen himmlischen Vater hintritt und nach ihm ruft. Was aber besagt dieses 
Einverständnis? Daß der Christ sich nicht mehr ängstlich um seine irdische Existenz •sorgt", 
wie es der Mensch dieser Welt tut; daß er sich nicht mehr •fürchtet" vor denen, •die den 
Leib töten können" (Mt 10, 28); daß er nicht mehr der Selbstsucht, den Begierden und Lei- 
denschaften, der Sünde Untertan ist, daß er auf Gottes Führung eingeht und alles, Liebes oder 
Leides, aus der Hand des Vaters annimmt; daß er sich vergißt und nicht mehr an das Eigene 
denkt, sondern sich immer mehr dem Vater im Himmel zuneigt, nach ihm verlangt. Wer das 
täte, wer in der Kindesliebe immer vollkommener würde, der hätte auch vor dem Gericht 
keine Furcht mehr, der würde darum den Tod ohne Sorge vor Augen haben. Warum das so 
ist, weiß nur der aus Gott und seinem Geist Wiedergeborene; er weiß es aus der Erfahrung 



460 Einübung und Weisung 

seines Lebens in der Gotteskindschaft, seines übernatürlichen Glaubens, einer von Gott ge- 
schenkten Hoffnung und seiner gnadenhaften Kindesliebe. 

Von daher wird ersichtlich, daß die Gotteskindschaft nicht nur ein großes Geschenk, son- 
dern eine ebenso große Aufgabe ist. Die Kindesliebe will erlernt sein, und sie wird nur er- 
lernt in, den Wechselfällen und Prüfungen dieses Lebens. Und noch mehr: sie wird nur 
erlernt und wächst nur heran in der liebenden Verbundenheit mit dem einzigen Kind des 
Vaters, das für uns Mensch geworden ist. •Als aber die Fülle der Zeit kam, sandte Gott 
seinen Sohn. Er wurde geboren von einem Weibe, wurde Untertan dem Gesetz, damit er die 
loskaufe, die dem Gesetz unterstanden, und damit wir an Sohnes Statt angenommen wur- 
den" (Gal 4, 4f.). Auf ihn, das Urbild der Kindesliebe zum Vater, gilt es zu schauen, seinen 
Spuren gilt es zu folgen. Jesus hat uns in seinem Leben gezeigt, wie ein Kind Gottes seinen 
himmlischen Vater lieben muß. Er gibt uns zugleich an seiner Kindesliebe Anteil. Wer den 
Vater liebt, liebt ihn als den, der seinen eingeborenen Sohn für uns dahingegeben hat. Die 
einzige Antwort der Liebe kann darum nur die sein, die Jesus dem Vater gegeben hat. Wer 
Gott liebt, so wie er einzig geliebt sein will und muß, kann es nur in der Anteilnahme und 
im Nachvollzug der liebenden Hingabe Jesu von der Krippe bis zum Kreuz. 

Was bedeutet für mich der Name •Abba-Vater"? Welche Rolle spielt er in meinem Beten 
und in meinem ganzen Verhältnis zu Gott? Hat er auch in mir schon einmal einen heilsamen 
Schrecken ausgelöst, in der Erkenntnis, daß durch ihn alle Schranken zwischen Gott und mir 
gefallen sind, in der Erkenntnis auch der Forderungen, die er an mein Leben stellt? Wo gibt 
es in meinem Leben Sorgen und Ängste und Knechtschaft, die der wahren Kindesliebe ent- 
gegenstehen? Ist meine Liebe zum Vater die des Kindes in der Krippe und die des Gekreu- 
zigten, einer arm gewordenen und gekreuzigten Liebe also? •Schenk mir, mein Sohn, dein 
Herz, daß meine Wege deinen Augen Wohlgefallen!" (Spr 23, 26). 

4. Bruderliebe 

Ihr aber laßt euch nicht Meister' nennen; denn einer ist euer Meister, ihr alle aber 
seid Brüder. Mt 23, 8 

Wir wollen lieben, weil er uns zuerst geliebt hat. Wenn jemand sagt: •Ich liebe 
Gott", seinen Bruder jedoch haßt, so ist er ein Lügner; denn wer seinen Bruder nicht 
liebt, den er sieht, vermag Gott nicht zu lieben, den er nicht sieht. Und dieses Gebot 
haben wir von ihm: Wer Gott liebt, soll auch seinen Bruder lieben. Jeder, der glaubt, 
daß Jesus der Christus ist, ist aus Gott gezeugt, und jeder, der seinen Erzeuger liebt, 
liebt auch den (Mit-) er zeugten aus ihm. An dieser (Regel) erkennen wir: Wir lieben 
(immer dann auch) die Kinder Gottes, wenn wir Gott lieben und seine Gebote erfül- 
len. 1 Joh 4, 19•5, 2 

Selig, die Frieden stiften; denn sie werden Kinder Gottes genannt werden. Mt 5, 9 

Ich aber sage euch: Liebet eure Feinde und betet für die, die euch verfolgen, damit 
ihr Kinder eures Vaters im Himmel werdet. Mt 5, 44•45 

•Gotteskindschaft" sagt vom Wort her unmittelbar nur etwas über das neue Verhältnis 
des Menschen zu Gott aus. Begründet sie auch ein neues Verhältnis zum Mitmenschen? Ja, 
aber nicht nur in dem Sinn, daß die in der Gotteskindschaft mitgeteilte Liebe notwendiger- 
weise auch auf den Nächsten ausstrahlt, sondern weil in Christus alle Menschen zur Gottes- 
kindschaft berufen sind und dadurch der Grund für eine neue Brüderlichkeit gelegt worden 
ist. Brüder im Munde Jesu sind dann allerdings zunächst nur diejenigen, die tatsächlich •aus 
Gott geboren" sind, die das gleiche göttliche Leben in sich tragen, die an ihn glauben und 
ihm nachfolgen, die vom Geist geführt werden und den Willen des Vaters tun. Darum 
kann Johannes argumentieren: •Jeder, der seinen Erzeuger liebt, liebt auch den (Mit-) 
erzeugten aus ihm . . . Wir lieben die Kinder Gottes, wenn wir Gott lieben und seine Gebote 
erfüllen". Von hierher gesehen gilt geradezu die Gleichsetzung von Gotteskindschaft und Bru- 



Einübung und Weisung 461 

derschaft. Und wie die Gotteskindschaft Teilnahme an der Sohnschaft des Eingeborenen 
ist, so ist auch die neue Bruderschaft eine Bruderschaft in Christus, dem •Erstgeborenen unter 
vielen Brüdern" (Rom 8, 29). 

Die mit der Gotteskindschaft gestiftete Bruderschaft geht weit über alle natürliche Bruder- 
schaft (aufgrund der gemeinsamen menschlichen Natur, der gemeinsamen Volks- oder Fami- 
lienzugehörigkeit) hinaus; sie stellt darum auch viel höhere Forderungen an die selbstlose 
Liebe. Sie schaltet dabei die natürlichen Bindungen nicht aus, sondern vollendet sie und 
übersteigt sie zugleich. Die Brüder in Christus sollen alles gemeinsam haben, wie es die Jün- 
ger in der Gefolgschaft Jesu und die Christen der Urgemeinde zu Jerusalem für selbstver- 
ständlich fanden und wie es auch in den Orden geübt wird. Aller Besitz ist für den Christen 
nur noch Leihgabe, an der man auch die Brüder teilnehmen lassen soll. Hat es Christus, dem 
alles gehört, nicht so vorgelebt? Ist er nicht gerade darum arm geworden, um alles mit uns 
zu teilen? Wollte er nicht sogar von unseren Liebesgaben leben? Und weiter: Unter den 
Brüdern Jesu gibt es keine Rangordnung mehr. Niemand hat dem anderen aufgrund seiner 
Stellung oder Leistung etwas voraus. Zwar hat Christus selbst das Amt gestiftet und Vollmach- 
ten mitgeteilt und dadurch Unterschiede geschaffen. Die Kirche ist hierarchisch gegliedert, und 
diese Ordnung ist göttlichen Rechts. Aber das Amt in der Kirche darf die viel tiefer lie- 
gende Gleichheit der Brüder nicht aufheben oder verdunkeln. Der Amtsträger muß immer 
wissen, daß er nicht in eigener Person und in eigener Vollmacht vor seinen Brüdern steht 
und diese darum nicht seine Untergebenen sind, sondern daß er die Stelle Christi vertritt 
und dessen Knechtsdienst übernommen hat. Christliches Amt ist Diakonie, Dienst. Der Titel 
•Knecht der Knechte Gottes" darf darum nicht zur leeren Phrase werden. Erst an der Brü- 
derlichkeit erweist sich, ob einer sein Amt nach dem Willen Christi ausübt. •Ihr sollt euch 
nicht ,Meister' nennen. Einer ist euer Meister, ihr alle aber seid Brüder". 

Wie die Kindesliebe zum Vater, so will auch die christliche Bruderliebe erlernt sein. Von 
Natur aus ist sie uns nicht zu eigen. Es wird sogar in jedem Christenleben Spannungen 
geben zwischen der Liebe des Blutes oder der Sympathie und der Liebe zu denen, die ge- 
liebt werden sollen, weil sie Brüder Christi und Kinder des gleichen Vaters sind. Nicht als 
würde die Natur ausgeschaltet oder übersprungen. Das ist weder möglich noch gottgewollt. 
Wohl aber muß das Herz eines jeden umgewandelt werden; es muß durch viele Dunkelheiten 
und Opfer hindurch, ehe es aus jenem Grund liebt, der die Quelle seines Lebens ist, aus dem 
Herzen des Vaters und aus dem Herzen Jesu Christi. Was für den einzelnen gilt, gilt auch für 
die christlichen Gemeinschaften: für die Familien, die über die bluthafte Liebe hinauswach- 
sen wollen; für die Gemeinden, die mehr sein wollen als ein abgegrenzter Pfarrbezirk; für 
die freiwilligen Zusammenschlüsse in der Kirche (Orden, Verbände usw.), die von vorn- 
herein nur als Bruderschaft in Christus Sinn und Daseinsberechtigung haben. Auch in ihnen 
ist die Brüderlichkeit immer wieder von neuem zu erringen, sollen sie nicht zum Ärgernis 
werden. Für sie alle ist in erster Linie das Johanneswort geschrieben: •Wenn jemand sagt: 
,Ich liebe Gott', seinen Bruder jedoch haßt, so ist er ein Lügner; denn wer seinen Bruder 
nicht liebt, den er sieht, vermag Gott nicht zu lieben, den er nicht sieht". 

Lebe ich den Mitchristen gegenüber aus dem Gedanken der Bruderschaft in Christus? 
Sorge ich auch für meinen Teil dafür, daß in den Gemeinschaften, in denen ich als Christ 
stehe, der Geist der Brüderlichkeit herrscht? Oder gebe ich Ärgernis? Auch nur durch 
Gleichgültigkeit und Selbstabschließung? Will ich, soweit es an mir liegt, alles, was ich habe, 
mit den Brüdern teilen? Will ich der Geringste unter ihnen sein oder melde ich einen Vor- 
rang, eine Vorrecht an? Wieweit ist meine naturhafte Liebe schon verwandelt? Bringe ich 
die Opfer, die dazu erforderlich sind? Nehme ich die Dunkelheiten und natürlichen Unerfüllt- 
heiten, auf mich, die meine Liebe zum Bruder erst zu einer christlichen und selbstlosen ma- 
chen? Schenke uns, o Herr, den Geist der Eintracht und der Verzeihung, der Demut und der 
Hingabe, damit wir alle in dir eins seien. 

Die aus der Gotteskindschaft fließende Bruderliebe darf aber bei den Getauften oder gar 
bei den lebendigen Gliedern des Leibes Christi nicht halt machen. Sie muß alle Menschen 
umfassen. Denn weil der Vater in Christus alle zu seinen Kindern berufen hat und weil Chri- 



462 Einübung und Weisung 

stus aller Menschen Bruder geworden ist, darum ist auch jeder Mensch unser Nächster und 
Bruder. Eben darum ist aber auch die christliche Brüderlichkeit eine andere als die des auf- 
geklärten Humanismus oder des Sozialismus (Kommunismus). Sie hat eine andere Grund- 
lage und darum auch andere Motive. Was in den humanistischen (•Edel sei der Mensch, hilf- 
reich und gut") und Sozialrevolutionären (•Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit") Idealen 
dunkel geahnt und in utopische Vorstellungen gekleidet wird, findet seine einzige Möglich- 
keit und Gültigkeit in der christlichen Bruderliebe, die alle echten Anliegen des Mensch- 
seins und der menschlichen Gemeinschaft aufgreift und zur Erfüllung bringt. Nennen wir 
einige Fälle, in denen sich nach den Worten Christi die uneingeschränkte Bruderliebe zeigen 
muß. 

Da ist zunächst die Sorge für den Armen, den Niedrigen, den Notleidenden. •Was ihr dem 
geringsten meiner Brüder getan habt, das habt ihr mir getan" (Mt 25, 40), und man könnte 
variieren: Wie ihr es dem geringsten meiner Brüder getan habt, so habt ihr es mir getan. 
Da ist weiter die Sorge für Eintracht und Friede. Wo immer ein Christ Frieden stiftend 
wirkt, in der Politik, in der großen Öffentlichkeit oder im kleinen Kreis der Familie, des 
Betriebes, der Bekannten, Freunde, Kollegen, dort erweist er sich als Kind Gottes und 
als Bruder Christi. Wo endlich einer so sehr von der Liebe des Vaters und von der Liebe 
Christi umgewandelt worden ist, daß er seinem •Feind" verzeiht, ihm nichts nachträgt, von 
ihm nichts fordert, ihm wohl will, für ihn betet oder sich gar für sein Heil opfert, da sind die 
Liebe des Vaters und die Brüderlichkeit Christi in ihm sichtbar geworden. Solange der letzte 
Tag noch aussteht, gibt es nicht nur den engeren Kreis der Brüder, der Erlösten, sondern 
auch den Kreis der noch unerlösten Brüder, um die der Vater durch uns, seine Kinder, noch 
ringt, und für die der Eingeborene Sohn in uns, seinen Brüdern, den Vater immer noch bit- 
tet: •... daß ... auch sie in uns eins seien" (Joh 17, 21). 

Von den Hirten, die das Geheimnis der Gotteskindschaft betrachtet hatten, heißt es im 
Evangelium: •Sie kehrten zurück und verherrlichten und priesen Gott wegen alles dessen, 
was sie gehört und gesehen hatten, so, wie es ihnen gesagt worden war" (Lk 2, 20). So muß 
es auch von uns heißen. 


