EINUBUNG UND WETISTUNG

Uber die Gotteskindschaft
Biblische Gedanken fiir die Meditation

1. Die Begriindung der Gotteskindschafi: Geburt aus Gott

So viele ithn aber aufnahmen, denen hat er Macht verliechen, Kinder Gottes zu
werden, denen, die an seinen Namen glauben, die nicht aus dem Blut und nicht aus
dem Willen des Fleisches und nicht aus dem Willen des Mannes, sondern aus Gott
geboren sind. Joh 1,12—13

Wahrlich, wahrlich, ich sage dir: Wenn einer nicht von neuem geboren wird, kann
er das Konigtum Gottes nicht sehen. Nikodemus sagte zu ihm: Wie kann ein Mensch
geboren werden, der ein Greis ist? Kann er denn nochmals in den Schofl seiner Mut-
ter eingehen und geboren werden? Jesus entgegnete: Wahrlich, wakrlich, ich sage
dir: Wenn einer nicht geboren wird aus Wasser und Geist, kann er nicht in das Reich
Gottes eingehen. Was aus dem Fleisch geboren ist, ist Fleisch, und was aus dem Geist
geboren ist, ist Geist. Wundere dich nicht, dafi ich dir geagt habe: Ihr miifit von neuem
geboren werden, Der Wind weht, wo er will; du hérst wohl sein Brausen, aber weifit
nicht, woher er kommt und wohin er geht. So ist es mit jedem, der aus dem Geist ge-
boren ist. Joh 8,3—8

Die mitternichtliche Botschaft des Engels von der Geburt des Gotteskindes in der David-
stadt ist aufs engste verkniipft mit der Botschaft von der Gotteskindschaft der Erlésten. Das
»Siehe, ich verkiinde euch eine grofle Freude“ bezieht sich auf beides. Wir haben darum
einen doppelten Grund, um mit den Hirten zu sprechen: ,Laflt uns nach Bethlehem hiniiber-
gchen und dieses Geschehnis schauen, das uns der Herr kundgetan hat“ (Lk 2, 10. 15). Wie
die erste Botschaft in der Nacht erging, so hebt sich auch die zweite vor einem dunklen Hinter-
grund ab. ,Die Welt hat ihn nicht erkannt. Er kam in das Seinige, aber die Seinigen nahmen
ihn nicht auf® (Joh 1, 10f.). Was das bedeutet, hat der Evangelist Johannes in schmerzlicher
Weise erfahren. Die bittere Stunde des Kreuzestodes Jesu wird thn fiir immer daran erin-
nern.'Um so bewegter ist sein Herz, wenn er gegen diese Erfahrung eine andere stellt: ,So
viele ihn aber aufnahmen, denen hat er Macht verlichen, Kinder Gottes zn werden”. Die
Menschen brachten das Gotteskind zu Tode; Gott hat dafiir denen, die an das schon in der
Krippe dem Tod ausgelieferte Kind glauben, das Leben der Gotteskindschaft gegeben. Die-
ses Leben stammt nicht ans dem Blut, dem Bild des irdischen Lebens; denn das Blut ver-
rinnt. Nicht aus dem Willen des Fleisches; denn das Fleisch tragt den Todeskeim in sich.
Nicht aus dem Willen des Mannes, weil es seinen Ursprung einzig in Gott hat. Das Leben
der Gotteskinder ist das Leben des eingeborenen Gotteskindes, das Fleisch geworden ist. Von
diesem Kind kann Johannes aus der Erfahrung seines eigenen Lebens nicht nur sagen: . Wir
haben seine Herrlichkeit geschaut“, sondern auch: ,Aus seiner Fiille haben wir alle emp-
fangen, Gnade iiber Gnade“ (Joh 1, 14. 16).

Werden auch wir beim Héren der Weibnachtshotschaft und beim Anschauen des Kindes
in der Krippe an das kostbarste Gut unseres christlichen Lebens erinnert, an unsere Geburt
aus Gott? Kennen wir das selige Leben der Gotteskinder nur aus dem Budistabenglauben
oder auch aus der personlichen Erfahrung? Kénnen auch wir mit Johannes sprechen: ,Wir
haben seine Herrlichkeit geschaut* und: ,Aus seiner Fillle haben wir empfangen, Gnade
iiber Gnade“? Empfinden wir nach etwas von dem Gegensatz zu den Menschen dieser Welkt,
die heute wie damals den Gott der Armut und Niedrigkeit nicht aufnehmen und darom auch
nicht an seinem Reichtum und an seiner Hoheit Anteil haben?




456 Einiibung und Weisung

»Wenn einer nicht von nenem geboren wird, kann er das Kénigtum Gottes nicht schauen.®
Es ist eine wirkliche Geburt, die Geburt aus Gott, nicht nur ein schones Bild. Der Vergleich
der ersten, natiirlichen mit der zweiten, gnadenhaften Geburt fihrt zu Folgerungen, die an
letzte Wirklichkeiten riihren und die Dimension des menschlichen Daseins bestimmen. , Was
aus dem Fleisch geboren ist, ist Fleisch, und was aus dem Geist geboren ist, ist Geist.* Anf
Grund seiner Geburt aus dem Mutterschof ist der Mensch ein hinfalliges Wesen. Was im-
mer sein Leben ausmacht und erfiillt, trdgt die Spuren seines Ursprungs an sich. Mit all sei-
nen Anstrengungen kann er die Todesgrenze nie iibersteigen. Er vollbringt nur Nichtiges,
mag man die Leistungen seines Geistes noch so sehr als unverginglich preisen. Erst das
Kind in der Krippe hat den Grund einer nenen, ewigen Existenz fiir den Menschen gelegt.
Die Wurzel seines Lebens soll auch die Wurzel unseres Lebens sein. Wie Jesus von Ewigkeit
aus dem Vater und in der Zeit von einer Jungfran geboren wurde, so soll auch unser Mntter-
schofl das Wasser, d. h. die Taufe, der jungfriuliche Schofl der Kirche, und der Geist, die
Liebe Gottes sein. Wer darum aus Gott geboren ist, der ist der Todverfallenheit entrissen,
tridgt ,den Samen® Gottes, den HI. Geist als Quelle eines héheren, des ewigen Lebens in
sich (1 Joh 3, 9). Das kann man nicht sehen, so wie man den Wind nicht sieht, aber man kann
dic Wirkungen dieses Geistes erfahren, so wie man das Brausen des Windes hért. , Was aus
dem Geist geboren ist, ist Geist.“ Der geistliche Mensch hat nene, geistliche Sinne erhalten,
dazu ein neues Erkennen und ein nenes Herz. Die Kinder Gottes sind ,Kinder des Lichtes®
(Joh 12, 86); sie ,schanen das Kénigtum Gottes, d. h. sie erfahren die Herrschaft Gottes als
Herrlichkeit. Thre Liebe zn Gott wichst aus der Erkenntnis, dafl Gott sie zuerst geliebt hat,
indem er ,seinen Sohn, den einziggeborenen, in die Welt sandte“. Von dieser Liebe getra-
gen, lieben sie anch einander (1 Joh 4, 7ff.). An dieser Liebe kann man erkennen, dafl sic
»aus Gott geboren® sind.

Aus welchem Daseinsgrund leben wir? Ans dem ,Blut“, aus unseren eigenen Kriften und
Leistungen, oder ans Gott, aus dem Glauben und der Erfahrung, dafl er uns in der Taufe
und in seinem Geist das eigentliche Leben geschenkt hat? Wissen wir mit einem lebendigen,
das Bewufltsein erfilllenden Wissen, dafl alles, was von nns stammt, was ans dem blof
naturhaften Grund des Herzens anfsteigt, nichtig, weil dem Tod verfallen ist? Sind wir in
der Haltung des Kindes, das sein Leben in einem fort aus der Hand der Eltern entgegen-
nimmt? Haben wir eine Erfahrung von dem, was Gott durch seinen Geist in uns gewirkt
hat und noch tiglich wirkt? Eine Erfahrung von der Herrlichkeit der Herrschaft Gottes, von
der neuen, Gott und die Menschen nmfassenden, alles tiberwindenden Liebe? Das Kind in
der Krippe ist gekommen, nns diese Erfahrung zu schenken.

Whas sollen wir uns eigentlich ndherhin unter der ,Geburt ans Gott“ vorstellen? Wie ist
sic zn denken? Da es keine leibliche Geburt, sondern eine Geburt im Hl. Geist nnd ans dem
Geist ist, versagen notwendig unsere Vorstellungen. Um dennoch iiber das blole Wort hin-
auszukommen und den geistigen Inhalt eines fiir unser christliches Leben so entscheidenden
Glanbensgeheimnisses zu erfassen, milssen wir unsere Hilfe bei dem suchen, was sich in der
Begegnung von Person zn Person ereignet. Dort passieren ja die eigentlichen Dinge unseres

Lecbens.

In der Sendung seines Sohnes in die Welt, in der Menschwerdung des Logos, hat Gott sich
in ganz neuner, einzigartiger Weise uns zngewandt. Es ist liebende Zuwendung, weil die
Sendung des Sohnes Hingabe des Einziggeborenen in den Tod um unseres Lebens willen
ist. Und es ist bleibende Znwendung (nicht nur ein voritbergehender Akt), weil Gottes Tat
unwiderruflich ist nnd darum eine znstandliche Wirklichkeit schafft. Es ist eine Zuwendung
im Geist; der Geist der Liebe ist seit der Menschwerdung des Sohnes Gottes in der Welt. Er
will in Christus alle Menschen und den ganzen Kosmos mit der Herrlichkeit Gottes erfiil-
len. Die Situation des Menschen und der Welt ist seit der Verkiindigung des Engels an die
Jungfrau und deren Ja-Wort und seit der Weihnachtsnacht eine andere geworden. ,Ehre
ist Gott in der Héhe und anf Erden Friede den Menschen, auf denen Gottes Wohlgefallen
ruht“ (Lk 2, 14). Jeder von uns ist berufen, in den durch Christus eréffneten nenen Raum



Einiibung und Weisung 457 -

einzutreten, in dem Gott sich uns liebend zugewandt hat und an sein Herz nehmen will als
seine Kinder. Das Tor in diesen Raum tut sich auf im Glauben. ,,So viele ihn aber aufnah-
nien, denen hat er Madht verliehen, Kinder Gottes zu werden, denen (ndmlich), die an sei-
nen Namen glauben.“ Das Tor ist aber auch die Taufe. Das hebt die erste Aussage nicht
auf. Denn in der Tanfe wird dem Tiufling der Glanbe als ein Vermdgen der Seele gna-
denhaft mitgeteilt. Sie ist Neugeburt ,ans dem Wasser und dem Geist“. Durch sie wird der
Getanfte in jenen Raum hineingenommen, in dem Gott als Vater dem Menschen als seinem
Kind begegnet und in dem der Mensch auf Grund der ihm geschenkten Liebe mit erken-
nender Gegenliebe antworten kann. Wie Gott im Anfang dem Menschen den Lebensodem -
einhauchte ,und es ward der Mensch zu einem lebendigen Wesen® (Gen 2, 7), so hauncht Gott
in der Taufe dem Menschen den Geist seiner Liebe ein, und der Mensch wird ,aus Gott®,
»aus dem Geist“ geboren. Er ist von Gott in Christus, dem ,Erstgeborenen unter vielen Brii-
dern“ (Rom 8, 29), wic das cigene Kind umfangen und damit anfgerufen, diese Liebe zn er-
widern. Das ganze menschliche Leben besteht als ein christliches in nichts anderem als in
dieser Liebesantwort an den Vater.

Weil} ich um den Anhauch Gottes durch den HI. Geist? Lebe ich in dem Raum, in dem der
Vater liebend mich umfingt? Nimm¢ Gott dementsprechend an allem teil, was mich bewegt?
Ist alles, was ich bin und tue, nicht nur im Gebet und im Kult der Kirche, sondern in Ehe
und Familie, in Arbeit und Beruf, in der Begegnung mit den Menschen und im Leid Ant-
wort des Kindes, Antwort der Licbe? Wichst das gottliche Leben in mir? Das heifit aber:
werde ich mir im wachsenden Mafle meiner ,Geburt aus Gott“ bewufit, suche ich immer mehr
aus Glaube, Hoffnung und Liebe zu leben? Auch hier gilt es wieder, das Kind in der Krippe
anzuschauen, sich mit ihm liebend zu vereinigen. Es ist die leibhaftige Verdeutlichung des-
sei1, was der Vater uns geschenkt hat.

2. Die Herrlichkeit der Kinder Gottes

Der Geist selbst bezeugt es zusammen mit unserem Geist, dafi wir Kinder Gottes
sind. Wenn aber Kinder, dann audh Erben, Erben Goties, Miterben Christi, wenn wir
wirklich mit ihm leiden, damit wir auch mit ihm verherrlicht werden. Ich halte nim-
lich dafiir, dafl die Leiden der jetzigen Zeit nicht nennenswert sind im Uergleich mit
der Herrlichkeit, die einmal an uns offenbar werden soll. Denn das sehnsiichtige Har-
ren der Schopfung erwartet die Offenbarung der Séhne Gottes. Denn der Uerging-
lichkeit wurde die Schpfung unterworfen, nicht [reiwillig, sondern um dessentwillen,
der sie unterworfen hat, auf die Hoffnung hin, daf auch sie, die Schépfung, von der
Sklaverei der Uerginglichkeit befreit werden wird zur Freiheit der Herrlichkeit der
Kinder Gottes. Wir wissen ja, daff die ganze Schpfung zusammen seufzt und zu-
sammen in Wehen liegt bis zur Stunde. Doch nicht nur sie, sondern auch wir selbst,
die wir schon die Erstlingsgabe des Geistes besitzen, auch wir seufzen in uns selbst,
indem wir die (Uollendung der) Annahme an Sohnes Statt ersehnen, die Erlésung
unseres Leibes. Rom 8, 17—23

Die Kinder dieser Welt heiraten und lassen sich heiraten. Die aber gewiirdigt wer-
den, teilzubekommen an jener TWelt und an der Auferstehung von den Toten, heiraten
weder noch lassen sie sich heiraten. Sie konnen ja auch nicht mehr sterben. Engelgleich
sind sie nimlich und Kinder Gottes, da sie Kinder der Auferstehung sind.

Lk 20, 34—36

Die Mitternachtsmesse beginnt mit den feierlichen Worten des zweiten Psalmes: ,Der Herr
sprach zu mir: ,Mein Sohn bist du, heute habe ich dich gezeugt' “ (Ps 2, 7). Das ist nicht nur
vem ewigen Logos, sondern vom messianischen Konig, also vom Menschen Jesus, vom Kind
in der Krippe gesagt. Die eigentliche Wiirde dieses Kindes ist seine Gottessohnschaft. Es -
besitzt das Leben und die Herrlichkeit Gottes, in gleicher Weise wie der Vater. Es ist wie
dieser ,Herr der Herrlichkeit (1 Kor 2, 8), zugleich aber anch — und das ist thm eigentiim-
lich — ihr Offenbarer. In ihm und durch ihn offenbart der Vater seine Herrlichkeit. ,Im Ant-



458 Einiibung und Weisung

litz Christi“, d. h. in seinem ganzen menschlichen Wesen, ,leuchtet die Erkenntnis der Herr-
lichkeit Gottes auf“ (2 Kor 4, 6), seiner Majestit und Hoheit, seiner Macht und Ewigkeit,
seiner Heiligkeit und Liebe. Zunachst allerdings noch verhiillt und nur im Glauben erkenn-
bar. Denn obwohl im Besitz der Herrlichkeit, mufl dieses Kind um unseret willen noch einen
weiten, mithsamen Weg zuriicklegen, ehe es sich seiner Herrlichkeit erfreuen kann. ,Mufite
nicht der Messias dies leiden und so in seine Herrlichkeit eingehen® (Lk 24, 26), sagt der
Auferstandene zu den Jingern. ,Durch die Herrlichkeit des Vaters auferweckt® (Rém 6, 4),
strahlt nun auch sein verklirter und unsterblicher Leib die Herrlichkeit Gottes wider. Erst im
verherrlichten Kyrios erschliefit sich in letzter Tiefe Gottes Spruch durch David: ,Mein Sohn
bist du, heute habe ich dich gezeugt®.

Durch den Glauben an den menschgewordenen Gottessohn nehmen auch wir an diesem
Wort, an seiner Fiille und Méaditigkeit teil. Denn der Geist, mit dem wir vom Vater be-
schenkt wurden, ist ,der Geist des Sohnes® (Gal 4, 6). Er macht uns mit dem eingeborenen
‘Sohn Gottes eins. Durch ihn und aus ihm werden wir zu Kindern Gottes geboren. Unsere
Apnahme ,an Sohnes Statt“ (Rom 8, 23) ist so vollkommen, dafl wir ,Erben und Miterben
Christi“ genannt werden konnen. Aber eben dieses Wort deutet auch darauf hin, dafl das
Erbe noch aussteht. Wir miissen das ganze Schicksal des Kindes in der Krippe iibernehmen;
wir miissen mit ihm leiden, ,damit wir auch mit ihm verherrlicht werden®. Das ist die Prii-
fung, aber auch die Hoffnung unseres Lebens. Nur in dem Mafl das Bewufltsein der Kind-
schaft Gottes uns erfullt und das Verlangen nach der zukinftigen Herrlichkeit unser Herz
bewegt, werden wir von den Leiden der Jetztzeit nicht Gberwaltigt, wird das Licht unseres
‘Glaubens nicht verlgschen. Wir sind auf dem schmerzlich-seligen Weg zu jenem Tag, an dem
uns der Lichtglanz der Herrlichkeit des Vaters auf dem Antlitz Christi im Heiligen Geist
in die Herrlichkeit Gottes selber umwandeln wird, nicht allein. Die ganze Schépfung nimmt
an unserem Schicksal teil. Auch sie harrt der Befreiung von ihrer Vergénglichkeit. Beides
hingt unlésbar miteinander zusammen: die Herrlichkeit der Kinder Gottes und die Herr-
lichkeitsgestalt der Schépfung. Aber es ist kein zwangsliufiges kosmisches Geschehen, das
unserer Freiheit villig entzogen wire. Zwar fuhrt Gott allein in Christus den Tag der end-
giiltigen Herrlichkeit herauf. Wir kénnen ihn nur erwarten. Ob dieser Tag aber auch unsere
Verherrlichung bedeuten wird, héngt von unserer freien Entscheidung ab. Nur durch das
Ergreifen der Heilstat Christi (von Tod und Auferstehung), durch die wir von unserem
‘Todesschicksal befreit wurden, werden wir mitsamt unserer Welt zur Freiheit der Kinder
Gottes befreit. Das letzte Wort Gottes in dem Drama unseres Heils ist das Wort vom Leben
und der Unsterblichkeit. ,Engelgleich sind sie und Kinder Gottes, da sie Kinder der Auf-
-erstehung sind.“ So wie der verwesliche Leib des neugeborenen Gotteskindes in den Auf-
erstehungsleib umgewandelt worden ist, so soll auch ,der Leib unserer Niedrigkeit zur
Gileichgestalt mit dem Leib seiner Herrlichkeit verwandelt werden, auf Grund der Kraft,
mit der er sich auch das All unterwerfen kann“ (Phil 3, 21). In dem Augenblick, wo wir ,mit
<nthillltem Angesicht die Herrlichkeit des Herrn widerspiegeln (wenn wir im Endgericht
.das Heil zugesprochen bekommen), werden wir in das gleiche Bild verwandelt von Herrlich-
keit zu Herrlichkeit“ (2 Kor 8, 18). Denn Gott hat uns berufen ,zur Erlangung der Herrlich-
keit unseres Herrn Jesus Christus® (2 Thess 2, 14). Wir stehen mitten in diesem Prozef der
Verwandlung. In der Heiligen Nacht hat er begonnen.

Wissen wir, was es um die Herrlichkeit Christi ist, warum das Kind in der Krippe sie
schon besitzt und sie dennoch entbehren mufi? Wissen wir, dafi Christus auf dem Weg
des Leidens in seine Herrlichkeit eingehen muflite? Wissen wir, was die vollendete Herr-
lichkeit des erhohten Herrn fiir uns und fir die Welt bedeutet? Wissen wir, daff diese Herr-
lichkeit auch schon in uns als Getauften wirksam ist? Zeigt sich das in unserer Seele, in un-
seren Gedanken und Urteilen, in unseren Wiinschen und Strebungen? Und wenn nicht, wo-
her kommt das? Werden die Schwichen unserer Natur und unseres Leibes von der verbor-
genen Herrlichkeit der Kinder Gottes getragen? Was bedeutet diese Herrlichkeit fiir uns in
den Leiden und Priiffungen dieser Zeit? Erst wenn uns im Antlitz des Kindes Jesu die Er-
kenntnis der Herrlichkeit Gottes aufzuleuchten beginnt, verstehen wir den Jubel des Opfe-
rungsgebetes aus der Mitternachtsmesse: ,Es freuen sich die Himmel und es jauchzt die Frde
wvor dem Antlitz des Herrn: denn Er ist gekommen.*



Einiibung und Weisung 459
3. Kindesliebe zum Uater
Also sollt ihr beten: Unser Uater in den Himmeln! Mté,9

Denn alle, die sich vom Geist Gottes leiten lassen, sind Sohne Gottes. Ihr aber habi
nicht den Geist der Knechtschaft empfangen, so dafl ihr wiederum fiirchten miifie, son-
dern den Geist der Sohnschaft, in dem wir rufen: Abba, Uater! Der Geist selbst be-
zeugt es zusammen mit unserem Geist, dafl wir Kinder Gottes sind. Rom 8, 14—17

Seid nicht éngstlich besorgt und sagt nicht: Was sollen wir essen? Oder: Womit
sollen wir uns. kleiden? Denn nach all dem trachten die Heiden. Euer himmlischer
Vater weif ja, dafd ihr das alles braucht. Mt6,381—32

Uerkauft man nicht zwei Sperlinge um ein As? Und nicht ein einziger von ihnen
féllt zur Erde ohne euren Uater. Sind doch sogar alle Haare eures Hauptes geziklt.
Darum fiirchtet euch nicht; ihr seid mehr wert als viele Sperlinge. Mt 10, 2931

Darin kommt die Liebe bei uns zur Uollendung, dafl wir Freimut haben am Tag
des Gerichtes. Denn so wie jener (Christus) ist, sind auch wir in dieser Welt. Furcht
gibt es nicht in der Liebe . .. denn die Furcht sieht die (gottlicke) Bestrafung vor sich,
der Sich-Fiirchtende aber ist nicht vollendet in der Liebe. 1 Joh 4, 17—18

»Seht, welch eine Liebe uns der Vater geschenkt hat: wir heifen Kinder Gottes, und wir
sind es“ (1 Joh 8, 1). Der Liebe des Vaters, der sich in seinem Eingeborenen zu uns herab-
geneigt und uns dadurch als seine Kinder angenommen hat (Gal 4, 4f.), muf} unsere Kindes-
liebe entsprechen. Diese Liebe kommt in keinem Wort so vollkommen zum Ausdruck wie in
dem Ruf ,Abba-Vater®. Das Wort stammt aus der aramiischen Umgangssprache; die klei-
nen Kinder gebrauchen es, wenn sie nach ihrem Vater rufen; es driickt Furchtlosigkeit, Ver-
trauen, Anhanglichkeit und Liebe aus.

Wer weif}, wer Gott ist, und wer sein Glaubenswissen von Gott ernst nimmt, mifite ein
wenig erschrecken. Hebt der Vatername, so wie er im NT gemeint ist, nicht die Schranke
zwischen Gott und Mensch auf? Stellt er den Menschen nicht auf die gleiche Stufe mit Gott, |
mag die Autoritit des Vaters noch so sehr in einer echten Kindesliebe gewahrt sein? Das
ist in der Tat so, Hier erst leuchtet die ganze GroBle der Gotteskindschaft auf. Hier meldet
sich aber auch die Gefahr cines schwerwiegenden Miflverstindnisses an. Man kann gar nicht
so ohne weiteres, gleichsam aus eigener Initiative, zu Gott , Vater® sagen. Wer das tut, eignet
sich etwas an, was ihm nicht zusteht. Das bleibt nicht ohne Folgen. Das Gotteshild vieler
Menschen, auch Christen, hat mit dem wahren Gott, dem ,Vater unseres Herrn Jesus Chri-
stus“, nur noch wenig zu tun. Es meint jenen ,lieben Gott“, der den Menschen zuwillen sein
nuf} und um den man sich darum herzlich wenig kimmert, wenn es einem gut geht. Der Kin-
desruf ,Abba-Vater®, ,Unser Vater in den Himmeln®, ,mein lieber Vater® wird nur dann
zu Recht gebraucht, wenn die Gnade den Menschen, der durch die Taufe ein Kind Gottes
geworden ist, dazu dringt. Gott selbst 148t uns so rufen. Er ,sandte den Geist seines Sohnes
in unsere Herzen, der ruft: Abba, Vater” (Gal 4, 6). Nur wer sich ,vom Geist Gottes leiten“
148t, kommt in ein so inniges Einverstindnis mit Gott, dafl er mit dem ,Freimut® eines
Kindes vor seinen himmlischen Vater hintritt und nach ihm ruft. Was aber besagt dieses
Einverstindnis? Dafl der Christ sich nicht mehr ingstlich um seine irdische Existenz ,sorgt*,
wie es der Mensch dieser Welt tut; dafl er sich nicht mehr ,fiirchtet® vor denen, ,die den
Leib téten kénnen“ (Mt 10, 28); dafl er nicht mehr der Selbstsucht, den Begierden und Lei-
denschaften, der Siinde untertan ist, dafl er auf Gottes Fitbrung eingebt und alles, Liebes oder
Leides, aus der Hand des Vaters annimmt; dafl er sich vergifit und nicht mehr an das Eigene
denkt, sondern sich immer mehr dem Vater im Himmel zuneigt, nach ihm verlangt. Wer das
tite, wer in der Kindesliebe immer vollkommener wiirde, der hitte auch vor dem Gericht
keine Furcht mehr, der wiirde darum den Tod ohne Sorge vor Augen haben. Warum das so
ist, weil nur der aus Gott und seinem Geist Wiedergeborene; er weill es aus der Erfahrung



460 Eindibung und Weisung

seines Lebens in der Gotteskindschaft, seines iibernatiirlichen Glaubens, einer von Gott ge-
schenkten Hoffnung und seiner gnadenhaften Kindesliebe.

Von daher wird ersichtlich, dafl die Gotteskindschaft nicht nur ein grofies Geschenk, son-
dern eine ebenso grofle Aufgabe ist. Die Kindesliebe will erlernt sein, und sie wird nur er-
lernt in, den Wechselfdllen und Prifungen dieses Lebens. Und noch mehr: sie wird nur
erlernt und wichst nur heran in der liebenden Verbundenheit mit dem einzigen Kind des
Vaters, das fiir uns Mensch geworden ist. ,,Als aber die Fiille der Zeit kam, sandte Gott
seinen Sohn. Er wurde geboren von einem Weibe, wurde untertan dem Gesetz, damit er die
loskaufe, die dem Gesetz unterstanden, und damit wir an Sohnes Statt angenommen wur-
den® (Gal 4, 4f.). Auf ihn, das Urbild der Kindesliebe zum Vater, gilt es zu schauen, seinen
Spuren gilt es zu folgen. Jesus hat uns in seinem Leben gezeigt, wie ein Kind Gottes seinen
himmlischen Vater liecben mufl. Er gibt uns zugleich an seiner Kindesliebe Anteil. Wer den
Vater liebt, liebt ihn als den, der seinen eingeborenen Sohn fiir uns dahingegeben hat. Die
einzige Antwort der Liebe kann darum nur die sein, die Jesus dem Vater gegeben hat. Wer
Gott liebt, so wie er einzig geliebt sein will und muf}, kann es nur in der Anteilnahme und
im Nachvollzug der liebenden Hingabe Jesu von der Krippe bis zum Kreuz.

Was bedeutet fiir mich der Name ,,Abba-Vater“? Welche Rolle spielt er in meinem Beten
" und in meinem ganzen Verhiltnis zu Gott? Hat er auch in mir schon einmal einen heilsamen
Schrecken ausgeldst, in der Erkenntnis, dafl durch ihn alle Schranken zwischen Gott und mir
gefallen sind, in der Erkenntnis anch der Forderungen, die er an mein Leben stellt? Wo gibt
es in meinem Leben Sorgen und Angste und Knechtschaft, die der wahren Kindesliebe ent-
gegenstehen? 1st meine Liebe zam Vater die des Kindes in der Krippe und die des Gekreu-
zigten, einer arm gewordenen und gekreuzigten Liebe also? ,Schenk mir, mein Sohn, dein
Herz, daBl meine Wege deinen Augen wohlgefallen!“ (Spr 23, 26).

4. Bruderliebe

Ihr aber lafit euch nicht ,Meister' nennen; denn einer ist euer Meister, ihr alle aber
seid Briider. Mt 28,8

Wir wollen lieben, weil er uns zuerst geliebt hat. Wenn jemand sagt: ,Ich liebe
Gott®, seinen Bruder jedoch hafit, so ist er ein Liigner; denn wer seinen Bruder nicht
liebt, den er sieht, vermag Gott nicht zu lieben, den er nicht sieht. Und dieses Gebot
haben wir von ihm: Wer Gott liebt, soll auch seinen Bruder lieben. Jeder, der glaubt,
dafl Jesus der Christus ist, ist aus Gott gezeugt, und jeder, der seinen Erzeuger liebt,
liebt auch den (Mit-)erzeugten aus ihm. An dieser (Regel) erkennen wir: Wir lieben
(immer dann auch) die Kinder Gottes, wenn wir Gott lieben und seine Gebote erfiil-
len. 1]Joh 4,19—5,2

Selig, die Frieden stiften; denn sie werden Kinder Gottes genannt werden. Mt 5,9

Ich aber sage euch: Liebet eure Feinde und betet fiir die, die euch verfolgen, damit
thr Kinder eures Oaters tm Himmel werdet. Mt 5, 44—45

~Gotteskindschaft“ sagt vom Wort her unmittelbar nur etwas iiber das neue Verhiltnis
des Menschen zu Gott aus. Begriindet sie auch ein neues Verhiltnis zum Mitmenschen? Ja,
aber nicht nur in dem Sinn, dafl die in der Gotteskindschaft mitgeteilte Liebe notwendiger-
weise auch auf den Nachsten ausstrahlt, sondern weil in Christus alle Menschen zur Gottes-
kindschaft berufen sind und dadurch der Grund fiir eine neue Briiderlichkeit gelegt worden
ist. Briidder im Munde Jesu sind dann allerdings zunichst nur diejenigen, die tatsdchlich ,aus
Gott geboren® sind, die das gleiche gottliche Leben in sich tragen, die an ihn glauben und
ihm nachfolgen, die vom Geist gefithrt werden und den Willen des Vaters tun. Darum
kann Johannes argumentieren: ,Jeder, der seinen Erzeuger liebt, liebt auch den (Mit-)
erzeugten aus ihm ... Wir lieben die Kinder Gottes, wenn wir Gott lieben und seine Gebote
erfillen®. Von hierher gesehen gilt geradezu die Gleichsetzung von Gotteskindschaft und Bru-



Einiibung und Weisung 461

derschaft. Und wie die Gotteskindschaft Teilnahme an der Sohnschaft des Eingeborenen
ist, so ist auch die neue Bruderschaft eine Bruderschaft in Christus, dem ,,Erstgeborenen unter
vielen Briidern“ (R6m 8, 29).

Die mit der Gotteskindschaft gestiftete Bruderschaft geht weit iiber alle natiirliche Bruder-
schaft (aufgrund der gemeinsamen menschlichen Natur, der gemeinsamen Volks- oder Fami-
lienzugehorigkeit) hinaus; sie stellt darum auch viel hohere Forderungen an die selbstlose
Liebe. Sie schaltet dabei die natiirlichen Bindungen nicht aus, sondern vollendet sie und
iibersteigt sie zugleich. Die Briider in Christus sollen alles gemeinsam haben, wie es die Jin-
ger in der Gefolgschaft Jesu und die Christen der Urgemeinde zu Jerusalem fiir selbstver-
stindlich fanden und wie es auch in den Orden geiibt wird. Aller Besitz ist fiir den Christen
nur noch Leihgabe, an der man auch die Briider teilnchmen lassen soll. Hat es Christus, dem
alles gehért, nicht so vorgelebt? Ist er nicht gerade darum arm geworden, nm alles mit uns
zu teilen? Wollte er nicht sogar von unseren Liebesgaben leben? Und weiter: Unter den
Bridern Jesn gibt es keine Rangordnung mehr. Niemand hat dem anderen aufgrund seiner
Stellung oder Leistung etwas voraus. Zwar hat Christus selbst das Amt gestiftet und Vollmach-
ten mitgeteilt und dadurch Unterschiede geschaffen. Die Kirche ist hierarchisch gegliedert, und
diese Ordnung ist gottlichen Rechts. Aber das Amt in der Kirche darf die viel tiefer lie-
gende Gleichheit der Briider nicht aufheben oder verdunkeln. Der Amtstriger mufl immer
wissen, daf} er nicht in eigener Person und in eigener Vollmacht vor seinen Briidern steht
und diese darum nicht seine Untergebenen sind, sondern dafl er die Stelle Christi vertritt
und dessen Knechtsdienst iibernommen hat. Christliches Amt ist Diakonie, Dienst. Der Titel -
,Knecht der Knechte Gottes“ darf darum nicht zur leeren Phrase werden. Erst an der Bri-
derlichkeit erweist sich, ob einer sein Amt nach dem Willen Christi ausibt. ,Ihr sollt euch
nicht ,Meister nennen. Einer ist euer Meister, ihr alle aber seid Briider®.

Wie die Kindesliebe zum Vater, so will auch die christliche Bruderliebe erlernt sein. Von
Natur aus ist sie uns nicht zu eigen. Es wird sogar in jedem Christenleben Spannungen
gehen zwischen der Liebe des Blutes oder der Sympathie und der Liebe zu denen, die ge-
liebt werden sollen, weil sie Briider Christi und Kinder des gleichen Vaters sind. Nicht als
wiirde die Natur ausgeschaltet oder {ibersprungen. Das ist weder mdéglich noch gottgewollt.
Wohl aber mufy das Herz eines jeden umgewandelt werden; es mufl durch viele Dunkelheiten
und Opfer hindurdh, ehe es aus jenem Grund liebt, der die Quelle seines Lebens ist, aus dem
Herzen des Vaters und aus dem Herzen Jesu Christi. Was fiir den einzelnen gilt, gilt auch far
die christlichen Gemeinschaften: fiir die Familien, die iiber die bluthafte Liebe hinauswach-
sen wollen; fiir die Gemeinden, die mehr sein wollen als ein abgegrenzter Pfarrbezirk; fir
die freiwilligen Zusammenschliisse in der Kirche (Orden, Verbinde usw.), die von vorn-
herein nur als Bruderschaft in Christus Sinn und Daseinsberechtigung haben. Auch in ihnen
ist die Briiderlichkeit immer wieder von neuem zu erringen, sollen sie nicht zum Argernis
werden. Fiir sie alle ist in erster Linie das Johanneswort geschrieben: ,Wenn jemand sagt:
,Ich liebe Gott’, seinen Bruder jedoch haft, so ist er ein Liigner; denn wer seinen Bruder
nicht liebt, den er sieht, vermag Gott nicht zu lieben, den er nicht sieht*.

Lebe ich den Mitchristen gegeniiber aus dem Gedanken der Bruderschaft in Christus?
Sorge ich auch fiir meinen Teil dafiir, dafl in den Gemeinschaften, in denen ich als Christ
stehe, der Geist der Briiderlichkeit herrscht? Oder gebe ich Argernis? Auch nur durch
Gleichgiiltigkeit und SelbstabschlieBung? Will ich, soweit es an mir liegt, alles, was ich habe,
mit den Briidern teilen? Will ich der Geringste unter ihnen sein oder melde ich einen Vor-
rang, eine Vorrecht an? Wieweit ist meine naturhalte Liebe schon verwandelt? Bringe ich -
die Opfer, die dazu erforderlich sind? Nehme ich die Dunkelheiten und natiirlichen Unerfiillt-
heiten auf mich, die meine Liebe zum Bruder erst zu einer christlichen und selbstlosen ma-
chen? Schenke uns, o Herr, den Geist der Eintracht und der Verzeihung, der Demut und der
Hingabe, damit wir alle in dir eins seien.

Die aus der Gotteskindschaft fliefende Bruderliebe darf aber bei den Getauften oder gar
bei den lebendigen Gliedern des Leibes Christi nicht halt machen. Sie mufl alle Menschen
umfassen. Denn weil der Vater in Christus alle zu seinen Kindern berufen hat und weil Chri-



462 Einiibung und Weisun g

stus aller Menschen Bruder geworden ist, darum ist auch jeder Mensch unser Nichster und
Bruder. Eben darum ist aber anch die christliche Briiderlichkeit eine andere als die des anf-
geklirten Humanismus oder des Sozialismus (Kommunismus). Sie hat eine andere Grund-
lage und darnm auch andere Motive. Was in den humanistischen {,Edel sei der Mensch, hilf-
reich und gut*) nnd sozialrevolutiondren (,Freiheit, Gleichheit, Briiderlichkeit“) Idealen
dunkel geahnt und in utopische Vorstellungen gekleidet wird, findet seine einzige Méglich-
keit und Giiltigkeit in der christlichen Bruderliebe, die alle echten Anliegen des Mensch-
seins und der menschlichen Gemeinschaft aufgreift und zur Erfiillung bringt. Nennen wir
einige Fille, in denen sich nach den Worten Christi die uneingeschrinkte Bruderliebe zeigen
muf.

Da ist zunéchst die Sorge fiir den Armen, den Niedrigen, den Notleidenden. ,, Was ihr dem
geringsten meiner Briider getan habt, das habt ihr mir getan® (Mt 25, 40), und man kénnte
variieren: {ie jhr es dem geringsten meiner Briider getan habt, so habt ihr es mir getan.
Da ist weiter die Sorge fiir Eintracht und Friede. Wo immer ein Christ Frieden stiftend
wirkt, in der Politik, in der groflen Offentlichkeit oder im kleinen Kreis der Familie, des
Betriebes, der Bekannten, Freunde, Kollegen, dort erweist er sich als Kind Gottes nnd
als Broder Christi. Wo endlich einer so sehr von der Liebe des Vaters nnd von der Liebe
Christi umgewandelt worden ist, daf} er seinem ,Feind“ verzeiht, ihm nichts nachtriigt, von
ilum nichts fordert, ihm wohl will, fiir ihn betet oder sich gar fiir sein Heil opfert, da sind die
Liebe des Vaters und die Briiderlichkeit Christi in ihm sichtbar geworden, Solange der letzte
Tag noch aussteht, gibt es nicht nur den engeren Kreis der Briider, der Erlésten, sondern
auch den Kreis der noch unerlésten Brilder, um die der Vater durch uns, seine Kinder, noch
ringt, nnd fiir die der Eingeborene Sohn in uns, seinen Briidern, den Vater immer noch bit-
tet: ,...daf} ... auch sie in uns eins seien® (Joh 17, 21).

Von den Hirten, die das Geheimnis der Gotteskindschaft betrachtet batten, heiflit es im
Evangelium »Sie kehrten zuriick nnd verherrlichten und priesen Gott wegen alles dessen,
was sie gehort und gesehen bhatten, so, wie es 1hnen gesagt worden war® (Lk 2, 20). So mufl
es auch von uns heiflen.




