Die Welt »erleiden«

Von Friedrich Wulf SJ, Miinchen

Welche Haltung soll der Christ zur Welt einnehmen? Das ist eine Grund-
frage des christlichen Glaubens, so alt wie das Evangelium und wie die Kir-
che. Jede christliche Generation wirft sie von neuem auf, und obwohl sie schon
tausendmal beantwortet worden ist, scheint ihre Losung immer wieder neu
gesucht werden zu miissen. Sie kann gar nicht mit einem einzigen Wort be-
antwortet werden, weil das, was fir den glidubigen Christen , Welt“ besagt,
nicht eindeutig ist. ,Welt“ ist fiir ihn zunichst einmal Schépfung Gottes,
durch Christi Blut erléste und begnadete Schépfung, die das Geheimnis ihrer
ewigen Vollendung schon jetzt in sich trdgt, ja, schon auf dem Weg in ihre
Vollendung ist. Als solche mufl man sie lieben, nicht nur in den Werken der
Natur und des Geistes, sondern noch mehr in den Wundern der Gnade.
,Wenn ich deinen Himmel betrachte, das Werk deiner Hiande, Mond und
Sterne, die du erschufst: Was ist doch ein Mensch, dafl du seiner gedenkst und
ein Menschenkind, daf} du dich darum sorgst! Nur wenig geringer schufest du
ihn als einen Gott, mit Lichtglanz und Herrlichkeit krontest du ihn; iiber dei-
ner Hinde Werk gabst du ihm Herrschaft, alles legtest du ihm zu Fiflen (Ps
8,4 ff.).

» Welt“ ist fiir den Christen aber auch Schauplatz der Siinde, der Inbegriff
der gottfeindlichen Michte und Gewalten. ,Die ganze Welt liegt im Bésen®,
sagt der Evangelist (1 Joh 5, 19). Sie hat sich von Gott abgewandt und ver-
steht sich selbst als Gott: als Ursprung von Leben, Erkenntnis, Macht und
Gliick. Das gilt nicht nur fiir den siindigen Menschen, sondern fiir die ganze
Atmosphire der Welt, die Gott verschweigt, von ihm abzieht und zur Siinde
verlockt. Diese Welt ist zwar schon von Gott gerichtet (Joh 12, 81), sie tragt
den Todeskeim in sich, sie ist im Vergehen (1 Kor 7, 31) und wird einmal
endgiiltig verdammt (1 Kor 11, 32), aber in der Hand ihrer ,Beherrscher®
(1 Kor 2, 6. 8) ist sie immer noch eine unheimliche Macht. Der Christ wird
daher aufs eindringlichste vor ihr gewarnt: ,Liebt nicht die Welt, noch das,
was in der Welt ist!“ (1 Joh 2, 15). Er soll sich ihr nicht gleichformig machen
(Rom 12, 2). Er darf mit ihr tiberhaupt keine Gemeinschaft haben, denn
Freundschaft mit ihr bedeutet Feindschaft mit Gott (Jak 4, 4). Er muf} sich
unbefleckt vor ihr bewahren (Jak 1, 27). ,Die Welt ist mir gekreuzigt®, sagt
Paulus, ,und ich der Welt“ (Gal 6, 14). Er betrachtet sie wie einen zum Tod
Verurteilten, fiir dessen Leben man nichts mehr gibt, und er gilt in ikren
Augen, als einer, der nicht mehr z3hlt.

Aber auch diese Welt, die siindige Menschheit in ihrer Hinfalligkeit, Ohn-
macht und Verlorenheit, die Welt in ihren Wunden, ihrer Entstelltheit und



2 Friedrich Wulf

Todverfallenheit, mufl man noch lieben. Denn auch der Vater hat sie geliebt,
da er seinen einzigen Sohn fiir sie dahingab (Joh 3, 16); Jesus ist fiir sie
gestorben und durch uns, seine Briider, immer noch erlésend in ithr am Werk.
Es ist ein und dieselbe Welt, die Welt unserer tiglichen Erfahrung, die einer-
seits von Gott kommt und schon von dessen Herrlichkeit erfiillt ist, anderseits
noch immer von den Michten der Sinde durchwaltet wird und darum die
Menschen zur Siinde verfiihrt. Eben diese Welt hat der Vater trotz ihrer
Siinde — sie hat Gott gemordet — in Christus, und in ihm fiir uns alle, schon
endgiiltig und unwiderruflich an sein Herz genommen.

- Die Antwort auf die Frage, wie sich der Christ zur Welt verhalten miisse,
spiegelt von jeher die verschiedene Sicht wider, unter der die Offenbarung
die Welt sieht. ,In der Welt“, aber nicht ,von der Welt“ lautet die Formel,
mit der Jesus das Weltverhiltnis seiner Jinger umschreibt (Joh 15, 19; 17,
14 ff.). Er hat die siindige Welt vor Augen, in der die Jiinger sein Erlgsungs-
werk weiterfihren sollen. ,, Jene, die mit der Welt verkehren, sollen es so tun,
als verkehrten sie nicht mit ihr“, mahnt Paulus die Korinther (1 Kor 7, 31). Er
denkt an das nahe bevorstehende Ende. , Weltlich“ und ,,iiberweltlich“ musse
der Christ sein, sagt Klemens von Alexandrien (Strom VII, 3, 18, 2), um
deutlich zu machen, daf} der erloste Mensch die Welt in das Geheimnis ihrer
Begnadung heimholen kénne und miisse. Man diirfe die Geschdopfe ,gebrau-
chen®, aber nicht genieflen, lehrt hinwiederum Augustinus (Serm, 177, 8; In
Joannis evang. 40, 10), firr den die Welt nur ein fliichtiger Durchgang, aber
kein Aufenthaltsort ist. Meist wird die Welt von den groflen Gottsuchern und
Heiligen in ihrem siindigen Zustand, als Versucherin, als Hindernis fiir eine
innigere Gottesgemeinschaft gesehen, Sie predigen darum mit Vorzug die
Absage an die Welt, die Entduflerung von den Geschopfen im Sinne des Her-
renwortes: , Wer nicht allem, was er besitzt, entsagt, kann mein Jiinger nicht
sein“ (Lk 14, 83). Sie tun das nicht so sehr aus theoretischen Erwagungen her-
aus, selbst wenn sie sich ofter dabei nichtchristlicher (gnostischer, manicha-
ischer) Gedanken bedienen, sondern als Folge tiefer Erschiitterungen, wie sie
die Erfahrung grofler Gnaden auslést. Wo ein Mensch von Gott gerufen und
gezogen wird, da versinkt zundchst die Welt, da wird sie als die unheilige
gegeniiber dem heiligen Gott empfunden, da fihlt sich der Begnadete
unwiderstehlich gedrangt, sich von allem, was nicht Gott ist, zu trennen. Erst

im weiteren Verlauf seines Weges zu Gott wird er sich wieder seiner Aufgabe
in der Welt und an der Welt bewufit.

Welches ist denn diese Aufgabe, die Aufgabe, die der Christ als Christ in
der Welt und an der Welt hat? Etwa die Welt zu gestalten, die in ihr liegen-
den Anlagen und Krifte zu entfalten, um selbst daran zu wachsen und zur
Vollendung zu kommen, entsprechend dem Wort aus dem Buch der Schop-
fungsgeschichte des Alten Testamentes: ,Pflanzet euch fort und mehret euch



Die L_Uelt ~erleiden® 3

und fiillet die Erde und machet sie untertan und herrscht iiber des Meeres
Fische, die Vogel der Luft und iiber alles Erdgetier, das sich am Boden regt®
(Gen 1, 28)? Nicht ohne weiteres! Zwar ist der sogenannte Schopfungsbefehl
durch die Sendung und Botschaft Christi nicht aufgehoben, aber heilsbedeut-
sam wird seine Befolgung fir den Menschen erst dann, wenn sie Anteil an
dem erhilt, was Gott selbst in seinem Sohn in der Welt und an der Welt
gewirkt hat. Nicht das Handeln des Menschen, sondern das Handeln Gottes
ist das Erste und Entscheidende, auch in den irdischen Dingen und Aufgaben
unseres Lebens. Und worin besteht das Handeln Gottes in der Welt und an
der Welt? Darin, dafl er seinen Sohn ,in die Welt gesandt hat“ (Jo 3, 17
u. 6.), damit dieser in der Welt fir die Welt sich hingebe, seines eigenen
Lebens nicht achtend, um so die Welt zu retten und zu einer Vollendung zu
fiihren, zu der sie aus sich selbst gar nicht fahig ware. Soll auch unser welt-
liches Wirken ein die Welt rettendes und vollendendes sein, dann geniigt es
nicht, im Beruf seinen Mann zu stellen, sachgerecht zu handeln, die natiir-
lichen und darum gottgewollten Daseinsordnungen zu verwirklichen, so sehr
dies alles die Aufgabe vor allem des Weltchristen ist. Wir miissen vielmehr
zuvor — dieses ,zuvor“ nicht zeitlich, sondern wesenhaft verstanden — noch
einmal mit dem Sohn Gottes und in ihm in die Welt gesandt werden, obwohl
wir doch als Menschen in’' der Welt zuhause sind. Anders sind wir unserer
christlichen Weltaufgabe nicht gewachsen. Das Gebetswort des Herrn am
Abend vor seinem Tod, das zundchst den Jiingern galt, gilt im tiefsten fiir
alle Christen: ,Wie du (Vater) mich in die Welt gesandt hast, so habe auch
ich sie in die Welt gesandt“ (Joh 17, 18). Erst aufgrund dieser Sendung, die-
ses Mitgesandtseins mit dem Sohn Gottes, kénnen wir christlich in dieser
Welt wirken. Und dieses Wirken besteht wie beim Herrn selbst nicht in erster
Linie in der Aktion, sondern in der Hingabe des eigenen Lebens fiir das
Leben der Welt. Es gilt nicht in erster Linie die Welt zu erobern und zu der
ihr innewohnenden Vollendungsgestalt zu fihren, sondern sie zu erleiden.
Ist sie doch fiir unsere christliche Erfahrung zunéichst die Welt der Siinde und
des Todes. Dieses Erteiden der Welt mit Christus muf} der innerste Kern auch
aller Aktion sein, und nur so ist sie eine christliche.

Um das einzusehen, mufl man nur einmal das Leben Christi, das Urbild -
allen christlichen Lebens, genauer anschauen, Der Herr hat die Welt geliebt.
Sie war fir ihn das Werk seines Vaters. In allem sah er dessen schopferische
und fiirsorgliche Hand (Mt 5, 45; 6, 8. 26). Den Glitern dieser Welt stand er
offen gegeniiber. Er nahm sie dankbar an, wo sie ihm geboten wurden. Seine
Lebensweise unterscheidet sich darin deutlich von der des Taufers. Wie er, so
sollten auch seine Jiinger leben (Mk 2, 19. 23 ff.). Aus dieser Sicht kann man
unumwunden von einer weltbejahenden Haltung Jesu sprechen. Was ihn
aber eigentlich in dieser Welt bewegte, worin er die von ihm vom Vater auf-



4 Friedrich Wulf

getragene Aufgabe sah, das bekundete er gleich ,bei seinem Eintritt in die
Welt®. Die hier iiberlieferten Worte sind seine Lebensweihe. ,Opfer und
Gabe hast du nicht verlangt, einen Leib aber hast du mir bereitet . . . Siehe,
ich komme, deinen Willen, o Gott, zu tun® (Hebr 10, 5. 7). So spricht kein
Mensch, der auszieht, um eine Welt zu erobern, um ein grofles Werk zu tun.
So konnte nur jener sprechen, der nicht ,von dieser Welt“ ist. Was ihm von
Anfang an vor Augen stand, war die ,Darbringung seines Leibes“ (Hebr.
10, 10). Er kam ,in der Gestalt des (dem Tod unterworfenen) Fleisches
der Siinde“, damit an diesem Fleisch die Siinde verurteilt und der Tod ent-
machtet wiirde (Rom 8,3). Diese Verurteilung und Entmachtung geschahen
nicht erst am Kreuz, in seinem sithnenden und heilbringenden Sterben, son-
dern schon in der Annahme einer leidensfdhigen menschlichen Natur. Wenn
er in arme Verhaltnisse hinein geboren werden wollte, so deshalb, um die
unerldste Welt und den seit Urtagen auf ihr lastenden Fluch dort auf sich zu
nehmen, wo sie geradezu sichtbar und greifbar waren. Die Armut war fiir ihn
nicht Weltentsagung, sondern ein Erleiden der Welt, der Welt, wie sie wirk-
lich ist, ohne Abstriche, ohne eine Sonderstellung in ihr zu beanspruchen. Er
wollte die Welt so erfahren und aushalten, wie sie der siindige Mensch als
Folge der Siinde erfibrt und aushalten mufl. Er ist darum auch nicht gekom-
men, diese Welt in ihrem leiderfiillten Zustand zu dndern, er hat kein Sozial-
programm entwickelt, hat Hunger und Krankheit nicht beseitigen wollen,
obwohl das dem Schpfungsbefehl entsprochen hitte und darum auch Sache
der Christen in dieser Welt ist. Das war nicht seine Aufgabe, Er sollte die
Welt der Macht der Siinde und des Todes entreiflen und in die Herrlichkeit
seines Vaters heimholen. Und er hat es dadurch getan, daf} er die aus der
Siinde stammende Hinfalligkeit dieser Welt erlitt und seinen Leib den Spee-
ren der todbringenden Michte dieser Welt darbot.

Was Christus als seine Aufgabe in der Welt und an der Welt ansah, das
erhellt noch mehr aus seinem Verhalten zu den Menschen und aus seiner
Stellung innerhalb der menschlichen Gesellschaft. Er war weder ein Herrscher
dieser Welt (Mk 10, 42) noch ein Lehrer im gewdhnlichen Sinn (ein Kultur-
schaffender) noch hat er eine Familie gegriindet. Er hat vielmehr die Bot-
schaft von der Vergebung verkiindigt und darum von den Menschen Umkehr
verlangt. Um dieser Botschaft willen hat er sich mit den Menschen ,,gemein“
gemacht, ist er ihrer aller Knecht geworden (Mk 10,45; Joh 13,14f.). Obwohl
er ,wullte, was im Menschen war“ (Joh 5, 25), hat er die Siinder, die ,,Zéllner
und Dirnen“ (Mt 21, 30), an sein Herz herangelassen und Gemeinschaft mit
ibnen gesucht, so daf} die Leute hinter ihm herredeten: ,ein Schlemmer und
Trinker, ein Freund der Zéllner und Siinder” (Mt 11, 19). Die Jiinger wun-
derten sich, ihn mit einer zweifelhaften Frau allein zu treffen (Lk 4, 27); der
Pharisder, der ihn zum Gastmahl geladen hatte, konnte es nicht verstehen,



Die telt erleiden” 5

daf} er sich von einer Siinderin beriihren lief (Lk 7, 39); er wagte es, gegen
alle Umstehenden fiir eine iiberfithrte Ehebrecherin Partei zu ergreifen (Joh
8, 11). So ,leert er sein Leben im Tode aus und lieR sich unter die Frevler
zédhlen. Er trug die Stinden der Vielen und trat firr die Abtriinnigen ein“ (Is
53, 12; Mk 15, 28). Die Menschen in all ibren Schwichen und Armseligkeiten
— die Freunde und die Feinde — erleidend, aushaltend, hat er ,die Welt
(d. b. die siindige Menschheit) iiberwunden® (Joh 16, 33) — nicht anders! —,
dem Tod entrissen und ihr den Keim des ewigen Lebens eingepflanzt, ,Das
Brot, das ich geben werde, ist mein Fleisch (meine Hingabe in den Tod) fir
das Leben der Welt“ (Joh 6, 51 b.).

»S0 lafit uns denn zu ihm hinausgehen und seine Schmach mit ihm tragen!“
(Hebr 13, 13). Gewifl ist die Weltaufgabe des Christen eine vielfaltige. Ex
wird fiir gewohnlich heiraten, er hat seinen Beruf, er wird im kulturellen,
wirtschaftlichen oder politischen Leben tétig sein, wird technisch handeln oder
Macht verwalten, all dies und noch mehr. Mit einem Wort: Er wird in den
Schopfungsordnungen stehen und an ibnen arbeiten und so seinen Teil zur
Weiterentwicklung der Welt beitragen. Aber christlich fruchtbar wird sein
Bemiihen erst dann und in dem Maf, als er Stuck fir Stick die Welt erlei-
dend, sie der Macht der Stinde und des Todes entreifit, um sie mit Christus
dem Vater zu iibergeben. Hier liegt der Nerv aller christlichen Weltarbeit.
Wir mogen als Christen noch so groflartige Leistungen zum Wohl der
Menschheit vollbringen und selbst in kirchlichen Werken stehen; zur Erlosung
und gnadenhaften Vollendung der Welt tragen wir nur so weit bei, als wir sie
zuvor mit Christus erlitten haben.

Die Welt erleiden! Das bedeutet zunichst einmal, dafl man der Wirklich-
keit des Lebens, den Widerstanden, die viele Dinge dem menschlichen Wir-
ken entgegensetzen, dafl man der Situation, der jeweiligen Aufgabe nicht
ausweicht, weder in die Welt des geringsten Widerstandes, noch in eine
fromme Scheinwelt, sondern sich ihnen stellt und sie auf sich nimmt. Und wei-
ter: Wieviele leben stindig in einem geheimen Protest gegen Verhiltnisse,
die aus der durch die Siinde entstandenen Unordnung der Welt stammen,
die aber nicht einfach zu dndern sind, obwohl sie vielleicht gedandert werden
koénnten und darum auch sollten, in der Familie, im Betrieb, in der Gesellschaft,
im 6ffentlichen Leben, in Staat und Kirche. Man muf} u. U. gegen solche Unord-
nung angehen, vor allem dort, wo einem die Verantwortung aufgegeben ist.
Wo aber menschliches Bemiihen nicht oder nur in sehr zdher Weise zum Ziel
fiihrt, da ist das geduldige, schweigende, von jeder Bitterkeit freie Ertragen
und Erleiden der einzige Weg, um Unordnung und Sinde zu iiberwinden,
ein Stiick Welt zu erldsen. Das gilt vor allem fiir das Verhéltnis von Mensch
zu Mensch. Die wirkliche, uneigenniitzige Liebe zeigt sich hier im willigen
und selbstverstandlichen Ertragen des anderen, seiner Schwéchen und Eigen-



6 Friedrich Wulf

willigkeiten und auch seiner Stinden. Das Wissen darum und die Bereitschaft
dazu gehéren zu den Grundvoraussetzungen eines christlichen Lebens. Denn
die Siinde hat nirgends so schmerzliche Folgen hinterlassen, wie in den Be-
zichungen von Mensch zu Mensch. Der Mann leidet unter der Frau und die
Frau unter dem Mann. Sie verstehen einander im tiefsten nicht mehr. Welche
Tragik liegt iiber den Ehen so vieler, auch grofier Christen! Die Vorgesetzten
(in der menschlichen Gesellschaft, in der Kirche, in den Orden) leiden unter
ihren Untergebenen und die Untergebenen unter ihren Vorgesetzten, Der
Klerus leidet unter den Laien und die Laien unter dem Klerus, Auch Men-
schen, die sich aufrichtig lieben, die einander ganz vertrauen, und selbst
Heilige sind von diesem ,Gesetz“ der siindigen Welt nicht ausgenommen.
Endlich noch das Erleiden der Welt im personlichsten Bereich, im Annehmen
und Durchtragen der eigenen Natur der eigenen Grenzen und Armseligkei-
ten und der Schuld. Nur wer sich taglich in das Kreuzesopfer des Herrn hin-
eingibt und so seinen eigenen Leib darbringt, wird auf die Erlésung und Auf-
erweckung seines ,Fleisches der Siinde“ hoffen koénnen.

Auch fiir die christliche Weltarbeit trifft das Herrenwort zu: ,Die Ernte ist
grof}, aber der Arbeiter sind wenige“ (Mt 9, 37 par.). Denn es sind nur we-
nige, die das christliche ,Gesetz“ dieser Arbeit erfassen und sich ihm unter-
werfen. Dort aber, wo die Welt mit Christus und in Christus erlitten worden
ist, zeigt sich auch schon ein Schimmer jener Herrlichkeit, die einmal an der
Welt offenbar werden soll. Da wird auch das Wort des Apostels"wahr und
kann seine Wahrheit erfahren werden: ,, Alles ist euer, ihr aber seid Christi,
Christus aber ist Gottes“ (1 Kor 3. 21. 23).






