
Die Welt »erleiden« 

Von Friedrich Wulf SJ, München 

Welche Haltung soll der Christ zur Welt einnehmen? Das ist eine Grund- 
frage des christlichen Glaubens, so alt wie das Evangelium und wie die Kir- 
che. Jede christliche Generation wirft sie von neuem auf, und obwohl sie schon 
tausendmal beantwortet worden ist, scheint ihre Lösung immer wieder neu 
gesucht werden zu müssen. Sie kann gar nicht mit einem einzigen Wort be- 
antwortet werden, weil das, was für den gläubigen Christen •Welt" besagt, 
nicht eindeutig ist. •Welt" ist für ihn zunächst einmal Schöpfung Gottes, 
durch Christi Blut erlöste und begnadete Schöpfung, die das Geheimnis ihrer 
ewigen Vollendung schon jetzt in sich trägt, ja, schon auf dem Weg in ihre 
Vollendung ist. Als solche muß man sie lieben, nicht nur in den Werken der 
Natur und des Geistes, sondern noch mehr in den Wundern der Gnade. 
•Wenn ich deinen Himmel betrachte, das Werk deiner Hände, Mond und 
Sterne, die du erschufst: Was ist doch ein Mensch, daß du seiner gedenkst und 
ein Menschenkind, daß du dich darum sorgst! Nur wenig geringer schufest du 
ihn als einen Gott, mit Lichtglanz und Herrlichkeit kröntest du ihn; über dei- 
ner Hände Werk gabst du ihm Herrschaft, alles legtest du ihm zu Füßen" (Ps 
8, 4 ff.). 

•Welt" ist für den Christen aber auch Schauplatz der Sünde, der Inbegriff 
der gottfeindlichen Mächte und Gewalten. •Die ganze Welt liegt im Bösen", 
sagt der Evangelist (1 Joh 5, 19). Sie hat sich von Gott abgewandt und ver- 
steht sich selbst als Gott: als Ursprung von Leben, Erkenntnis, Macht und 
Glück. Das gilt nicht nur für den sündigen Menschen, sondern für die ganze 
Atmosphäre der Welt, die Gott verschweigt, von ihm abzieht und zur Sünde 
verlockt. Diese Welt ist zwar schon von Gott gerichtet (Joh 12, 31), sie trägt 
den Todeskeim in sich, sie ist im Vergehen (1 Kor 7, 31) und wird einmal 
endgültig verdammt (1 Kor 11, 32), aber in der Hand ihrer •Beherrscher" 
(1 Kor 2, 6. 8) ist sie immer noch eine unheimliche Macht. Der Christ wird 
daher aufs eindringlichste vor ihr gewarnt: •Liebt nicht die Welt, noch das, 
was in der Welt ist!" (1 Joh 2, 15). Er soll sich ihr nicht gleichförmig machen 
(Rom 12, 2). Er darf mit ihr überhaupt keine Gemeinschaft haben, denn 
Freundschaft mit ihr bedeutet Feindschaft mit Gott (Jak 4, 4). Er muß sich 
unbefleckt vor ihr bewahren (Jak 1, 27). •Die Welt ist mir gekreuzigt", sagt 
Paulus, •und ich der Welt" (Gal 6, 14). Er betrachtet sie wie einen zum Tod 
Verurteilten, für dessen Leben man nichts mehr gibt, und er gilt in ihren 
Augen, als einer, der nicht mehr zählt. 

Aber auch diese Welt, die sündige Menschheit in ihrer Hinfälligkeit, Ohn- 
macht und Verlorenheit, die Welt in ihren Wunden, ihrer Entstelltheit und 



2 Friedrich Wulf 

Todverfallenheit, muß man noch lieben. Denn auch der Vater hat sie geliebt, 
da er seinen einzigen Sohn für sie dahingab (Joh 3, 16); Jesus ist für sie 
gestorben und durch uns, seine Brüder, immer noch erlösend in ihr am Werk. 
Es ist ein und dieselbe Welt, die Welt unserer täglichen Erfahrung, die einer- 
seits von Gott kommt und schon von dessen Herrlichkeit erfüllt ist, anderseits 
noch immer von den Mächten der Sünde durchwaltet wird und darum die 
Menschen zur Sünde verführt. Eben diese Welt hat der Vater trotz ihrer 
Sünde • sie hat Gott gemordet • in Christus, und in ihm für uns alle, schon 
endgültig und unwiderruflich an sein Herz genommen. 

Die Antwort auf die Frage, wie sich der Christ zur Welt verhalten müsse, 
spiegelt von jeher die verschiedene Sicht wider, unter der die Offenbarung 
die Welt sieht. •In der Welt", aber nicht •von der Welt" lautet die Formel, 
mit der Jesus das Weltverhältnis seiner Jünger umschreibt (Joh 15, 19; 17, 
14 ff.). Er hat die sündige Welt vor Augen, in der die Jünger sein Erlösungs- 
werk weiterführen sollen. •Jene, die mit der Welt verkehren, sollen es so tun, 
als verkehrten sie nicht mit ihr", mahnt Paulus die Korinther (1 Kor 7, 31). Er 
denkt an das nahe bevorstehende Ende. •Weltlich" und •überweltlich" müsse 
der Christ sein, sagt Klemens von Alexandrien (Strom VII, 3, 18, 2), um 
deutlich zu machen, daß der erlöste Mensch die Welt in das Geheimnis ihrer 
Begnadung heimholen könne und müsse. Man dürfe die Geschöpfe •gebrau- 
chen", aber nicht genießen, lehrt hinwiederum Augustinus (Serm, 177, 8; In 
Joannis evang. 40, 10), für den die Welt nur ein flüchtiger Durchgang, aber 
kein Aufenthaltsort ist. Meist wird die Welt von den großen Gottsuchern und 
Heiligen in ihrem sündigen Zustand, als Versucherin, als Hindernis für eine 
innigere Gottesgemeinschaft gesehen. Sie predigen darum mit Vorzug die 
Absage an die Welt, die Entäußerung von den Geschöpfen im Sinne des Her- 
renwortes: •Wer nicht allem, was er besitzt, entsagt, kann mein Jünger nicht 
sein" (Lk 14, 33). Sie tun das nicht so sehr aus theoretischen Erwägungen her- 
aus, selbst wenn sie sich öfter dabei nichtchristlicher (gnostischer, manichä- 
ischer) Gedanken bedienen, sondern als Folge tiefer Erschütterungen, wie sie 
die Erfahrung großer Gnaden auslöst. Wo ein Mensch von Gott gerufen und 
gezogen wird, da versinkt zunächst die Welt, da wird sie als die unheilige 
gegenüber dem heiligen Gott empfunden, da fühlt sich der Begnadete 
unwiderstehlich gedrängt, sich von allem, was nicht Gott ist, zu trennen. Erst 
im weiteren Verlauf seines Weges zu Gott wird er sich wieder seiner Aufgabe 
in der Welt und an der Welt bewußt. 

Welches ist denn diese Aufgabe, die Aufgabe, die der Christ als Christ in 
der Welt und an der Welt hat? Etwa die Welt zu gestalten, die in ihr liegen- 
den Anlagen und Kräfte zu entfalten, um selbst daran zu wachsen und zur 
Vollendung zu kommen, entsprechend dem Wort aus dem Buch der Schöp- 
fungsgeschichte des Alten Testamentes: •Pflanzet euch fort und mehret euch 



Die Welt •erleiden" 3 

und füllet die Erde und machet sie Untertan und herrscht über des Meeres 
Fische, die Vögel der Luft und über alles Erdgetier, das sich am Boden regt" 
(Gen 1, 28)? Nicht ohne weiteres! Zwar ist der sogenannte Schöpfungsbefehl 
durch die Sendung und Botschaft Christi nicht aufgehoben, aber heilsbedeut- 
sam wird seine Befolgung für den Menschen erst dann, wenn sie Anteil an 
dem erhält, was Gott selbst in seinem Sohn in der Welt und an der Welt 
gewirkt hat. Nicht das Handeln des Menschen, sondern das Handeln Gottes 
ist das Erste und Entscheidende, auch in den irdischen Dingen und Aufgaben 
unseres Lebens. Und worin besteht das Handeln Gottes in der Welt und an 
der Welt? Darin, daß er seinen Sohn •in die Welt gesandt hat" (Jo 3, 17 
u. ö.), damit dieser in der Welt für die Welt sich hingebe, seines eigenen 
Lebens nicht achtend, um so die Welt zu retten und zu einer Vollendung zu 
führen, zu der sie aus sich selbst gar nicht fähig wäre. Soll auch unser welt- 
liches Wirken ein die Welt rettendes und vollendendes sein, dann genügt es 
nicht, im Beruf seinen Mann zu stellen, sachgerecht zu handeln, die natür- 
lichen und darum gottgewollten Daseinsordnungen zu verwirklichen, so sehr 
dies alles die Aufgabe vor allem des Weltchristen ist. Wir müssen vielmehr 
zuvor • dieses •zuvor" nicht zeitlich, sondern wesenhaft verstanden • noch 
einmal mit dem Sohn Gottes und in ihm in die Welt gesandt werden, obwohl 
wir doch als Menschen in der Welt zuhause sind. Anders sind wir unserer 
christlichen Weltaufgabe nicht gewachsen. Das Gebetswort des Herrn am 
Abend vor seinem Tod, das zunächst den Jüngern galt, gilt im tiefsten für 
alle Christen: •Wie du (Vater) mich in die Welt gesandt hast, so habe auch 
ich sie in die Welt gesandt" (Joh 17, 18). Erst aufgrund dieser Sendung, die- 
ses Mitgesandtseins mit dem Sohn Gottes, können wir christlich in dieser 
Welt wirken. Und dieses Wirken besteht wie beim Herrn selbst nicht in erster 
Linie in der Aktion, sondern in der Hingabe des eigenen Lebens für das 
Leben der Welt. Es gilt nicht in erster Linie die Welt zu erobern und zu der 
ihr innewohnenden Vollendungsgestalt zu führen, sondern sie zu erleiden. 
Ist sie doch für unsere christliche Erfahrung zunächst die Welt der Sünde und 
des Todes. Dieses Erleiden der Welt mit Christus muß der innerste Kern auch 
aller Aktion sein, und nur so ist sie eine christliche. 

Um das einzusehen, muß man nur einmal das Leben Christi, das Urbild 
allen christlichen Lebens, genauer anschauen. Der Herr hat die Welt geliebt. 
Sie war für ihn das Werk seines Vaters. In allem sah er dessen schöpferische 
und fürsorgliche Hand (Mt 5, 45; 6, 8. 26). Den Gütern dieser Welt stand er 
offen gegenüber. Er nahm sie dankbar an, wo sie ihm geboten wurden. Seine 
Lebensweise unterscheidet sich darin deutlich von der des Täufers. Wie er, so 
sollten auch seine Jünger leben (Mk 2, 19. 23 ff.). Aus dieser Sicht kann man 
unumwunden von einer weltbejahenden Haltung Jesu sprechen. Was ihn 
aber eigentlich in dieser Welt bewegte, worin er die von ihm vom Vater auf- 



4 Friedrich Wulf 

getragene Aufgabe sah, das bekundete er gleich •bei seinem Eintritt in die 
Welt". Die hier überlieferten Worte sind seine Lebensweihe. •Opfer und 
Gabe hast du nicht verlangt, einen Leib aber hast du mir bereitet... Siehe, 
ich komme, deinen Willen, o Gott, zu tun" (Hebr 10, 5. 7). So spricht kein 
Mensch, der auszieht, um eine Welt zu erobern, um ein großes Werk zu tun. 
So konnte nur jener sprechen, der nicht •von dieser Welt" ist. Was ihm von 
Anfang an vor Augen stand, war die •Darbringung seines Leibes" (Hebr. 
10, 10). Er kam •in der Gestalt des (dem Tod unterworfenen) Fleisches 
der Sünde", damit an diesem Fleisch die Sünde verurteilt und der Tod ent- 
machtet würde (Rom 8,3). Diese Verurteilung und Entmachtung geschahen 
nicht erst am Kreuz, in seinem sühnenden und heilbringenden Sterben, son- 
dern schon in der Annahme einer leidensfähigen menschlichen Natur. Wenn 
er in arme Verhältnisse hinein geboren werden wollte, so deshalb, um die 
unerlöste Welt und den seit Urtagen auf ihr lastenden Fluch dort auf sich zu 
nehmen, wo sie geradezu sichtbar und greifbar waren. Die Armut war für ihn 
nicht Weltentsagung, sondern ein Erleiden der Welt, der Welt, wie sie wirk- 
lich ist, ohne Abstriche, ohne eine Sonderstellung in ihr zu beanspruchen. Er 
wollte die Welt so erfahren und aushalten, wie sie der sündige Mensch als 
Folge der Sünde erfährt und aushalten muß. Er ist darum auch nicht gekom- 
men, diese Welt in ihrem leiderfüllten Zustand zu ändern, er hat kein Sozial- 
programm entwickelt, hat Hunger und Krankheit nicht beseitigen wollen, 
obwohl das dem Schöpfungsbefehl entsprochen hätte und darum auch Sache 
der Christen in dieser Welt ist. Das war nicht seine Aufgabe. Er sollte die 
Welt der Macht der Sünde und des Todes entreißen und in die Herrlichkeit 
seines Vaters heimholen. Und er hat es dadurch getan, daß er die aus der 
Sünde stammende Hinfälligkeit dieser Welt erlitt und seinen Leib den Spee- 
ren der todbringenden Mächte dieser Welt darbot. 

Was Christus als seine Aufgabe in der Welt und an der Welt ansah, das 
erhellt noch mehr aus seinem Verhalten zu den Menschen und aus seiner 
Stellung innerhalb der menschlichen Gesellschaft. Er war weder ein Herrscher 
dieser Welt (Mk 10, 42) noch ein Lehrer im gewöhnlichen Sinn (ein Kultur- 
schaffender) noch hat er eine Familie gegründet. Er hat vielmehr die Bot- 
schaft von der Vergebung verkündigt und darum von den Menschen Umkehr 
verlangt. Um dieser Botschaft willen hat er sich mit den Menschen •gemein" 
gemacht, ist er ihrer aller Knecht geworden (Mk 10,45; Joh 13,14 f.). Obwohl 
er •wußte, was im Menschen war" (Joh 5, 25), hat er die Sünder, die •Zöllner 
und Dirnen" (Mt 21,30), an sein Herz herangelassen und Gemeinschaft mit 
ihnen gesucht, so daß die Leute hinter ihm herredeten: •ein Schlemmer und 
Trinker, ein Freund der Zöllner und Sünder" (Mt 11, 19). Die Jünger wun- 
derten sich, ihn mit einer zweifelhaften Frau allein zu treffen (Lk 4, 27); der 
Pharisäer, der ihn zum Gastmahl geladen hatte, konnte es nicht verstehen, 



Die Welt •erleiden" 5 

daß er sich von einer Sünderin berühren ließ (Lk 7, 39); er wagte es, gegen 
alle Umstehenden für eine überführte Ehebrecherin Partei zu ergreifen (Joh 
8, 11). So •leert er sein Leben im Tode aus und ließ sich unter die Frevler 
zählen. Er trug die Sünden der Vielen und trat für die Abtrünnigen ein" (Is 
53, 12; Mk 15, 28). Die Menschen in all ihren Schwächen und Armseligkeiten 
• die Freunde und die Feinde • erleidend, aushaltend, hat er •die Welt 
(d. h. die sündige Menschheit) überwunden" (Joh 16, 33) • nicht anders! •, 
dem Tod entrissen und ihr den Keim des ewigen Lebens eingepflanzt. •Das 
Brot, das ich geben werde, ist mein Fleisch (meine Hingabe in den Tod) für 
das Leben der Welt" (Joh 6, 51 b.). 

•So laßt uns denn zu ihm hinausgehen und seine Schmach mit ihm tragen!" 
(Hebr 13, 13). Gewiß ist die Weltaufgabe des Christen eine vielfältige. Er 
wird für gewöhnlich heiraten, er hat seinen Beruf, er wird im kulturellen, 
wirtschaftlichen oder politischen Leben tätig sein, wird technisch handeln oder 
Macht verwalten, all dies und noch mehr. Mit einem Wort: Er wird in den 
Schöpfungsordnungen stehen und an ihnen arbeiten und so seinen Teil zur 
Weiterentwicklung der Welt beitragen. Aber christlich fruchtbar wird sein 
Bemühen erst dann und in dem Maß, als er Stück für Stück die Welt erlei- 
dend, sie der Macht der, Sünde und des Todes entreißt, um sie mit Christus 
dem Vater zu übergeben. Hier liegt der Nerv aller christlichen Weltarbeit. 
Wir mögen als Christen noch so großartige Leistungen zum Wohl der 
Menschheit vollbringen und selbst in kirchlichen Werken stehen; zur Erlösung 
und gnadenhaften Vollendung der Welt tragen wir nur so weit bei, als wir sie 
zuvor mit Christus erlitten haben. 

Die Welt erleiden! Das bedeutet zunächst einmal, daß man der Wirklich- 
keit des Lebens, den Widerständen, die viele Dinge dem menschlichen Wir- 
ken entgegensetzen, daß man der Situation, der jeweiligen Aufgabe nicht 
ausweicht, weder in die Welt des geringsten Widerstandes, noch in eine 
fromme Scheinwelt, sondern sich ihnen stellt und sie auf sich nimmt. Und wei- 
ter: Wieviele leben ständig in einem geheimen Protest gegen Verhältnisse, 
die aus der durch die Sünde entstandenen Unordnung der Welt stammen, 
die aber nicht einfach zu ändern sind, obwohl sie vielleicht geändert werden 
könnten und darum auch sollten, in der Familie, im Betrieb, in der Gesellschaft, 
im öffentlichen Leben, in Staat und Kirche. Man muß u. U. gegen solche Unord- 
nung angehen, vor allem dort, wo einem die Verantwortung aufgegeben ist. 
Wo aber menschliches Bemühen nicht oder nur in sehr zäher Weise zum Ziel 
führt, da ist das geduldige, schweigende, von jeder Bitterkeit freie Ertragen 
und Erleiden der einzige Weg, um Unordnung und Sünde zu überwinden, 
ein Stück Welt zu erlösen. Das gilt vor allem für das Verhältnis von Mensch 
zu Mensch. Die wirkliche, uneigennützige Liebe zeigt sich hier im willigen 
und selbstverständlichen Ertragen des anderen, seiner Schwächen und Eigen- 



6 Friedrich Wulf 

Willigkeiten und auch seiner Sünden. Das Wissen darum und die Bereitschaft 
dazu gehören zu den Grundvoraussetzungen eines christlichen Lebens. Denn 
die Sünde hat nirgends so schmerzliche Folgen hinterlassen, wie in den Be- 
ziehungen von Mensch zu Mensch. Der Mann leidet unter der Frau und die 
Frau unter dem Mann. Sie verstehen einander im tiefsten nicht mehr. Welche 
Tragik liegt über den Ehen so vieler, auch großer Christen! Die Vorgesetzten 
(in der menschlichen Gesellschaft, in der Kirche, in den Orden) leiden unter 
ihren Untergebenen und die Untergebenen unter ihren Vorgesetzten. Der 
Klerus leidet unter den Laien und die Laien unter dem Klerus. Auch Men- 
schen, die sich aufrichtig lieben, die einander ganz vertrauen, und selbst 
Heilige sind von diesem •Gesetz" der sündigen Welt nicht ausgenommen. 
Endlich noch das Erleiden der Welt im persönlichsten Bereich, im Annehmen 
und Durchtragen der eigenen Natur der eigenen Grenzen und Armseligkei- 
ten und der Schuld. Nur wer sich täglich in das Kreuzesopfer des Herrn hin- 
eingibt und so seinen eigenen Leib darbringt, wird auf die Erlösung und Auf- 
erweckung seines •Fleisches der Sünde" hoffen können. 

Auch für die christliche Weltarbeit trifft das Herrenwort zu: •Die Ernte ist 
groß, aber der Arbeiter sind wenige" (Mt 9, 37 par.). Denn es sind nur we- 
nige, die das christliche •Gesetz" dieser Arbeit erfassen und sich ihm unter- 
werfen. Dort aber, wo die Welt mit Christus und in Christus erlitten worden 
ist, zeigt sich auch schon ein Schimmer jener Herrlichkeit, die einmal an der 
Welt offenbar werden soll. Da wird auch das Wort des Apostels "wahr und 
kann seine Wahrheit erfahren werden: •Alles ist euer, ihr aber seid Christi, 
Christus aber ist Gottes" (1 Kor 3. 21. 23). 




