
Buddhistische Meditation und Christentum* 

Von Heinrich D u m o u 1 i n SJ, Tokyo 

Die nicht sehr zahlreichen, verhältnismäßig knappen Aussagen Romano Guardi- 
nis über den Buddha können in ihrer andeutenden, inhaltgefüllten Dichte noch viele 
Generationen christlicher Menschen zu ernstem Nachdenken über den Sinn der 
Buddha-Gestalt anregen; vor allem der Gedanke, den Guardini in Vorträgen und 
Gesprächen öfters ausgedrückt und in seinem Christus-Werk •Der Herr" folgender- 
maßen gestaltet hat: 

•Einen Einzigen gibt es, der den Gedanken eingeben könnte, ihn in die 
Nähe Jesu zu rücken: Buddha. Dieser Mann bildet ein großes Geheimnis. Er 
steht in einer erschreckenden, fast übermenschlichen Freiheit, zugleich hat er 
dabei eine Güte, mächtig wie eine Weltkraft. Vielleicht wird der Buddha der 
Letzte sein, mit dem das Christentum sich auseinanderzusetzen hat. Was er 
christlich bedeutet, hat noch keiner gesagt. Vielleicht hat Christus nicht nur einen 
Vorläufer aus dem Alten Testament gehabt, Johannes, den letzten Propheten, 
sondern auch einen aus dem Herzen der antiken Kultur, Sokrates, und einen 
dritten, der das letzte Wort östlich-religiöser Erkenntnis und Überwindung 
gesprochen hat, Buddha. Er ist frei, seine Freiheit aber nicht die Christi. Viel- 
leicht bedeutet sie nur eine letzte, furchtbar-ablösende Erkenntnis der Nichtig- 
keit der gefallenen Welt" (Würzburg 1937, S. 410). 

Aus diesem bedeutsamen Wort möchte ich zwei Gedanken herausheben, die für 
das Thema unseres Vortrages einstimmen können. Einmal klingt aus dem Wort 
eine tiefe Ehrfurcht vor dem größten Weisen Asiens. Die religiöse Bedeutung des 
Buddha ist klar gesehen und wird anerkannt. Zugleich aber fühlt Guardini mit sei- 
nem Gespür für das Unterscheidende des Christentums den Widerstand des Buddha 
gegen Christus. Von allen nichtchristlichen Weisen ist Buddha wahrscheinlich der- 
jenige, der zuletzt und am schwersten überwunden wird, weil er in einer radikalen 
Gegensätzlichkeit zu Christus steht. 

Buddha hat etwas von seiner persönlichen Größe der Religion mitgeben können, 
die nach ihm benannt ist. Der Buddhismus ist die bedeutsamste und geistigste aller 
nichtchristlichen Religionen. Wenn heute die asiatischen Hochreligionen stark ins 
Blickfeld der christlichen Welt eintreten und teilweise eine Erneuerung erleben, so 
erheischt der Buddhismus am meisten unsere Beachtung. Und es wäre falsch, wenn 
wir hauptsächlich negativ eingestellt, nur die Überführung der buddhistischen Irr- 
tümer und das missionarische Werk der Buddhistenbekehrung ins Auge fassen wür- 
den. Die uns aufgegebene Auseinandersetzung hat auch die christliche Sicht und Ein- 
ordnung der positiven Werte der buddhistischen Religion zum Ziel. Vielleicht ist die 
Begegnung mit der buddhistischen Meditation in besonderer Weise dazu berufen, 
uns die Augen für die Werthaftigkeit des Buddhismus zu öffnen. 

Der Buddhismus hat seit seinen ersten Anfängen in hervorragender Weise die 
Meditation gepflegt. Manche Buddhologen sahen im Frühbuddhismus ausschließlich 

* Vortrag auf den Salzburger Hochschulwochen 1960. 



Buddhistische Meditation und Christentum 33 

die meditativ-mystische Bewegung und erklärten diesen rundweg für eine Art von 
Yoga. Eine solche Beurteilung ist einseitig, aber es bleibt die Tatsache, daß der 
Buddhismus niemals rein theoretische Wahrheitserkenntnis ohne meditative Reali- 
sierung für vollwertig erachtet hat. Shäkyamuni hat die Vier Heiligen Wahrheiten, 
vom Leiden, von der Entstehung und Überwindung des Leidens und vom Nirväna, 
die den Kern seiner Verkündigung ausmachen, in der Meditation erfahren. Von 
seinen Jüngern wird er als der Erleuchtete verehrt, der als Erster den Weg gegan- 
gen ist und das erlösende Wissen erlangt hat. Man kann dieses Wissen aus der 
Erfahrung herauslösen und als rationale Lehre betrachten, wie dies tatsächlich oft 
geschehen ist, mit verschiedenem Erfolg, je nach dem Verständnis der Begriffe der 
inhaltschweren Viererformel. Aber stets blieb ein ungeklärter Rest. Die rationale 
Erklärung kann der lebendigen Buddha-Religion nicht völlig gerecht werden. Dem 
Buddhismus fehlt ohne die Realisierung in der Meditation gleichsam die Seele. Die 
buddhistische Lehre lebt in der Meditation. Aber die Meditation kann sich, wie die 
Geschichte zeigt, weitgehend von der Lehre freimachen, diese umgestalten oder neu 
und völlig anders verstehen. 

Innerhalb des Buddhismus entwickelte sich eine Vielfalt verschiedener Lehren, 
die nur wenig Gemeinsames untereinander verbindet. Dennoch ist der Buddhismus 
von Außenstehenden immer als eine Religion angesehen worden. Und auch die An- 
hänger der verschiedenen buddhistischen Verzweigungen, mochten sie einander auch 
zeitweise aufs heftigste bekämpfen, waren sich doch stets irgendwie ihrer Zusam- 
mengehörigkeit bewußt. Außer der Berufung auf den gemeinsamen Stifter Shäkya- 
muni kann die in allen buddhistischen Gemeinschaften gepflegte Meditation als 
stärkstes und wichtigstes Einheitsband betrachtet werden. 

Allerdings hat auch die Meditation im Buddhismus verschiedene Formen an- 
genommen. Da es unmöglich ist, in einem Referat auch nur einen Überblick über alle 
im Buddhismus vorkommenden Meditationsarten zu geben, möchte ich mich darauf 
beschränken, drei heute noch geübte und in sich wertvolle Hauptformen buddhisti- 
scher Meditation einer genaueren Prüfung zu unterziehen, nämlich die Meditation 
imTheraväda, d. h. die hinayanistische Meditation und die beiden mahayanistischen 
Meditationsarten des Zen und des meditativen Anrufens des Buddhanamens Amida. 
Ich werde zuerst diese drei Hauptformen buddhistischer Meditation erklären, um 
sie dann bezüglich ihrer Technik, ihres inneren Geistes und ihres letzten Zieles in 
christlicher Sicht zu würdigen. 

Trotz der in den letzten Jahren beängstigend anwachsenden Literatur über den 
Gegenstand ist die östliche Geistigkeit dem Abendländer immer noch sehr fremd, 
und ich weiß nicht, ob es mir gelingen wird, Ihnen in dieser kurzen Stunde auch 
nur einen annähernden Begriff davon zu geben, was buddhistische Meditation ist. 
Der in der christlichen Tradition stehende Europäer denkt bei Meditation an ein 
betendes Nachdenken über religiöse Wahrheiten. Die Wahrheit findet er vorzüg- 
lich im Gotteswort. Deshalb leitet er seine Meditation mit einer Schriftlesung oder 
lectio divina ein. Wie alle typisch östlichen Meditationen ist hingegen auch die 
buddhistische Meditation in erster Linie eine Konzentrationsübung. Der meditie- 
rende Mensch sammelt sich in sich selbst, er geht den Weg nach innen. Er läßt sich 



34 Heinrich Dumoulin 

von dem geheimnisvollen Licht im eigenen Innern anziehen, in der Hoffnung, so die 
Erlösung zu erlangen. 

Doch wenden wir uns den buddhistischen Meditationsformen zu. 

I. 

Hauptformen buddhistischer Meditation 

Meditation im Theraväda 

Wir wissen nicht genau, in welcher Weise der Buddha die Meditation geübt hat. 
Aber die ihm vertrauten altindischen Yoga-Praktiken, die den Ausgangspunkt sei- 
ner aszetischen Übung bildeten, haben ihn gewiß bis zum Ende seines mystischen 
Weges begleitet. Freilich hat er die aszetischen Strengheiten des Yoga nach sechs- 
jähriger aufopfernder Übung aufgegeben, weil er sich von deren Nutzlosigkeit über- 
zeugt hatte. Doch blieb er den Grundlagen der indischen Meditationsübung treu. 
Wir müssen uns ihn in der entscheidenden Stunde seines Lebens aufrecht hockend 
im Meditationssitz vorstellen mit dem Fingergestus der Meditation, nämlich 
ineinandergelegten Händen und gegeneinandergestützten Daumen (dhyäna mudrä). 
So hat die Kunst die Buddhagestalt überliefert, so ist sie dem östlichen Menschen 
verehrungswürdig und kostbar bis auf den heutigen Tag. Wie der Hocksitz gehört 
die tiefe gleichmäßig ruhige Atmung notwendig zum Buddha der Meditation und 
Erleuchtung. Kein östlicher Mensch wird angesichts dieses Bildes abschätzig von 
lebloser Passivität sprechen. Vielmehr wird er im Buddha den Ausdruck der Welt- 
überwindung, der im Innern erfahrenen Weisheit und überirdischen Ruhe erblicken. 
Daß dies der eigentliche Sinn der Meditation ist, bekundet überzeugend die frühe 
buddhistische Kunst, in der der indische Genius sein Höchstes erreicht hat. 

Wir handeln zuerst von der Meditation im Theraväda- oder Hinayäna-Buddhis- 
mus. Der Terminus Hinayäna (= •Kleines Fahrzeug" oder •Kleine Überfahrt") 
wurde zuerst von den Mahayanisten angewandt, die für sich selbst die •Große Über- 
fahrt" in Anspruch nahmen. Wegen seines abschätzigen Beigeschmacks wird der 
Ausdruck heute von den Buddhisten, die sich um die Einheit des Gesamtbuddhismus 
bemühen, vermieden und durch die ebenfalls frühe Bezeichnung Theraväda ( = 
•Weg der Alten") ersetzt. Wenn wir im folgenden von Theraväda sprechen, ist der 
als Hinayäna bekannte Zweig des Buddhismus gemeint. Über die Entstehung und 
Lehrunterschiede der beiden großen Strömungen im Buddhismus Hinayäna und 
Mahäyäna brauchen wir hier nicht zu handeln. 

Das Lehrsystem des Theraväda stützt sich auf den sogenannten Päli-Kanon, der 
im ersten vorchristlichen Jahrhundert in Ceylon schriftlich niedergelegt wurde. Der 
wichtigste Sutrentext über die Meditation ist das kurze Satipatthäna-Sutta, die Rede 
des Buddha über die vier Grundlagen des Aufmerkens. Dem bedeutenden buddhi- 
stischen Gelehrten Buddhagosa, einem zum Buddhismus bekehrten indischen Brah- 
mahnen, der im 5. Jahrhundert n. Gh. nach Ceylon auswanderte, verdanken wir das 
umfassendste Werk des Theraväda über die Meditation Visuddhimagga oder •Der 
Weg zur Reinheit". 

Wie die mit vielen kategoralen Zahlenlisten belastete Lehre des Theraväda, so 
leidet auch die Theraväda-Meditation an einem Überfluß von Einteilungen und 



Buddhistische Meditation und Christentum 35 

Abstufungen. Alle jene Listen von materiellen und psychischen Wirklichkeits- 
elementen derHinayäna-Philosophie sind als Bausteine eines vielgliedrigen Systems 
irgendwie in die Meditation hineingenommen. Man kann nicht annehmen, daß in 
den Tagen Shäkyamunis und seiner Jünger die Meditation ein so heillos kompli- 
ziertes Gebilde war. Das Verlangen nach einer einfachen, wirksamen Methode, das 
heute im Theraväda vielfach zu bedeutenden Erleichterungen geführt hat, dürfte 
sich stets bei der Praxis mehr oder weniger Geltung verschafft haben. Wir können 
hier unmöglich alle Faktoren des Theraväda-Weges einzeln anführen und bespre- 
chen. Wir versuchen, uns dem Wesen der Theraväda-Meditation zu nähern, indem 
wir die drei Mittel untersuchen, die in Anwendung kommen, nämlich das Auf- 
merken (sati), die Beruhigung (samatha) und die Einsicht (vipassanä). Durch diese 
drei Haltungen wird in der Meditation das Ziel der endgültigen Befreiung erreicht. 

Der Begriff des Aufmerkens (Pali: sati, Sanskrit: smrti) kommt als siebtes Glied 
im achtgliedrigen Pfad des Erlösungsweges vor und bezeichnet die Bewußtseins- 
funktion des Gedächtnisses, aber wird auch auf die Gegenwart bezogen, ähnlich 
wie die augustinische Erinnerung Gegenwartsgedenken ist. Das Aufmerken (das 
englische Übersetzungswort lautet ausdrucksvoller •mindfullness") richtet sich auf 
die je im Augenblick existierenden physischen und psychischen Vorgänge. Im Sati- 
patthänasutta werden vier Gebiete, die nach der buddhistischen Philosophie die 
gesamte Wirklichkeit umfassen, für das Aufmerken aufgezeigt, nämlich der Körper, 
die körperlich bedingten Gefühle oder Sinneseindrücke, die psychischen Bewußt- 
seinszustände und die geistigen Inhalte. Die Vorgänge werden bei ihrem Entstehen 
in ihrer konkreten Gegenständlichkeit gemerkt, ohne Beimischung von Reflexion 
oder Kommentar. Durch reflektives Denken verursachte Gedanken sind unliebsame 
Zerstreuungen, können aber nach ihrem Entstehen wiederum gemerkt werden. Das 
Aufmerken stellt rein sachlich die Prozesse und ihre Inhalte fest, registriert die 
Phänomene, ähnlich wie der Physiker beim Experiment Erscheinungen und Wir- 
kungen beobachtet. Die oft komplizierten physischen und psychischen Vorgänge wer- 
den sowohl als Ganzes als auch nach ihren Teilmomenten aufgefaßt. So begnügt 
man sich nicht damit, die vier Körperhaltungen Gehen, Stehen, Sitzen und Liegen 
anzumerken, sondern zerlegt in besonnener Bewußtheit jede dieser Haltungen in 
ihre Teile; z. B.: Ich gehe, nämlich ich hebe den rechten Fuß, strecke den rechten Fuß 
vorwärts, lasse den rechten Fuß sinken, berühre mit dem rechten Fuß den Boden, 
stehe auf beiden Füßen, hebe den linken Fuß usw. Ein Kommentar gibt das folgende 
Beispiel einer Bewußtseinsanalyse: Ich sehe eine Wunde am Arm und beobachte: 
Der Arm ist ein Teil des Körpers, gehört also in die erste Gruppe der Gegenstände 
des Aufmerkens, nämlich Körper. Der Schmerz am Arm ist ein Gefühl, gehört in die 
zweite Gruppe Gefühle. Ich empfinde den Schmerz, darin wird zuerst der psychische 
Zustand des Schmerzes gemerkt, der in die dritte Gruppe gehört, dann ferner das 
Ich-Bewußtsein, ein geistiger Zustand, nämlich die •Ich-Illusion", also von der Ich- 
Illusion irregeleiteter Geist. Der Ärger über den Feind, der mich verwundete, den ich 
vielleicht auch in meinem Bewußtsein vorfinde, wäre ein anderer psychischer Be- 
wußtseinszustand von negativer Karma-schaffender Art, nämlich des Hasses. 

Die Übung des Aufmerkens kann auf alle möglichen materiellen und psychischen 
Erscheinungen gerichtet werden und zahlreiche Abwandlungen erfahren. Man wird 



36 Heinrich Dumoulin 

gewöhnlich mit den einfachen Körpervorgängen anfangen, etwa mit der Atmung 
oder den vier Körperhaltungen, und allmählich schwierigere Prozesse in die registrie- 
rende Beobachtung einbeziehen. Diese Übung, das Kernstück der Theraväda-Medi- 
tation, ist wesentlich eine Konzentrationsübung. Durch das Aufmerken wird die 
Geisteskonzentration bewirkt, die die Grundlage von allem anderen ist. Das Auf- 
merken kann ununterbrochen fortgesetzt und unbegrenzt auf alle Dinge bezogen 
werden. Auch kann sich die Konzentration bis zu parapsychischen Höchstgraden 
steigern. 

Ferner bereitet das Aufmerken auf die entscheidende Einsicht vor, die die Weis- 
heit vermittelt. In der Einsicht werden die drei buddhistischen Grundwahrheiten 
von der Unbeständigkeit aller Dinge (anicca), die Unsubstantialität des Ichs (anattä) 
und dem Leiden (dukkham) realisiert. Der Mensch begreift im bewußten Aufmer- 
ken, daß keiner der zehntausend physischen und psychischen Vorgänge irgend eine 
Beständigkeit besitzt, daß diese Prozesse vielmehr ineinemfort entstehen und ver- 
gehen, das heißt die Unbeständigkeit alles Existierens. Nirgendwo zeichnet sich im 
Fluß der wechselnden Erscheinungen eine dauernde Substanz oder ein Ich ab. So 
wird durch die leidenschaftslose sachliche Übung der bewußten Beobachtung die 
Nichtexistenz des Ichs entlarvt. Und zugleich mit der Unbeständigkeit aller Erschei- 
nungen und der Unsubstantialität des Ichs erfährt der Mensch die universale Leid- 
haftigkeit der Existenz. Doch werden diese Sachverhalte im Aufmerken bloß fest- 
gestellt. Das Aufmerken, das die drei Grundtatsachen der Unbeständigkeit, Sub- 
stanzlosigkeit und Leidhaftigkeit des Seins offenbar macht, heißt das •rechte Auf- 
merken" (samma sati). Es schlägt die rechte Richtung zur Weisheit ein und befindet 
sich auf dem •einzigen Weg" (ekäyano magga) zur Befreiung. 

Das zweite Mittel auf dem Theraväda-Weg, die Beruhigung (samatha) bezweckt 
und bewirkt ebenfalls in erster Linie geistige Konzentration. Aber während das 
Aufmerken eine schlichte Bewußtseinsfunktion darstellt und sich für gewöhnlich im 
Rahmen des normalen psychischen Lebens hält, werden in den Übungen der Beruhi- 
gung methodisch höhere Bewußtseinszustände entwickelt. Das Vishuddhimagga gibt 
eine ausführliche Beschreibung dieser Übungen, angefangen von der Kasina-Übung, 
bei der durch die Fixierung eines visuellen Gegenstandes (beim Erdkasina eines die 
Erdscheibe darstellenden begrenzten Tellers oder Siebes) ein Phantasiebild hervor- 
gebracht wird, in dessen Anschauen sich der Geist sammelt. Wir können die vor- 
genommenen Beruhigungsübungen und durch sie erlangten Bewußtseinszustände 
nicht im einzelnen schildern. Am wichtigsten sind die vier ekstatischen Versenkun- 
gen (jhana), die einen Höhepunkt des mystischen Theraväda-Weges darstellen. 
Insofern in diesen Versenkungen die Außenwelt völlig erlischt und auch die psychi- 
schen Tätigkeiten, insbesondere die Denktätigkeiten verstummen, führen die eksta- 
tischen Erlebnisse in die nächste Nähe der endgültigen Befreiung. Doch ist festzu- 
halten, daß die Ekstase als solche ein Konzentrationszustand und von Einsicht und 
Wissen verschieden ist. Der Ekstatiker hat die Oberfläche des menschlichen Bewußt- 
seins durchstoßen und erfreut sich einer von keinen Außen ob jekten gestörten Inner- 
lichkeit, aber die Ekstase vermittelt ihm kein Wissen. 

Einsicht (vipassanä) und Wissen (pannä) sind miteinander verbunden. Als vor- 
züglicher Gegenstand der Einsicht wurden im vorigen die drei Charakteristika der 



Buddhistische Meditation und Christentum 37 

Existenz, nämlich Unbeständigkeit, Nicht-Ich und Leidhaftigkeit bezeichnet. Diese 
werden in allen Erscheinungen wahrgenommen und als das Wesen der Existenz 
begriffen. Von gleicher Art ist das Wissen, das nach der Erklärung Buddhaghosas 
•das Durchdringen der Eigennatur der Dinge zum Merkmal hat". •Das Wissen ist 
die mit einem karmisch heilsamen Bewußtseinsmoment verbundene Einsicht-Er- 
kenntnis (vipassanä-näna)" (Visuddhimagga). Im Wissen wird die endgültige Be- 
freiung erlangt. Doch tritt in den buddhistischen Texten bei der Erklärung des 
Wissens oder der Weisheit das rationale Element in den Vordergrund, während 
die Nirväna-Befreiung als ein mystischer Zustand erscheint. Die eigentümliche 
Mischung von Rationalität und Mystik ist vielleicht das bezeichnendste Merkmal 
und erstaunlichste Paradox des Theraväda-Buddhismus. 

Der Erleuchtungsweg des Zen 

Der Erleuchtungsweg des Zen ist von der Theraväda-Meditation ebenso verschie- 
den wie der Buddhismus der Großen Überfahrt vom Buddhismus der Kleinen Über- 
fahrt. Das Theraväda wanderte von Indien nach Ceylon und Hinterindien (Burma, 
Thailand, Kambodscha und Laos), während das ebenfalls ursprünglich in Indien 
entstandene Mahäyäna seine Ausprägung in Fernasien, vorab in China und Japan, 
erfuhr. Dem weltzugewandten chinesischen Geist liegen Existenzanalyse und reflexe 
Zerlegung physischer und psychischer Prozesse fern. Das Geistesauge des chinesi- 
schen Buddhisten öffnete sich der kosmischen Einheitsschau. Das ganze All ist vom 
absoluten Geist durchweht. Dieser heißt bei den Zen-Jüngern die Buddha-Natur 
und gleicht, wie oft bemerkt worden ist, aufs Haar dem •Weg" (Tao) des chine- 
sischen Taoismus. So hat sich das Absolute, das in der altindischen Spekulation 
Brahma oder Ätman hieß und vom Buddha so nachdrücklich verworfen worden 
war, in anderem Gewand wieder einen Eingang in den Buddhismus verschafft. Die 
Zen-Lehre bleibt dem von der Überlieferung geheiligten Wort vom Nicht-Ich 
(anätman) treu, aber das Nicht-Ich wird in einer Art von •Theologia negativa" als 
ein Absolutes begriffen. Der erleuchtete Zen-Meister nennt das von ihm in der 
plötzlichen Erfahrung Begriffene ebensowohl Buddha-Natur als auch Nicht- 
Buddha-Natur, ja in dialektischer Übersteigerung mag er es auch Über-Nicht- 
Buddha-Natur heißen. Die Sprache, der sich die Zen-Meditation zum Ausdruck ihrer 
letzten metaphysischen Einsichten bedient, ist von der Spekulation des Mahäyäna 
geprägt. 

Die beiden Hauptübungen des Zen1, nämlich die Meditation im Hocksitz (Zazen) 
und die Koan-Übung, sind auf die Erleuchtungserfahrung (jap. satori) ausgerichtet. 
Beide sind zielstrebige und wirksame, verhältnismäßig einfache gradlinige Übun- 
gen, die aber vom Übenden eine beträchtliche Anstrengung fordern. Beim Zazen ist, 
wie der Name besagt, das Sitzen im Hocksitz die Grundlage von allem. Der Übende 
hockt an seinem Platz in der Zen-Halle möglichst in der vollkommenen Gestalt des 
ganzen Verschränkungssitzes: die Beine ineinandergekreuzt, den Körper kerzen- 
gerade emporgereckt, den Kopf ein wenig nach vorn geneigt, aber aufrecht in gera- 

1 Vgl. die Aufsätze des Vf.'s in dieser Ztsdir. 26 (1953), 206ff.; 27 (1954), 117 ff.; ferner 
sein Buch •Zen. Geschichte und Gestalt" (Sammlung Dalp), Bern (1959). 



38 Heinrich Dumoulin 

der Linie mit dem Körper, die Hände ineinandergelegt und die beiden Daumen 
gegeneinandergestützt. So hockt der Zen-Jünger während der sieben- oder zehn- 
tägigen besonderen Übungszeit des sogenannten Sesshin (unseren Exerzitien ver- 
gleichlich) täglich wenigstens acht, besser noch mehr Stunden. Er beginnt die Übung, 
nachdem er vorher den Körper durch mehrmaliges leichtes Hin- und Herschaukeln 
in die Ruhelage gebracht hat, mit einer Atemübung. Dann gibt er sich ganz dem 
Zen-Sitzen hin. Was denkt er nun, worüber betrachtet er?, fragt hier der Euro- 
päer. Der japanische Zen-Meister Dogen erklärte dies seinen Jüngern durch das 
folgende Zwiegespräch, das in einer alten chinesischen Zen-Chronik aufgezeichnet 
ist: 

•Einst fragte ein Mönch den Meister Yao-shan: ,Was denkt man beim 
Hocken?' Yao-shan erwiderte: ,Man denkt das Nicht-Denken.' Darauf der 
Mönch: ,Wie denkt man das Nicht-Denken?' • ,Durch Ober-Denken.'" 

Soviel ist klar: die psychischen Bewußtseinstätigkeiten des Denkens, Vorstellens 
und Wünschens müssen zur Ruhe gebracht werden. Dazu hilft das Atemzählen zu 
Beginn der Übung. Schläfriges Dahindösen ist zu vermeiden. Um nötigenfalls Schlä- 
frige zu ermuntern, geht beständig ein Bonze mit einem Stock durch die Zen-Halle. 
Der Geist befindet sich beim Zazen in einem Zustand heller Wachheit, doch sind die 
bewußten Denkprozesse abgestellt. Der deutsche Jesuitenpater H. M. Enomiya- 
Lassalle2 weiß aus eigener Erfahrung zu berichten, daß die Körperhaltung des Hock- 
sitzes die gewünschte geistige Verfassung erleichtert. Ja er glaubt, •daß erst durch 
diese körperliche Haltung die ,Entleerung' des Geistes möglich wird" (S. 16, 17). P. 
Enomiya-Lassalle bemerkt in seiner schlichten, vertrauenswürdigen Art: •Es ist 
nicht einfach, die Verstandestätigkeit abzustellen. Aber man kann sich darum bemü- 
hen. Man kann auch erreichen, daß man an keinem Gedanken hängenbleibt und 
erst recht nicht an einem Gefühl, das etwa aufkommt. Wir mußten vor allem alle 
Gedanken, die das eigene Ich betreffen, ausschalten" (S. 15). Die urbuddhistische 
Lehre vom Nicht-Ich wird hier nicht metaphysisch verstanden, sondern ist bezeich- 
nenderweise ins Psychologische und Ethische gewandt. 

Wie aus dem Vorigen hervorgeht, ist das Zazen im wesentlichen eine Konzen- 
trationsübung. Durch das langdauernde Sitzen in der Hockstellung und die unab- 
lässige Bemühung um Beruhigung und Entleerung des Geistes wird jener völlig 
gesammelte Geisteszustand gefördert, der dem Erleuchtungserlebnis vorangeht. 
Vielfach verbindet man mit dem Zen-Sitzen die Beschäftigung mit dem Koan, eine 
andere hochwertige Konzentrationsübung. Alle Aufmerksamkeit wird dabei auf 
einen Punkt gesammelt, nämlich auf das zur Lösung gestellte, rational unlösliche 
Paradox des Koans. •Wenn jemand beide Hände zusammenschlägt, entsteht ein 
Ton. Horch auf den Ton der einen Hand!" Der japanische Zen-Meister Hakuin 
(1685•1768), der dieses berühmte Koan ersonnen hat, führte damit zahlreiche Jün- 
ger zur vollkommenen Erleuchtung. Alles kommt darauf an, daß der Übende die 
Köan-Aufgabe ernst nimmt und sich mit Einsatz all seiner Kräfte um die Lösung 
bemüht. Keinen Augenblick darf er im heißen Bemühen erschlaffen. Er muß den 
Bogen aufs äußerste anspannen und immer wieder anspannen, bis er springt • und 
die Erleuchtung aufblitzt. 

8 H. M. Enomiya-Lassalle, Zen. Weg zur Erleuchtung. Wien (1960). 



Buddhistische Meditation und Christentum 39 

Also wird die Erleuchtungserfahrung aus einem Zustand höchster Sammlung 
geboren.' Die Erfahrung selbst ist, wie alle Zen-Meister einstimmig bezeugen, 
unaussprechlich. Jeder Versuch, das Erlebte in Worten auszudrücken, ist von vorne- 
herein zum Scheitern verurteilt. Man muß diesen Sachverhalt klar haben, wenn man 
gelegentliche Äußerungen über die Erleuchtung prüft. Bei den Zen-Meistern, deren 
Weltanschauung von der kosmotheistischen Metaphysik des Mahäyäna geprägt ist, 
wird die Erleuchtung vorwiegend kosmisch verstanden. Sie erleben in der Erleuch- 
tung ihre Einheit mit dem All und die Alleinheit der Wirklichkeit. Dieses Erlebnis 
erfüllt sie mit überwältigender Freude. Wir werden auf die Bedeutung der Zen- 
Erleuchtung noch einmal zurückkommen, wenn wir vom Ziel der buddhistischen 
Meditation im Vergleich zum christlichen Endziel handeln. 

Das meditative Anrufen des Buddha-Namens Amida 

Als dritte_ Hauptform buddhistischer Meditation möchte ich das gläubige Anrufen 
des Buddha-Namens Amida nennen. Dieses ist für uns von besonderem Interesse, 
weil keine andere buddhistische Religionsübung dem Christentum so nahe gekom- 
men ist wie die Amida-Frömmigkeit. Die geschichtlichen Wurzeln des Amidismus sind 
noch nicht mit Sicherheit aufgedeckt. Aber wenn auch eine ursächliche Verknüpfung 
mit der monotheistisch inspirierten indischen Bhakti-Frömmigkeit bis heute nicht nach- 
weisbar ist, so liegt doch die Strukturähnlichkeit der beiden Religionsformen offen- 
sichtlich zu Tage. Der Buddha Amida, eine Hauptgestalt des mit zahllosen Buddhas 
und Bodhisattvas bevölkerten Mahäyäna-Pantheons, steht im Bewußtsein seiner 
Gläubigen in weltüberlegener, einzigartiger Größe. Er ist nicht der Schöpfer des 
Weltalls, aber der barmherzige Heilbringer, der allen Guten in seinem westlichen 
Paradies überreichen Lohn spendet. 

Der Glaube an Amida, den Buddha der Weisheit und des großen Erbarmens, hat 
in Ostasien die weiteste Verbreitung gefunden, und wir dürfen annehmen, daß ihm 
im göttlichen Heilsplan, der alle Menschen umfaßt, eine hervorragende Rolle eignet. 
Auch heute noch wird der Amida-Kult von vielen buddhistischen Frommen eifrig 
gepflegt. Seine religiöse Werthaftigkeit ist oft von christlichen Theologen und Mis- 
sionaren anerkannt worden. 

Man hat die Amida-Religion als •Buddhismus des Glaubens" dem •Buddhismus 
der Meditation", als dessen hervorragendster Vertreter das Zen gilt, gegenüber- 
gestellt, weil die dem Gottglauben nahe Andachtshaltung der Amida-Frommen sich 
scharf von der monistischen Weltanschauung der Zenisten abhebt3. Doch ist die 
Gegenüberstellung nur teilweise zutreffend. Auch der Amidismus ist in seinem 
letzten Grunde mit der monistischen Philosophie des Mahäyäna verbunden. Und 
anderseits kennt auch das Zen gläubige Devotion, die sich vorzüglich dem Buddha 
Shäkyamuni und dem vielfach weiblich vorgestellten Bodhisattva Avalokiteshavara 
(chin. Kuan-yin, jap. Kannon) zuwendet. Wenn wir überdies noch unser Augenmerk 
auf die Amida-Meditation richten, wie wir dies entsprechend unserer Zielsetzung 
im folgenden zu tun beabsichtigen, so kommen wir zu dem Ergebnis, daß Meditation 
und Devotion zwar nicht in gleicher Stärke, aber doch irgendwie alle Formen des 

s Vgl. J.-A.   C u 11 a t,   •<Buddhismus des Glaubens> und Mysterium Fidei", in dieser 
Ztschr. 32 (1959), 354 f. 



40 Heinrich Dumoulin 

Mahäyäna-Buddhismus durchziehen. Mit einer geringen Einschränkung, die ich 
hier nicht präzisieren kann, gilt dieses sogar vom Hinayäna- oder Theraväda-Bud- 
dhismus. 

Wer sich mit der Amida-Religion befaßt, wird zuerst auf das Moment der Devo- 
tion, auf die Haltung eines sehr lebendigen Glaubens und vertrauensvoller Hingabe 
stoßen. Die großen religiösen Männer des Amidismus sowohl in China als besonders 
auch in Japan zeichnen sich durch eine stark gefühlsbetonte, manchmal geradezu 
glühende Andacht aus. Das meditative Element tritt zurück, aber es fehlt nicht. Im 
chinesischen Buddhismus entwickelten sich früh Beziehungen zwischen Amida-Fröm- 
migkeit und Zen. Man erkannte die psychologische Verwandtschaft zwischen der 
religiösen Hauptübung des Amidismus, nämlich dem vertrauensvollen Anrufen des 
Buddha-Namens Amida (jap. Nembutsu) und dem Koan im Zen. Auch das Nem- 
butsu, das gewiß zuerst und vor allem eine Devotionsäußerung ist, kann als Konzen- 
trationsübung aufgefaßt und vollzogen werden. 

Die beständige Wiederholung der gleichen Gebetsformel im murmelnden Sington 
ist der inneren Sammlung zuträglich. Durch Hinlenkung aller Aufmerksamkeit auf 
die Rezitation werden äußere Sinneseindrücke ausgeschaltet, zugleich konzentriert 
sich der Geist auf den einen Punkt, nämlich den Buddha Amida, dessen Bild über- 
dies noch in visueller Vorstellung fixiert werden kann. So rückt das Nembutsu als 
Konzentrationsübung in die Nähe des Koan. Es kann deshalb nicht verwundern, daß 
sich in China mancherlei Verbindungsfäden zwischen Amida-Buddhismus und Zen 
gesponnen haben. Zen-Jünger widmeten sich dem Nembutsu, um auf diesem •leich- 
ten" Wege die Erleuchtung zu erlangen. Die Reaktion der Zen-Meister auf diese 
Entwicklung ist interessant. Auch ausgesprochene Gegner der Amida-Frömmigkeit 
anerkannten die Möglichkeit der Erlangung der Erleuchtung durch das Nembutsu. 
Die Erleuchtungserfahrung, mag sie nun durch Nembutsu oder Koan erlangt wer- 
den, legen sie völlig gleich aus, nämlich im Sinne der mahayanistischen Philosophie 
als Realisierung der Buddha-Natur im Kosmos und im Selbst. Das Nembutsu wird 
um so höher geschätzt, je intensivere Konzentrationszustände dadurch erzielt wer- 
den. Freilich ist es nach Auffassung der Zen-Meister niemals dem Koan ebenbürtig. 
Der japanische Meister Hakuin meint, es seien immer nur wenige, die durch Nem- 
butsu eine echte Erleuchtung erreichten. Dagegen ist die Wirkkraft des Koan nach 
seiner Ansicht ganz unvergleichlich, der vom Koan entzündete Erleuchtungsblitz 
dringt wie ein scharfes Schwert bis auf den Geistesgrund. 

Wir können in dem bedeutsamen und gewiß nicht zufälligen Umstand, daß die 
Hauptübung des Amidismus, wenn sie intensiv vollzogen wird, einen ausgesprochen 
meditativen Charakter aufweist, wohl eine Auswirkung der östlichen Neigung zur 
Meditation erkennen. An und für sich rechnet der Amida-Fromme seiner religiösen 
Eigenart gemäß zum Typ des andächtig Gläubigen. In der Überzeugung, das Heil 
nicht aus eigener Kraft erwirken zu können, stützt er sich vertrauensvoll auf die 
Gnade des Buddha. Ja seine Frömmigkeit zeigt, wenn sie in Akten des Glaubens, 
der Hingabe, des Vertrauens oder auch des Dankens und Lobens um die Gestalt des 
Buddha kreist, eine personale Note. Seine ganze Frömmigkeit faßt der Amida- 
Jünger in der einen, beständig wiederholten Anrufung des Buddha-Namens zusam- 
men. Aber eben diese Anrufung läßt ihn, wenn er sich ihr mit aller Kraft und einer 



Buddhistisdie Meditation und Christentum 41 

heiligen Ausschließlichkeit hingibt, tief in die Meditation hineinkommen. In der 
Meditation erfährt er die aller Mystik eigene verinnernde Tendenz, die auf Ver- 
einigung hinzielt. In den Chroniken der Amida-Sekten ist öfters von strahlenden 
Lichtvisionen Buddhas die Rede. Amida steigt sichtbar in leuchtender Gestalt von 
seinem Himmel herab, neigt sich gnädiglich dem vertrauenden Jünger und erfüllt 
sein Herz mit unaussprechlicher Seligkeit. Aber der in der meditativen Übung fort- 
geschrittene Fromme findet den Buddha Amida und das Reine Land mehr und mehr 
im eigenen Herzen. Die Meditation bewirkt in fortschreitender Verinnerung eine 
Verlagerung der Intention von der Transzendenz in die Immanenz. War das Ziel 
der Amida-Frömmigkeit zunächst die Gnade des Buddha, so liegt in der Meditation 
das Hauptgewicht auf der Vereinigung. Wenn diese Erfahrung in den Begriffen der 
Mahäyäna-Philosophie ausgedrückt wird, so unterscheidet sie sich kaum mehr von 
der Erleuchtung des Zen. Ohne die sichere Führung durch die Offenbarung endet 
der mystische Weg des Menschen fast notwendig im Pantheismus. Der starke Ein- 
gottglaube des Islam muß ja als Frucht der christlichen Offenbarung angesehen 

werden. 

II. 

Die buddhistische Meditation in christlicher Sicht 

Ich möchte im folgenden nicht die buddhistische und christliche Meditation mit- 
einander vergleichen, sondern versuchen, die buddhistische Meditation christlich zu 
sehen und zu werten, also eine Unterscheidung von natürlich Werthaftem und Frag- 
würdigem nach christlichen Maßstäben vorzunehmen. Dabei möchte ich drei Gesichts- 
punkte ins Auge fassen, nämlich die Technik, den Geist und das Ziel der buddhisti- 
schen Meditation. 

Die Technik 

Die Technik der östlichen Meditation ist besonders dank der neuen Psychologie 
im Westen zu hohem Ansehen gelangt. Die buddhistische Meditation insbesondere 
bietet sich dem modernen Menschen in seiner geistigen Verlorenheit als eine Art 
psychischer Therapeutik an, die zugleich die willkommene Rolle eines Religions- 
ersatzes übernimmt. Wie Ertrinkende nach dem Rettungsseil greifen Schiffbrüchige 
nach diesem, wie sie glauben, leichten Heilsweg ohne Gott. Die buddhistischen 
Autoren kennen diese Situation und tragen ihr Rechnung. Der deutsche Buddha- 
mönch Nyanaponika, der im Forest Hermitage bei Kandy in Ceylon lebt, empfiehlt 
die Meditation des Theraväda als •eine wahre Erleuchtungslehre" •für alle, oder 
wenigstens für jenen großen, beständig wachsenden Teil der Menschheit, der für 
religiöse oder pseudoreligiöse Beruhigungsmittel nicht mehr ansprechbar ist...". 
Man sucht solchen Menschen auch durch Vereinfachung der Meditationsmethoden 
und Angleichung an die naturwissenschaftliche Denkart entgegenzukommen. 

Der gläubige Christ befindet sich nicht in einer solchen Lage der Hoffnungslosig- 
keit. Er hat in seiner Weltanschauung einen sicheren Halt, der auch den Anstürmen 
des modernen Unglaubens standhält. Die psychotherapeutischen Nebenwirkungen 
der Meditation sind für ihn von untergeordneter Bedeutung, wie diese auch für den 
wahren Buddhisten niemals der Hauptzweck seiner meditativen Übungen sind. Es 



42 Heinrich Dumoulin 

handelt sich vielmehr darum, durch die Meditation eine echte seelische Bereicherung 
zu erlangen. Auch die hochentwickelte psychische Meditationstechnik des Ostens kann 
nur insoweit als werthaftig angesehen werden, als sie auf wahren anthropologischen 
Einsichten beruht und die geistige Lebensführung des Menschen positiv beeinflußt. 

Nun gewinnt in unseren Tagen die Überzeugung beständig an Raum, daß in der 
östlichen und besonders auch in der buddhistischen Meditation wichtige Erkennt- 
nisse und Erfahrungen der Menschheit inkorporiert sind. Die innige Wechselbezie- 
hung zwischen Leib und Seele ist gewiß auch dem Abendland bekannt. Thomas von 
Aquin hat das aristotelische Erbe im Wort von der •anima forma corporis" klassisch 
formuliert. Doch ist der so herrlich ausgesprochene Sachverhalt im Westen kaum 
völlig ausgeschöpft und nie ganz ins Leben überführt worden. Jene denkbar innige 
geheimnisvolle Beziehung zwischen Seele und Leib blieb vielfach eine bloße Schul- 
weisheit, die in der religiösen Übung nur bruchstückweise realisiert wurde. Gnosti- 
sche Tendenzen trugen zur Verdunkelung des richtig Erkannten bei. Unter diesen 
Umständen ist die Begegnung mit der östlichen Meditation für die christliche Spiri- 
tualität bedeutungsvoll. Dies wird auch mehr und mehr erkannt. •Yoga für Chri- 
sten", •Zen für Christen" ist heute keine ausgefallene Sonderbarkeit mehr, sondern 
wird von ernsten Männern als echte Möglichkeit bedacht und geübt. Dabei handelt 
es sich zunächst vorwiegend um die Übernahme der östlichen Meditationstechnik. 
Stille und Geisteskonzentration sind ja die Vorbedingung aller religiösen Seelen- 
kultur. Und es liegt offensichtlich zu Tage, daß der kontemplative Osten auf diesem 
Gebiet Wesentliches geleistet hat. Man kann nur wünschen, daß es geistlichen Män- 
nern gelingt, in ausdauerndem vorsichtigem Bemühen den Weizen von der Spreu 
zu sondern und die wahren Schätze der östlichen Meditation gläubigen Christen 
zugänglich zu machen. 

Allerdings darf nicht verheimlicht werden, daß die östliche Meditationstechnik 
auch Gefahren birgt. Sicher sind nicht alle Menschen (auch nicht in Asien) in glei- 
cher Weise für diese Art von Konzentrationsübung psychisch und körperlich dispo- 
niert. Die verhältnismäßig leichten Anfangsübungen mögen von ungefähr allen 
ohne Gefahr vorgenommen werden. (Übrigens können sie schon recht viel zur Har- 
monisierung des Innenlebens helfen.) 

Die Übungen, die unmittelbar auf ein Erleuchtungserlebnis hinzielen, erfordern 
eine seelische Gewaltanstrengung, die schaden kann. Niemand sollte ohne ver- 
trauenswürdige Führung solche Übungen unternehmen. Wer auf eigene Faust 
voranginge, könnte in den •Teufelsbereichen" (so werden die Irrungen und Illusio- 
nen im Zen genannt) leicht Schaden nehmen. Immer sollte man sich von hypnoti- 
schen Zuständen hüten. Solche Zustände zerstören das Gleichgewicht des normalen 
Seelenlebens und verhelfen nicht zu einer echten Wirklichkeitserfahrung. 

Schließlich bleibt noch die Problematik der Technik als solcher zu bedenken. 
Psychische Technik ist ihrer Natur nach weder wahr noch falsch. Sie kann auf wah- 
ren Voraussetzungen beruhen und dann seelisch nützlich sein. Niemals kann sie aus 
eigener Kraft allein dem Menschen das vollkommene Heil schenken. Als Christen 
können wir nie den Mittelcharakter der technischen Meditationsübungen vergessen. 
Die buddhistische Haltung ist in dieser Hinsicht nicht eindeutig klar. Nur zu gern 
verwechselt sie Mittel und Ziel und überschätzt und überfordert das Mittel. Der 



Buddhistische Meditation und Christentum 43 

Buddhismus, der in seiner Lehre keine überweltliche Macht anerkennt und den Men- 
schen auf die innerweltlichen Kräfte verweist, gerät hier leicht in die falsche Position, 
die sich dann auch praktisch ungünstig auswirkt. Wir werden auf diese Frage der 
letzten Wertung am Schluß noch einmal zurückkommen. Es mag genügen zu sagen, 
daß es auch im Buddhismus einen Überstieg auf ein transzendentes Ziel hin gibt, 
sicher und deutlich im Buddhismus der Großen Überfahrt, aber wahrscheinlich auch 

im Buddhismus der Kleinen Überfahrt. 

Der Geist 

Über die Technik der östlichen Meditation ist viel geschrieben worden, weniger 
über ihren Geist. Und doch wird die Meditation nur aus dem Geiste geboren, und 
sie erzeugt immer wieder aufs neue den Geist. Wer je in eine lebendige Berührung 
mit der buddhistischen Meditation kam, muß auch etwas von ihrem Geist verspürt 
haben. Und wie von selbst klärten sich ihm dabei heißumstrittene Fragen, wie bei- 
spielsweise, ob der Buddhismus eine Religion sei oder nicht, ob er eine ethische 
Lebenshaltung vermittle und ähnliche. 

Der Geist der Meditation ist immer zuerst ein Geist der Stille und des Schwei- 
gens. Darüber ist schon viel gesagt worden, und wir wollen auf diesen Punkt nicht 
weiter eingehen, um nicht schließlich auch noch das Schweigen zu zerreden. Beim 
Eintritt ins Zen-Kloster werden dem Novizen drei Worte eingeprägt: Losschälung, 
Selbstlosigkeit, Schenken. Geübt und gelebt machen diese drei Worte den authen- 
tischen Geist aller echten Meditation aus. Wer auf dem Weg ins Innere voranschrei- 
ten will, muß die äußeren Dinge hinter sich lassen. Er darf an keinem Erdengut 
haften und am allerwenigsten am eigenen Ich. Und diese Gesinnung muß er täglich 
in der konkreten Lebensführung verwirklichen. Auch die Buddhisten haben ein 
Armutsideal, das in der Begierdelosigkeit gründet und beim morgendlichen Bettel- 
gang eindrucksvoll in die Sichtbarkeit tritt. In Japan ist diese mönchische Übung 
fast ganz aus dem Stadtbild verschwunden und wird nur noch in wenigen Zen- 
Klöstern gepflegt, aber in den Theraväda-Ländern sieht man auch in den Groß- 
städten früh am Morgen die Mönche einzeln oder in kleinen Gruppen, die Almosen- 
schale vom gelben Gewand verdeckt, von Haus zu Haus wandern, um ihre Lebens- 
durft für den Tag einzusammeln. Schweigend empfangen sie die Gabe; nicht der 
empfangende Mönch, sondern der schenkende Laie verneigt sich ehrfürchtig. Der 
Mönch stellt ihm den Buddha dar, dem er für die Gelegenheit zur guten, verdienst- 
vollen Tat dankt. Sicher besteht eine Beziehung zwischen Bettelgang und Medita- 
tion. Wo die Meditation nicht mehr geübt wird, kann man beobachten, wie der 
Bettelgang zur bloßen Gewohnheit erstarrt. Die Seele des Bettelgangs ist in der 
Meditation, und beide bezeugen den Primat des Geistes. 

Bei meditativen buddhistischen Mönchen bestätigt sich die Beobachtung, die wir 
bei allen wahrhaft geistlichen Männern machen können, daß in dem Maße, wie sie 
auf alle Dinge verzichten, das Nicht-Haben dem Haben vorziehen und das eigene 
Ich vergessen, sie für alle Mitmenschen offen und hilfreich, freigebig und gütig wer- 
den. Das Wohlwollen für alle Lebewesen wächst ihnen in der Meditation. 

Der Geist der Meditation ist wichtiger als ihre Technik. Wenn die westlichen 
Menschen im Verlangen nach neuen Wegen der Innerlichkeit oder nach Mitteln zur 



44 Heinrich Dumoulin 

seelischen Gesundung sich bloß um die im Osten erprobten Techniken bemühen, so 
werden sie niemals zum Ziele gelangen. Bei der Hinwendung zum östlichen Geist 
aber können sie, wenn sie noch in der abendländischen Tradition verwurzeln, die 
Entdeckung machen, daß der authentische Meditationsgeist nirgendwo herrlicher 
verwirklicht ist als im Christentum. Auch nach zweitausend Jahren lebt das Chri- 
stentum innerlich aus der Bergpredigt. Muß es uns nicht beschämen, wenn östliche 
Nichtchristen immer wieder mit aufrichtiger Begeisterung von der Bergpredigt spre- 
chen? In der Bergpredigt finden sie das ausgesprochen, was sie innerlich bewegt, in 
ihr erkennen sie das Idealbild der religiösen Haltung, die ihnen Bewunderung ein- 
flößt. Aus dieser Haltung heraus entstand im Abendland die christliche Meditation, 
die in einer schlechthin beispiellos glorreichen Geschichte Losschälung, Selbstlosig- 
keit und Schenken geübt hat. Wie es immer eine schlechte Apologetik ist, aus 
einem Katalog von Menschlichkeit und Verirrungen ein Argument gegen eine Reli- 
gion zu formen, so ist umgekehrt auch die Vergleichung von sittlichen Hochleistun- 
gen wenig angebracht. Hinzu kommt, daß mit Christus durch die göttliche Gnade 
eine neue Dimension der Heiligkeit in diese Welt gekommen ist. Aber diese Tat- 
sache sollte unseren Blick'nicht für die echten Werte in den östlichen Religionen, 
insbesondere für die Hochwertigkeit des meditativen Geistes trüben. Es ist ja doch 
dieser Geist der Losschälung, der Selbstlosigkeit und des Schenkens, der zugleich mit 
dem Primat des Spirituellen bewußt oder unbewußt auch den Primat der Ewigen 
Liebe verkündet. 

Das Ziel 

Westliche Menschen, die sich der östlichen Meditation widmen, bezwecken oft 
weniger ein religiöses Ziel als einen geistig-seelischen Nutzen im natürlichen 
Bereich. Sie sehen in der Meditation ein vorzügliches Mittel der Beruhigung und 
Konzentration, eine Art von Psychotherapie, die im besten Falle auch ein religiöses 
Bedürfnis befriedigt. Wenn die Meditation aus solcher Absicht vorgenommen wird, 
bleibt sie naturgemäß im Technischen stecken und ist sittlich-religiös indifferent. 

Allerdings ist die buddhistische Meditation ursprünglich und ihrem Wesen nach 
anders gemeint, auch wenn heutzutage Buddhisten sich manchmal nur allzu leicht 
der modernen Denkart fügen. Die Meditation ist im Buddhismus ein religiöses 
Anliegen. Obwohl der meditative Weg, insbesondere die Beschreibung der Konzen- 
trationsübungen im buddhistischen Schrifttum einen breiten Raum einnehmen, so ist 
doch der Weg um des Zieles willen da, das dem Übenden als ein Gegenstand seines 
Glaubens und Hoffens vorschwebt und seinen Eifer anspornt. In allen Formen der 
buddhistischen Meditation wird das Ziel in religiösen Termini ausgedrückt. Das 
Nirväna, das der Buddha verspricht und das der Theraväda-Mönch in der Meditation 
zu realisieren unternimmt, ist der Zustand endgültiger Befreiung, ein absoluter Zu- 
stand, der mit menschlichen Worten nicht beschrieben werden kann, aber in buddhi- 
stischen Texten als unsagbares Glück gepriesen wird. Der Meditationsweg des The- 
raväda führt hinan bis zum Wissen, das den Menschen vom Leiden der Vergäng- 
lichkeit befreit. Diese Befreiung ist gleich dem Nirväna, so erklären die buddhisti- 
schen Schriften. Wie sehr man weitere Aufhellung wünschen mag • hier endet der 
Buddhismus des Palikanons. 



Buddhistische Meditation und Christentum 45 

Auch beim Zen suchen wir vergebens nach einer befriedigenden Auskunft darüber, 
was das Meditationsziel, nämlich das Satori der Zen-Erleuchtung, im letzten ist. 
Plötzlich ist die Erleuchtung da, vom Übenden nicht ausdrücklich gewünscht, aber 
doch im heroischen Einsatz vielleicht viele Jahre hindurch mit allen Herzensfasern 
erstrebt, ein Ereignis, das wie ein glückhafter Zufall hereinbricht und die gesamte 
menschliche Existenz mit strahlendem Licht überflutet und durchhellt. Während 
das Nirväna des Theraväda nur negativ ausgedrückt wird, bedeutet das ebenfalls 
unaussprechliche Satori des Zen das Erlebnis der Alleinheit. Alle Beschreibungen 
der Zen-Meister münden in die monistisch-kosmotheistische Mahäyäna-Metaphysik 
ein. 

Das Meditationsziel des Amidismus unterscheidet sich nicht wesentlich von dem 
des Zen. Bei der Formulierung des letzten Ziels tritt die Devotion zum Buddha 
Amida zurück, die personale Gestalt Amidas wird in die Allwirklichkeit des kos- 
mischen Buddhas zurückgenommen. Die schlichten Amida-Frommen sind sich wahr- 
scheinlich dieses Vorganges nicht deutlich bewußt. Doch ist die Alleinheit des Buddha 
für alle Buddhisten der •Großen Überfahrt" der nicht völlig klare Hintergrund 
ihrer Religiosität. 

Wir stoßen bei der Wertung des Zieles der buddhistischen Meditation notwendig 
auf den grundsätzlichen Mangel, der allen Zweigen der Buddha-Religion anhaftet. 
Weil im Buddhismus die klare Gotteserkenntnis fehlt, kommt auch die menschliche 
Persönlichkeit nicht voll zu ihrem Recht. Entweder bleibt das transzendente Ziel dun- 
kel und in der Negation, ein Nichts, das wie ein Höchstes Gut erstrebt wird, oder 
der Mensch zerrinnt in die Nichtigkeit, seine Persönlichkeit geht im unpersönlichen 
All unter. Echte Religion schwingt den Bogen vom Menschen zu Gott, weil Gott in 
der Schöpfung den Bogen zum Menschen schwang. Religion bedeutet eine polare 
Beziehung, in der beide Pole ihre Eigenständigkeit behalten: der transzendente Gott, 
die Ursache und das Ziel aller Wirklichkeit, und der in die Freiheit entlassene 
Mensch, der zu Gott hin existiert. Liegt doch alle Würde und das ganze Glück des 
Menschen darin, daß er gemäß dem Augustinuswort •capax Dei", •Gottes fähig" 
ist. Aber auch in der vollkommenen Vereinigung mit Gott bewahrt der Mensch das 
ihm von Gott geschenkte personale Eigensein. 

Als das Christentum in der griechisch-römischen Kulturwelt Fuß faßte und sich 
ihm die Aufgabe der Auseinandersetzung mit dem klassischen Heidentum stellte, 
haben die christlichen Apologeten die gleiche Beobachtung gemacht, die sich uns 
heute bei der Begegnung mit den östlichen Religionen aufdrängt. Laktanz hat sie 
ungefähr so formuliert: In den nichtchristlichen Religionen sind viele, ja wohl alle 
natürlichen religiösen Werte in irgendeiner Weise vorhanden, aber nur bruchstück- 
weise, niemals in vollkommener Harmonie. Werthaftes mischt sich mit Irrigem und 
Unzulänglichem. Die harte Rationalität des Theraväda-Buddhismus streift an das 
Nichts, der kühne Geistesschwung des Zen verliert sich im Grenzenlosen, und die 
innige personale Frömmigkeit des Amida-Glaubens blüht im Märchenland der 
Legende. Den Weisen dieser Welt ist verborgen, was der Herr den Kleinen geoffen- 
bart hat. Und keine klarere Erkenntnis gibt es und keine tiefere Liebe als die, 
welche spricht: •Unser Vater, der du im Himmel bist..." 




