Buddhistische Meditation und Christentum”

Von Heinrich Dumoulin SJ, Tokyo

Die nicht sehr zahlreichen, verhiltnismafig knappen Aussagen Romano Guardi-
nis iiber den Buddha kénnen in ihrer andeutenden, inhaltgefiillten Dichte noch viele
Generationen christlicher Menschen zu ernstem Nachdenken iiber den Sinn der
Buddha-Gestalt anregen; vor allem der Gedanke, den Guardini in Vortrigen und
Gesprichen 6fters ausgedriickt und in seinem Christus-Werk ,Der Herr“ folgender-
maflen gestaltet hat:

»Einen Einzigen gibt es, der den Gedanken eingeben kénnte, ihn in die
Néhe Jesu zu riicken: Buddha. Dieser Mann bildet ein grofics Geheimnis. Er
steht in einer erschreckenden, fast dibermenschlichen Freiheit, zugleich hat er
dabei eine Giite, mdchtig wie eine Weltkraft. Uielleicht wird der Buddha der
Letzte sein, mit dem das Christentum sich auseinanderzusetzen hat. (Das er
christlich bedeutet, hat noch keiner gesagt. Uielleicht hat Christus nicht nur einen
Oorliufer aus dem Alten Testament gehabt, Johannes, den letzten Propheten,
sondern auch einen aus dem Herzen der antiken Kultur, Sokrates, und einen
dritten, der das letzte Wort éstlich-religidser Erkenntnis und Uberwindung
gesprochen hat, Buddha. Er ist frei, seine Freiheit aber nicht die Christi. Ulel-
leicht bedeutet sie nur eine letzte, furchibar-ablosende Erkenntnis der Nichtig-
keit der gefallenen Welt” (Wrirzburg 1987, S. 410).

Aus diesem bedeutsamen Wort méchte ich zwei Gedanken herausheben, die fir
das Thema unseres Vortrages einstimmen konnen. Einmal klingt aus dem Wort
eine tiefe Ehrfurcht vor dem grofiten Weisen Asiens. Die religiose Bedeutung des
Buddha ist klar gesehen und wird anerkannt. Zugleich aber fithlt Guardini mit sei-
nem Gespiir fiir das Unterscheidende des Christentums den Widerstand des Buddha
gegen Christus. Von allen nichtchristlichen Weisen ist Buddha wahrscheinlich der-
jenige, der zuletzt und am schwersten iiberwunden wird, weil er in einer radikalen
Gegensitzlichkeit zu Christus steht.

Buddha hat etwas von seiner personlichen Gréfie der Religion mitgeben kénnen,
die nach ihm benannt ist. Der Buddhismus ist die bedeutsamste und geistigste aller
nichtchristlichen Religionen. Wenn heute die asiatischen Hochreligionen stark ins
Blickfeld der christlichen Welt eintreten und teilweise eine Erneuerung erleben, so
erheischt der Buddhismus am meisten unsere Beachtung. Und es wiare falsch, wenn
wir hauptsachlich negativ eingestellt, nur die Uberfithrung der buddhistischen Irr-
tumer und das missionarische Werk der Buddhistenbekehrung ins Auge fassen wiir-
den. Die uns aufgegebene Auseinandersetzung hat auch die christliche Sicht und Ein-
ordnung der positiven Werte der buddhistischen Religion zum Ziel. Vielleicht ist die
Begegnung mit der buddhistischen Meditation in besonderer Weise dazu berufen,
uns die Augen fiir die Werthaftigkeit des Buddhismus zu 6ffnen.

Der Buddhismus hat seit seinen ersten Anfingen in hervorragender Weise die
Meditation gepflegt. Manche Buddhologen sahen im Frithbuddhismus ausschlieflich

* Vortrag auf den Salzburger Hochschulwochen 1960.



Buddhistische Meditation und Christentum 33

die meditativ-mystische Bewegung und erklirten diesen rundweg fiir eine Art von
Yoga. Eine solche Beurteilung ist einseitig, aber es bleibt die Tatsache, dafd der
Buddhismus niemals rein theoretische Wahrheitserkenntnis ohne meditative Reali-
sierung fir vollwertig erachtet hat. Shikyamuni hat die Vier Heiligen Wahrheiten,
vom Leiden, von der Entstehung und Uberwindung des Leidens und vom Nirvana,
die den Kern seiner Verkiindigung ausmachen, in der Meditation erfahren. Von
seinen Jiingern wird er als der Erleuchtete verehrt, der als Erster den Weg gegan-
gen ist und das erldsende Wissen erlangt hat. Man kann dieses Wissen aus der
Erfahrung heraunslésen und als rationale Lehre betrachten, wie dies tatsachlich oft
geschehen ist, mit verschiedenem Erfolg, je nach dem Verstindnis der Begriffe der
inhaltschweren Viererformel. Aber stets blieb ein ungeklirter Rest. Die rationale
Erklirung kann der lebendigen Buddha-Religion nicht vollig gerecht werden. Dem
Buddhismus fehlt ohne die Realisierung in der Meditation gleichsam die Seele. Die
buddhistische Lehre lebt in der Meditation. Aber die Meditation kann sich, wie die
Geschichte zeigt, weitgehend von der Lehre freimachen, diese umgestalten oder neu
und vdllig anders verstehen.

Innerhalb des Buddhismus entwickelte sich eine Vielfalt verschiedener Lehren,
" die nur wenig Gemeinsames untereinander verbindet. Dennoch ist der Buddhismus
von Auflenstehenden immer als eine Religion angesehen worden. Und auch die An-
hinger der verschiedenen buddhistischen Verzweigungen, mochten sie einander auch
zeitweise aufs heftigste bekampfen, waren sich doch stets irgendwie ihrer Zusam-
mengehdrigkeit bewufit. Aufler der Berufung auf den gemeinsamen Stifter Shakya-
muni kann die in allen buddhistischen Gemeinschaften gepflegte Meditation als
stirkstes und wichtigstes Einheitsband betrachtet werden.

Allerdings hat auch die Meditation im Buddhismus verschiedene Formen an-
genommen. Da es unméglich ist, in einem Referat auch nur einen Uberblick iiber alle
im Buddhismus vorkommenden Meditationsarten zu geben, méchte ich mich darauf
beschrinken, drei heute noch geiibte und in sich wertvolle Hauptformen buddhisti-
scher Meditation einer genaueren Priifung zu unterziehen, nimlich die Meditation
im Theravida, d. h. die hinayanistische Meditation und die beiden mahayanistischen
Meditationsarten des Zen und des meditativen Anrufens des Buddhanamens Amida.
Ich werde zuerst diese drei Hauptformen buddhistischer Meditation erkliren, um
sie dann beziiglich ihrer Technik, ihres inneren Geistes und ihres letzten Zieles in
christlicher Sicht zu wiirdigen.

Trotz der in den letzten Jahren bedngstigend anwachsenden Literatur iiber den
Gegenstand ist die ostliche Geistigkeit dem Abendlinder immer noch sehr fremd,
und ich weif} nicht, ob es mir gelingen wird, Ihnen in dieser kurzen Stunde auch
nur einen annihernden Begriff davon zu geben, was buddhistische Meditation ist.
Der in der christlichen Tradition stehende Europider denkt bei Meditation an ein
betendes Nachdenken iiber religiose Wahrheiten. Die Wahrheit findet er vorziig-
lich im Gotteswort. Deshalb leitet er seine Meditation mit einer Schriftlesung oder
lectio divina ein. Wie alle typisch dstlichen Meditationen ist hingegen auch die
buddhistische Meditation in erster Linie eine Konzentrationsitbung. Der meditie-
rende Mensch sammelt sich in sich selbst, er geht den Weg nach innen. Er 148t sich



34 Heinrich Dumoulin

von dem geheimnisvollen Licht im eigenen Innern anziehen, in der Hoffnung, so die
Erlosung zu erlangen.
Doch wenden wir uns den buddhistischen Meditationsformen zu.

L
Hauptformen buddhistischer Meditation
Meditation im Theravdda

Wir wissen nicht genau, in welcher Weise der Buddha die Meditation geiibt hat.
Aber die ihm vertrauten altindischen Yoga-Praktiken, die den Ausgangspunkt sei-
ner aszetischen Ubung bildeten, haben ihn gewif} bis zum Ende seines mystischen
Weges begleitet. Freilich hat er die aszetischen Strengheiten des Yoga nach sechs-
jdhriger aufopfernder Ubung aufgegeben, weil er sich von deren Nutzlosigkeit iiber-
zeugt hatte. Doch blieb er den Grundlagen der indischen Meditationsiibung treu.
Wir miissen uns ihn in der entscheidenden Stunde seines Lebens aufrecht hockend
im Meditationssitz vorstellen mit dem Fingergestus der Meditation, ndmlich
ineinandergelegten Hinden und gegeneinandergestiitzten Daumen (dhydna mudrd).
So hat die Kunst die Buddhagestalt iiberliefert, so ist sie dem &stlichen Menschen
verehrungswiirdig und kostbar bis auf den heutigen Tag. Wie der Hocksitz gehort
die tiefe gleichmifig ruhige Atmung notwendig zum Buddha der Meditation und
Erleuchtung. Kein Ostlicher Mensch wird angesichts dieses Bildes abschitzig von
lebloser Passivitit sprechen. Vielmehr wird er im Buddha den Aunsdruck der Welt-
iiberwindung, der im Innern erfahrenen Weisheit und iiberirdischen Ruhe erblicken.
Daf dies der eigentliche Sinn der Meditation ist, bekundet iiberzeugend die friihe
buddhistische Kunst, in der der indische Genius sein Hochstes erreicht hat.

Wir handeln zuerst von der Meditation im Theravida- oder Hinayana-Buddhis-
mus. Der Terminus Hinayéne (= ,Kleines Fahrzeug“ oder ,Kleine Uberfahrt®)
wurde zuerst von den Mahayanisten angewandt, die fiir sich selbst die ,Grofle Uber-
fahrt“ in Anspruch nahmen. Wegen seines abschitzigen Beigeschmacks wird der
Ausdruck heute von den Buddhisten, die sich um die Einheit des Gesamtbuddhismus
bemiihen, vermieden und durch die ebenfalls frithe Bezeichnung Theravada (=
~Weg der Alten®) ersetzt. Wenn wir im folgenden von Theravida sprechen, ist der
als Hinay4na bekannte Zweig des Buddhismus gemeint. Uber die Entstehung und
Lehrunterschiede der beiden groflen Strémungen im Buddhismus Hinayina und
Mahayéana brauchen wir hier nicht zu handeln.

Das Lehrsystem des Theravada stiitzt sich auf den sogenannten Pali-Kanon, der
im ersten vorchristlichen Jahrhundert in Ceylon schriftlich niedergelegt wurde. Der
wichtigste Sutrentext iiber die Meditation ist das kurze Satipatthdna-Sutta, die Rede
des Buddha iiber die vier Grundlagen des Aufmerkens. Dem bedeutenden buddhi-
stischen Gelehrten Buddhagosa, einem zum Buddhismus bekehrten indischen Brah-
mahnen, der im 5. Jahrhundert n. Ch. nach Ceylon auswanderte, verdanken wir das
umfassendste Werk des Theravada uiber die Meditation Visuddhimagga oder ,Der
Weg zur Reinheit“.

Wie die mit vielen kategoralen Zahlenlisten belastete Lehre des Theravdda, so
leidet auch die Theravida-Meditation an einem Uberfluf von Einteilungen und



Buddhistische Meditation und Christentum 85

Abstufungen. Alle jene Listen von materiellen und psychischen Wirklichkeits-
elementen der Hinay4na-Philosophie sind als Bausteine eines vielgliedrigen Systems
irgendwie in die Meditation hineingenommen. Man kann nicht annehmen, daf in
den Tagen Shikyamunis und seiner Jiinger die Meditation ein so heillos kompli-
ziertes Gebilde war. Das Verlangen nach einer einfachen, wirksamen Methode, das
heute im Theravida vielfach zu bedeutenden Erleichterungen gefiihrt hat, diirfte
sich stets bei der Praxis mehr oder weniger Geltung verschafft haben. Wir kénnen
hier unmoglich alle Faktoren des Theravada-Weges einzeln anfiihren und bespre-
chen. Wir versuchen, uns dem Wesen der Theravida-Meditation zu nihern, indem
wir die drei Mittel untersuchen, die in Anwendung kommen, namlich das Auf-
merken (sati), die Beruhigung (samatha) und die Einsicht (vipassand). Durch diese
drei Haltungen wird in der Meditation das Ziel der endgiiltigen Befreiung erreicht.

Der Begriff des Aufmerkens (Pali: sati, Sanskrit: smrti) kommt als sicbtes Glied
im achtgliedrigen Pfad des Erlésungsweges vor und bezeichnet die Bewufitseins-
funktion des Gedichtnisses, aber wird auch auf die Gegenwart bezogen, dhnlich
wie die augustinische Erinnerung Gegenwartsgedenken ist. Das Aufmerken (das
englische Ubersetzungswort lantet ausdrucksvoller ,mindfullness) richtet sich auf
die je im Augenblick existierenden physischen und psychischen Vorgénge. Im Sati-
patthinasutta werden vier Gebiete, die nach der buddhistischen Philosophie die
gesamte Wirklichkeit umfassen, fiir das Aufmerken aufgezeigt, nimlich der Kérper,
die kérperlich bedingten Gefiihle oder Sinnescindriicke, die psychischen Bewufit-
seinszustinde und die geistigen Inhalte. Die Vorgidnge werden bei ihrem Entstehen
in ihrer konkreten Gegenstindlichkeit gemerkt, ohne Beimischung von Reflexion
oder Kommentar. Durch reflektives Denken verursachte Gedanken sind unliebsame
Zerstreuungen, konnen aber nach ihrem Entstchen wiederum gemerkt werden. Das
Aufmerken stellt rein sachlich die Prozesse und ihre Inhalte fest, registriert die
Phinomene, dhnlich wie der Physiker beim Experiment Erscheinungen und Wir-
kungen beobachtet. Die oft komplizierten physischen und psychischen Vorginge wer-
den sowohl als Ganzes als anch nach ihren Teilmomenten aufgefafit. So begniigt
man sich nicht damit, die vier Kérperhaltungen Gehen, Stehen, Sitzen und Liegen
anzumerken, sondern zerlegt in besonnener Bewufitheit jede dieser Haltungen in
ihre Teile; z. B.: Ich gehe, nidmlich ich hebe den rechten Fuf}, strecke den rechten Fufy
vorwirts, lasse den rechten Fufl sinken, berithre mit dem rechten Fufl den Boden,
stehe auf beiden Fiiflen, hebe den linken Fufl usw. Ein Kommentar gibt das folgende
Beispiel einer Bewuftseinsanalyse: Ich sehe eine Wunde am Arm und beobachte:
Der Arm ist ein Teil des Kdrpers, gehért also in die erste Gruppe der Gegenstinde
des Aufmerkens, namtich Kérper. Der Schmerz am Arm ist ein Gefiihl, gehort in die
zweite Gruppe Gefithle. Ich empfinde den Schmerz, darin wird zuerst der psychische
Zustand des Schmerzes gemerkt, der in die dritte Gruppe gehort, dann ferner das
Ich-BewuBtsein, ein geistiger Zustand, ndmlich die ,Ich-Illusion®, also von der Ich-
Hlusion irregeleiteter Geist. Der Arger iiber den Feind, der mich verwundete, den ich
vielleicht auch in meinem Bewufitsein vorfinde, wire ein anderer psychischer Be-
wufltseinszustand von negativer Karma-schaffender Art, nimlich des Hasses.

Die Ubung des Aufmerkens kann auf alle méglichen materiellen und psychischen
Erscheinungen gerichtet werden und zahlreiche Abwandlungen erfahren. Man wird



36 Heinrich Dumoulin

gewdhnlich mit den einfachen Korpervorgingen anfangen, etwa mit der Atmung
oder den vier Kérperhaltungen, und allmahlich schwierigere Prozesse in die registrie-
rende Beobachtung einbeziehen. Diese Ubung, das Kernstiick der Theravida-Medi-
tation, ist wesentlich eine Konzentrationsilbbung. Durch das Aufmerken wird die
Geisteskonzentration bewirkt, die die Grundlage von allem anderen ist. Das Auf-
merken kann ununterbrochen fortgesetzt und unbegrenzt auf alle Dinge bezogen
werden. Auch kann sich die Konzentration bis zu parapsychischen Hochstgraden
steigern.

Ferner bereitet das Aufmerken auf die entscheidende Einsicht vor, die die Weis-
heit vermittelt. In der Einsicht werden die drei buddhistischen Grundwahrheiten
von der Unbesténdigkeit aller Dinge (anicca), die Unsubstantialitit des Ichs (anattd)
und dem Leiden (dukkham) realisiert. Der Mensch begreift im bewufiten Aufmer-
ken, daf keiner der zehntausend physischen und psychischen Vorgiinge irgend eine
Bestindigkeit besitzt, dafl diese Prozesse vielmehr ineinemfort entstehen und ver-
gehen, das heifit die Unbestindigkeit alles Existierens. Nirgendwo zeichnet sich im
Fluf der wechselnden Erscheinungen eine dauernde Substanz oder ein Ich ab. So
wird durch die leidenschaftslose sachliche Ubung der bewufiten Beobachtung die
Nichtexistenz des Ichs entlarvt. Und zugleich mit der Unbestindigkeit aller Erschei-
nungen und der Unsubstantialitit des Ichs erfihrt der Mensch die universale Leid-
haftigkeit der Existenz. Doch werden diese Sachverhalte im Aufmerken blof fest-
gestellt. Das Aufmerken, das die drei Grundtatsachen der Unbestindigkeit, Sub-
stanzlosigkeit und Leidhaftigkeit des Seins offenbar macht, heifit das ,rechte Auf-
merken® (samma sati). Es schligt die rechte Richtung zur Weisheit ein und befindet
sich auf dem ,einzigen Weg® (ekdyano magga) zur Befreiung.

Das zweite Mittel auf dem Theravida-Weg, die Beruhigung (samatha) bezweckt
und bewirkt ebenfalls in erster Linie geistige Konzentration. Aber wihrend das
Aufmerken eine schlichte Bewufltseinsfunktion darstellt und sich fiir gewhnlich im
Rahmen des normalen psychischen Lebens hilt, werden in den Ubungen der Beruhi-
gung methodisch hohere Bewufltseinszustinde entwickelt. Das Vishuddhimagga gibt
eine ausfithrliche Beschreibung dieser Ubungen, angefangen von der Kasina-Ubung,
bei der durch die Fixierung eines visuellen Gegenstandes (beim Erdkasina eines die
Erdscheibe darstellenden begrenzten Tellers oder Siebes) ein Phantasiebild hervor-
gebracht wird, in dessen Anschauen sich der Geist sammelt. Wir konnen die vor-
genommenen Beruhigungsiibungen und durch sie erlangten Bewuftseinszustinde
nicht im einzelnen schildern. Am wichtigsten sind die vier ekstatischen Versenkun-
gen (jhana), die einen Hohepunkt des mystischen Theravida-Weges darstellen.
Insofern in diesen Versenkungen die Aufenwelt véllig erlischt und auch die psychi-
schen Tétigkeiten, insbesondere die Denktitigkeiten verstummen, fithren die eksta-
tischen Erlebnisse in die nichste Nahe der endgiiltigen Befreiung. Doch ist festzu-
halten, dafl die Ekstase als solche ein Konzentrationszustand und von Einsicht und
Wissen verschieden ist. Der Ekstatiker hat die Oberfliche des menschlichen Bewufit-
seins durchstoffen und erfreut sich einer von keinen Auflenobjekten gestorten Inner-
lichkeit, aber die Ekstase vermittelt ihm kein Wissen.

~ A

Einsicht (vipassand) und Wissen (pasifid) sind miteinander verbunden. Als vor-
ziiglicher Gegenstand der Einsicht wurden im vorigen die drei Charakteristika der



Buddhistische Meditation und Christentum 87

Existenz, nimlich Unbestandigkeit, Nicht-Ich und Leidhaftigkeit bezeichnet. Diese
werden in allen Erscheinungen wahrgenommen und als das Wesen der Existenz
begriffen. Von gleicher Art ist das Wissen, das nach der Erklirung Buddhaghosas
»das Durchdringen der Eigennatur der Dinge zum Merkmal hat®. ,Das Wissen ist
die mit einem karmisch heilsamen Bewufitseinsmoment verbundene Einsicht-Er-
kenntnis (vipassani-nina)“ (Visuddhimagga). Im Wissen wird die endgiiltige Be-
freinng erlangt. Doch tritt in den buddhistischen Texten bei der Erklarung des
Wissens oder der Weisheit das rationale Element in den Vordergrund, wahrend
die Nirvana-Befreiung als ein mystischer Zustand erscheint. Die eigentiimliche
Mischung von Rationalitit und Mystik ist vielleicht das bezeichnendste Merkmal
und erstaunlichste Paradox des Theravida-Buddhismus.

Der Erleuchtungsweg des Zen

Der Erleuchtungsweg des Zen ist von der Theravida-Meditation ebenso verschie-
den wie der Buddhismus der Groflen Uberfahrt vom Buddhismus der Kleinen Uber-
fahrt. Das Theravida wanderte von Indien nach Ceylon und Hinterindien (Burma,
Thailand, Kambodscha und Laos), wihrend das ebenfalls urspringlich in Indien
~ entstandene Mah4yéana seine Auspragung in Fernasien, vorab in China und Japan,
erfuhr. Dem weltzugewandten chinesischen Geist liegen Existenzanalyse und reflexe
Zerlegung physischer und psychischer Prozesse fern. Das Geistesauge des chinesi--
schen Buddhisten 6ffnete sich der kosmischen Einheitsschau. Das ganze All ist vom
absoluten Geist durchweht. Dieser heifit bei den Zen-Jingern die Buddha-Natur
und gleicht, wie oft bemerkt worden ist, aufs Haar dem ,Weg“ (Tao) des chine-
sischen Taoismus. So hat sich das Absolute, das in der altindischen Spekulation
Brahma oder Atman hief und vom Buddha so nachdriicklich verworfen worden
war, in anderem Gewand wieder einen Eingang in den Buddhismus verschafft. Die
Zen-Lehre bleibt dem von der Uberlieferung geheiligten Wort vom Nicht-Ich
(andétman) treu, aber das Nicht-Ich wird in einer Art von ,Theologia negativa“ als
ein Absolutes begriffen. Der erleuchtete Zen-Meister nennt das von ihm in der
plétzlichen Erfahrung Begriffene ebensowohl Buddha-Natur als auch Nicht-
Buddha-Natur, ja in dialektischer Ubersteigerung mag er es anch Uber-Nicht-
Buddha-Natur heiflen. Die Sprache, der sich die Zen-Meditation zum Ausdruck ihrer
letzten metaphysischen Einsichten bedient, ist von der Spekulation des Mah4yina
gepragt.

Die beiden Hauptiibungen des Zen!, ndmlich die Meditation im Hocksitz (Zazen)
und die Kéan-Ubung, sind auf die Erleuchiungserfahrung (jap. satori) ausgerichtet.
Beide sind zielstrebige und wirksame, verhiltnismiflig einfache gradlinige Ubun-
gen, die aber vom Ubenden eine betrichtliche Anstrengung fordern. Beim Zazen ist,
wie der Name besagt, das Sitzen im Hocksitz die Grundlage von allem. Der Ubende
hockt an seinem Platz in der Zen-Halle mdglichst in der vollkommenen Gestalt des
ganzen Verschrinkungssitzes: die Beine ineinandergekreunzt, den Korper kerzen-
gerade emporgereckt, den Kopf ein wenig nach vorn geneigt, aber aufrecht in gera-

1 Vgl. die Aufsitze des Vi.’s in dieser Ztschr. 26 (1953), 206 1f.; 27 (1954), 117 ff.; ferner
sein Buch ,Zen. Gesdhichte und Gestalt® (Sammlung Dalp), Bern (1959).



38 Heinrich Dumoulin

der Linie mit dem Korper, die Hinde ineinandergelegt und die beiden Daumen
gegeneinandergestiitzt. So hockt der Zen-Jiinger wihrend der sieben- oder zehn-
tigigen besonderen Ubungszeit des sogenannten Sesshin (unseren Exerzitien ver-
gleichlich) taglich wenigstens acht, besser noch mehr Stunden. Er beginnt die Ubung,
nachdem er vorher den Kérper durch mehrmaliges leichtes Hin- und Herschaukeln
in die Ruhelage gebracht hat, mit einer Atemiibung. Dann gibt er sich ganz dem
Zen-Sitzen hin. Was denkt er nun, worilber betrachtet er?, fragt hier der Euro-
péer. Der japanische Zen-Meister Dogen erklirte dies seinen Jingern durch das
folgende Zwiegesprich, das in einer alten chinesischen Zen-Chronik avfgezeichnet
ist:
#Einst fragte ein Mdnch den Meister Yao-shan: ,Was denkt man beim
Hocken?® Yao-shan erwiderte: ,Man denkt das Nicht-Denken.” Darauf der
Monch: ,Wie denkt man das Nicht-Denken? — ,Durch Uber-Denken.*”

Soviel ist klar: die psychischen Bewufitseinstitigkeiten des Denkens, Vorstellens
und Wiinschens miissen zur Ruhe gebracht werden. Dazu hilft das Atemzihlen zu
Beginn der Ubung. Schlifriges Dahindésen ist zu vermeiden. Um nétigenfalls Schla-
frige zu ermuntern, geht bestindig ein Bonze mit einem Stock durch die Zen-Halle.
Der Geist befindet sich beim Zazen in einem Zustand heller Wachheit, doch sind die
bewufiten Denkprozesse abgestellt. Der deutsche Jesuitenpater H. M. Enomiya-
Lassalle? weif) aus eigener Erfahrung zu berichten, daf die Kérperhaltung des Hock-
sitzes die gewiinschte geistige Verfassung erleichtert. Ja er glaubt, ,dafl erst durch
diese korperliche Haltung die ,Entleerung’ des Geistes méglich wird® (S. 16, 17). P.
Enomiya-Lassalle bemerkt in seiner schlichten, vertranenswiirdigen Art: ,Es ist
nicht einfach, die Verstandestitigkeit abzustellen. Aber man kann sich darum bemii-
hen. Man kann auch erreichen, dafl man an keinem Gedanken hingenbleibt und
erst recht nicht an einem Gefihl, das etwa aufkommt. Wir mufiten vor allem alle
Gedanken, die das eigene Ich betreffen, ausschalten® (S. 15). Die urbuddhistische
Lehre vom Nicht-Ich wird hier nicht metaphysisch verstanden, sondern ist bezeich-
nenderweise ins Psychologische und Ethische gewandt.

Wie aus dem Vorigen hervorgeht, ist das Zazen im wesentlichen eine Konzen-
trationsilbbung. Durch das langdauernde Sitzen in der Hockstellung und die unab-
lissige Bemithung um Beruhigung und Entleerung des Geistes wird jener vollig
gesammelte Geisteszustand gefordert, der dem Erlenchtungserlebnis vorangeht.
Vielfach verbindet man mit dem Zen-Sitzen die Beschaftigung mit dem Kdan, eine
andere hochwertige Konzentrationsiibung. Alle Aufmerksamkeit wird dabei auf
einen Punkt gesammelt, namlich auf das zur Losung gestellte, rational unlésliche
Paradox des Kbans. ,Wenn jemand beide Hinde zusammenschldgt, entsteht ein
Ton. Horch auf den Ton der einen Hand!“ Der japanische Zen-Meister Hakuin
(1685—1768), der dieses berithmte Kban ersonnen hat, fiihrte damit zahlreiche Jiin-
ger zur vollkommenen Erleuchtung. Alles kommt darauf an, dafl der Ubende die
Kban-Aufgabe ernst nimmt und sich mit Einsatz all seiner Krifte um die Losung
bemiibt. Keinen Augenblick darf er im heifien Bemihen erschlaffen. Er mufl den
Bogen aufs duflerste anspannen und immer wieder anspannen, bis er springt — und
die Erleuchtung aufblitzt.

tH M Enomiya-Lassalle, Zen. Weg zur Erleuchtung. Wien (1960).



Buddhistische Meditation und Christentum 39

Also wird die Erleuchtungserfahrung aus einem Zustand hochster Sammlung
geboren.” Die Erfahrung selbst ist, wie alle Zen-Meister einstimmig bezeugen,
unaussprechlich. Jeder Versuch, das Erlebte in Worten auszudriicken, ist von vorne-
herein zum Scheitern verurteilt. Man muf§ diesen Sachverhalt klar haben, wenn man
gelegentliche Auflerungen iiber die Erleuchtung priift. Bei den Zen-Meistern, deren
Weltanschauung von der kosmotheistischen Metaphysik des Mab4yana geprigt ist,
wird die Erleuchtung vorwiegend kosmisch verstanden. Sie erleben in der Erleuch-
tung ihre Einheit mit dem All und die Alleinheit der Wirklichkeit. Dieses Erlebnis
erfiillt sie mit iiberwiltigender Freude. Wir werden auf die Bedeutung der Zen-
Erleuchtung noch einmal zuriikkommen, wenn wir vom Ziel der buddhistischen
Meditation im Vergleich zum christlichen Endziel handeln.

Das meditative Anrufen des Buddha-Namens Amida

Als dritte Hauptform buddhistischer Meditation mdchte ich das gldubige Anrufen
des Buddha-Namens Amida nennen. Dieses ist fiir uns von besonderem Interesse,
weil keine andere buddhistische Religionsitbung dem Christentum so nahe gekom-
men ist wie die Amida-Frémmigkeit. Die geschichtlichen Wurzeln des Amidismus sind
noch nicht mit Sicherheit aufgedeckt. Aber wenn auch eine ursichliche Verkniipfung
mit der monotheistisch inspirierten indischen Bhakti-Frommigkeit bisheute nicht nach-
weisbar ist, so liegt doch die Strukturdhnlichkeit der beiden Religionsformen offen-
sichtlich zu Tage. Der Buddha Amida, eine Hauptgestalt des mit zahllosen Buddhas
und Bodhisattvas bevolkerten Mahiyina-Pantheons, steht im Bewufitsein seiner
Gldubigen in weltiiberlegener, einzigartiger Gréfle. Er ist nicht der Schépfer des
Weltalls, aber der barmherzige Heilbringer, der allen Guten in seinem westlichen
Paradies iiberreichen Lohn spendet.

Der Glaube an Amida, den Buddha der Weisheit und des groflen Erbarmens, hat
in Ostasien die weiteste Verbreitung gefunden, und wir diirfen annehmen, daf ihm
im gottlichen Heilsplan, der alle Menschen umfafit, eine hervorragende Rolle eignet.
Auch heute noch wird der Amida-Kult von vielen buddhistischen Frommen eifrig
gepflegt. Seine religiose Werthaftigkeit ist oft von christlichen Theologen und Mis-
sionaren anerkannt worden.

Man hat die Amida-Religion als ,Buddhismus des Glaubens“ dem ,Buddhismus
der Meditation“, als dessen hervorragendster Vertreter das Zen gilt, gegeniiber-
gestellt, weil die dem Gottglauben nahe Andachtshaltung der Amida-Frommen sich
scharf von der monistischen Weltanschauung der Zenisten abhebts. Doch ist die
Gegeniiberstellung nur teilweise zutreffend. Auch der Amidismus ist in seinem
letzten Grunde mit der monistischen Philosophie des Mah4yina verbunden. Und
anderseits kennt auch das Zen gliubige Devotion, die sich vorziiglich dem Buddha
Shakyamuni und dem vielfach weiblich vorgestellten Bodhisattva Avalokiteshavara
(chin. Kuan-yin, jap. Kannon) zuwendet. Wenn wir iiberdies noch unser Augenmerk
auf die Amida-Meditation richten, wie wir dies entsprechend unserer Zielsetzung
im folgenden zu tun beabsichtigen, so kommen wir zu dem Ergebnis, daf Meditation
und Devotion zwar nicht in gleicher Stirke, aber doch irgendwie alle Formen des

3 Vgl. J.-A. Cuttat, ,Buddhismus des Glaubens> und Mysterium Fidei®, in dieser
Ztschr, 32 (1959), 354 1.



40 Heinrich Dumoulin

Mahéyéna-Buddhismus durchziehen. Mit einer geringen Einschriankung, die ich
hier nicht prazisieren kann, gilt dieses sogar vom Hinayina- oder Theravada-Bud-
dhismus. .

Wer sich mit der Amida-Religion befaflt, wird zuerst auf das Moment der Devo-
tion, auf die Haltung eines sehr lebendigen Glaubens und vertrauensvoller Hingabe
stoflen. Die grofien religiosen Ménner des Amidismus sowohl in China alsbesonders
auch in Japan zeichnen sich durch eine stark gefiihlsbetonte, manchmal geradezu
glithende Andacht aus. Das meditative Element tritt zuriick, aber es fehlt nicht. Im
chinesischen Buddhismus entwickelten sich frith Beziehungen zwischen Amida-Frém-
migkeit und Zen. Man erkannte die psychologische Verwandtschaft zwischen der
religiosen Hauptiibung des Amidismus, nidmlich dem vertrauensvollen Anrufen des
Buddha-Namens Amida (jap. Nembutsu) und dem Kéan im Zen. Auch das Nem-
butsu, das gewifl zuerst und vor allem eine Devotionsduferung ist, kann als Konzen-
trationsitbung aufgefafit und vollzogen werden.

Die bestindige Wiederholung der gleichen Gebetsformel im murmelnden Sington
ist der inneren Sammlung zutriglich. Durch Hinlenkung aller Aufmerksamkeit auf
die Rezitation werden duflere Sinneseindriicke ausgeschaltet, zugleich konzentriert
sich der Geist auf den einen Punkt, nimlich den Buddha Amida, dessen Bild iiber-
dies noch in visueller Vorstellung fixiert werden kann. So riickt das Nembutsu als
Konzentrationsiibung in die Niahe des Kéan. Es kann deshalb nicht verwundern, daf}
sich in China mancherlei Verbindungsfiden zwischen Amida-Buddhismus und Zen
gesponnen haben. Zen-Jiinger widmeten sich dem Nembutsu, um auf diesem ,leich-
ten“ Wege die Erleuchtung zu erlangen. Die Reaktion der Zen-Meister auf diese
Entwicklung ist interessant. Auch ausgesprochene Gegner der Amida-Frommigkeit
anerkannten die Moglichkeit der Erlangung der Erleuchtung durch das Nembutsu.
Die Erleuchtungserfahrung, mag sie nun durch Nembutsu oder Kban erlangt wer-
den, legen sie vollig gleich aus, namlich im Sinne der mahayanistischen Philosophie
als Realisierung der Buddha-Natur im Kosmos und im Selbst. Das Nembutsu wird
um so hoher geschitzt, je intensivere Konzentrationszustinde dadurch erzielt wer-
den. Freilich ist es nach Auffassung der Zen-Meister niemals dem Kéan ebenbiirtig.
Der japanische Meister Hakuin meint, es seien immer nur wenige, die durch Nem-
butsu eine echte Erleuchtung erreichten. Dagegen ist die Wirkkraft des Kéan nach
seiner Ansicht ganz unvergleichlich, der vom Kban entziindete Erleuchtungsblitz
dringt wie ein scharfes Schwert bis auf den Geistesgrund.

Wir konnen in dem bedeutsamen und gewif} nicht zufalligen Umstand, daf die
Hauptiibung des Amidismus, wenn sie intensiv vollzogen wird, einen ausgesprochen
meditativen Charakter aufweist, wohl eine Auswirkung der Gstlichen Neigung zur
Meditation erkennen. An und fiir sich rechnet der Amida-Fromme seiner religidsen
Eigenart gemafl zum Typ des andéchtig Glidubigen. In der Uberzeugung, das Heil
nicht aus eigener Kraft erwirken zu konnen, stitzt er sich vertrauensvoll auf die
Gnade des Buddha. Ja seine Frommigkeit zeigt, wenn sie in Akten des Glaubens,
der Hingabe, des Vertrauens oder auch des Dankens und Lobens um die Gestalt des
Buddha kreist, eine personale Note. Seine ganze Frommigkeit fafit der Amida-
Jiinger in der einen, bestindig wiederholten Anrufung des Buddha-Namens zusam-
men. Aber eben diese Anrufung lafit ihn, wenn er sich ihr mit aller Kraft und einer



Buddhistisdze Meditation und Christentum 41

heiligen Ausschliefilichkeit hingibt, tief in die Meditation hineinkommen. In der
Meditation erfihrt er die aller Mystik eigene verinnernde Tendenz, die auf Ver-
einigung hinzielt. In den Chroniken der Amida-Sekten ist ofters von strahlenden
Lichtvisionen Buddhas die Rede. Amida steigt sichtbar in leuchtender Gestalt von
seinem Himmel herab, neigt sich gnidiglich dem vertravenden Jiinger und erfiillt
sein Herz mit unaussprechlicher Seligkeit. Aber der in der meditativen Ubung fort-
geschrittene Fromme findet den Buddha Amida und das Reine Land mehr und mehr
im eigenen Herzen. Die Meditation bewirkt in fortschreitender Verinnerung eine
Verlagerung der Intention von der Transzendenz in die Immanenz. War das Ziel
der Amida-Frommigkeit zunichst die Gnade des Buddha, so liegt in der Meditation
das Hauptgewicht auf der Vereinigung. Wenn diese Erfahrung in den Begriffen der
MahiyAna-Philosophie ausgedriickt wird, so unterscheidet sie sich kaum mehr von
der Erleuchtung des Zen. Ohne die sichere Fithrung durch die Offenbarung endet
der mystische Weg des Menschen fast notwendig im Pantheismus. Der starke Ein-
gottglaube des Islam muf ja als Frucht der christlichen Offenbarung angesehen
werden.

II.
Die buddhistische Meditation in christlicher Sicht

Ich mochte im folgenden nicht die buddhistische und christliche Meditation mit-
einander vergleichen, sondern versuchen, die buddhistische Meditation christlich zu
sehen und zu werten, also eine Unterscheidung von natiirlich Werthaftem und Frag-
wiirdigem nach christlichen Mafistiben vorzunehmen. Dabei mochte ich drei Gesichts-
punkte ins Auge fassen, nimlich die Technik, den Geist und das Ziel der buddhisti-
schen Meditation.

Die Technik

Die Technik der ostlichen Meditation ist besonders dank der neuen Psychologie
im Westen zu hohem Ansehen gelangt. Die buddhistische Meditation insbesondere
bietet sich dem modernen Menschen in seiner geistigen Verlorenheit als eine Art
psychischer Therapeutik an, die zugleich die willkommene Rolle eines Religions-
ersatzes iibernimmt. Wie Ertrinkende nach dem Rettungsseil greifen Schiffbriichige
nach diesem, wie sie glauben, leichten Heilsweg ohne Gott. Die buddhistischen
Autoren kennen diese Situation und tragen ihr Rechnung. Der deutsche Buddha-
ménch Nyanaponika, der im Forest Hermitage bei Kandy in Ceylon lebt, empfiehit
die Meditation des Theravida als ,eine wahre Erleuchtungslehre“ ,fir alle, oder
wenigstens fiir jenen groflen, bestdndig wachsenden Teil der Menschheit, der fiir
religiése oder pseudoreligiose Beruhigungsmittel nicht mehr ansprechbar ist. ..
Man sucht solchen Menschen auch durch Vereinfachung der Meditationsmethoden
und Angleichung an die naturwissenschaftliche Denkart entgegenzukommen.

Der glaubige Christ befindet sich nicht in einer solchen Lage der Hoffnungslosig-
keit. Er hat in seiner Weltanschauung einen sicheren Halt, der anch den Anstiirmen
des modernen Unglaubens standhilt. Die psychotherapeutischen Nebenwirkungen
der Meditation sind fiir ihn von untergeordneter Bedeutung, wie diese auch fiir den
wahren Buddhisten niemals der Hauptzweck seiner meditativen Ubungen sind. Es



42 Heinrich Dumoulin

handelt sich vielmehr darum, durch die Meditation eine echte seelische Bereicherung
zu erlangen. Auch die hochentwickelte psychische Meditationstechnik des Ostens kann
nur insoweit als werthaftig angesehen werden, als sie auf wahren anthropologischen
Einsichten beruht und die geistige Lebensfithrung des Menschen positiv beeinflufit.

Nun gewinnt in unseren Tagen die Uberzeugung bestindig an Raum, daf in der
ostlichen und besonders auch in der buddhistischen Meditation wichtige Erkennt-
nisse und Erfahrungen der Menschheit inkorporiert sind. Die innige Wechselbezie-
hung zwischen Leib und Seele ist gewiff auch dem Abendland bekannt. Thomas von
Aquin hat das aristotelische Erbe im Wort von der ,anima forma corporis“ klassisch
formuliert. Doch ist der so herrlich ausgesprochene Sachverhalt im Westen kaum
vollig ausgeschépft und nie ganz ins Leben uiberfuhrt worden. Jene denkbar innige
geheimnisvolle Beziehung zwischen Seele und Leib blieb vielfach eine blofie Schul-
weisheit, die in der religiésen Ubung nur bruchstiickweise realisiert wurde. Gnosti-
sche Tendenzen trugen zur Verdunkelung des richtig Erkannten bei. Unter diesen
Umsténden ist die Begegnung mit der §stlichen Meditation fir die christliche Spiri-
tualitit bedeutungsvoll. Dies wird auch mehr und mebr erkannt. ,Yoga fir Chri-
sten“, ,Zen fur Christen“ ist heute keine ausgefallene Sonderbarkeit mehr, sondern
wird von ernsten Méinnern als echte Moglichkeit bedacht und geiibt. Dabei handelt
es sich zunichst vorwiegend um die Ubernahme der ostlichen Meditationstechnik.
Stille und Geisteskonzentration sind ja die Vorbedingung aller religiésen Seelen-
kultur. Und es liegt offensichtlich zu Tage, dafl der kontemplative Osten auf diesem
Gebiet Wesentliches geleistet hat. Man kann nur wiinschen, dafl es geistlichen Man-
nern gelingt, in ausdauerndem vorsichtigem Bemiihen den Weizen von der Spreu
zu sondern und die wahren Schitze der ostlichen Meditation gliubigen Christen
zuginglich zu machen.

Allerdings darf nicht verheimlicht werden, daf die ostliche Meditationstechnik
auch Gefahren birgt. Sicher sind nicht alle Menschen (auch nicht in Asien) in glei-
cher Weise fir diese Art von Konzentrationsitbung psychisch und kérperlich dispo-
niert. Die verhdltnisméfig leichten Anfangsiibungen mégen von ungefdhr allen
ohne Gefahr vorgenommen werden. (Ubrigens kénnen sie schon recht viel zur Har-
monisierung des Innenlebens helfen.)

Die Ubungen, die unmittelbar auf ein Erleuchtungserlebnis hinzielen, erfordern
eine seelische Gewaltanstrengung, die schaden kann. Niemand sollte ohne ver-
trauenswiirdige Fithrung solche Ubungen unternehmen. Wer auf eigene Faust
voranginge, kénnte in den ,Teufelsbereichen® (so werden die Irrungen und Illusio-
nen im Zen genannt) leicht Schaden nehmen. Immer sollte man sich von hypnoti-
schen Zustinden hiiten. Solche Zustinde zerstéren das Gleichgewidht des normalen
Seelenlebens und verhelfen nicht zu einer echten Wirklichkeitserfahrung.

SchlieBlich bleibt noch die Problematik der Technik als solcher zu bedenken.
Psychische Technik ist ihrer Natur nach weder wahr noch falsch. Sie kann auf wah-
ren Voraussetzungen beruhen und dann seelisch niitzlich sein. Niemals kann sie aus
eigener Kraft allein dem Menschen das vollkommene Heil schenken. Als Christen
konnen wir nie den Mittelcharakter der technischen Meditationsitbungen vergessen.
Die buddhistische Haltung ist in dieser Hinsicht nicht eindeutig klar. Nur zu gern
verwechselt sie Mittel und Ziel und iiberschitzt und uberfordert das Mittel. Der



Buddhistische Meditation und Christentum 43

Buddhismus, der in seiner Lehre keine iiberweltliche Macht anerkennt und den Men-
schen auf die innerweltlichen Krifte verweist, gerit hier leicht in die falsche Position,
die sich dann auch praktisch ungiinstig auswirkt. Wir werden auf diese Frage der
letzten Wertung am Schlufl noch einmal zuriickkommen. Es mag geniigen zu sagen,
daf es auch im Buddhismus einen Uberstieg auf ein transzendentes Ziel hin gibt,
sicher und deutlich im Buddhismus der Grofien Uberfahrt, aber wahrscheinlich auch
im Buddhismus der Kleinen Uberfahrt. '

Der Geist

Uber die Technik der stlichen Meditation ist viel geschrieben worden, weniger
iiber ihren Geist. Und doch wird die Meditation nur aus dem Geiste geboren, und
sie erzeugt immer wieder aufs neue den Geist. Wer je in eine lebendige Beriithrung
mit der buddhistischen Meditation kam, muff auch etwas von ihrem Geist verspiirt
haben. Und wie von selbst klirten sich ihm dabei heiSumstrittene Fragen, wie bei-
spiclsweise, ob der Buddhismus eine Religion sei oder nicht, ob er eine ethische
Lebenshaltung vermittle und &hnliche.

Der Geist der Meditation ist immer zuerst ein Geist der Stille und des Schwei-
gens. Dariiber ist schon viel gesagt worden, und wir wollen auf diesen Punkt nicht
weiter eingehen, um nicht schlieBlich auch noch das Schweigen zu zerreden. Beim
Eintritt ins Zen-Kloster werden dem Novizen drei Worte eingeprégt: Losschilung,
Selbstlosigkeit, Schenken. Geiibt und gelebt machen diese drei Worte den authen-
tischen Geist aller echten Meditation aus. Wer auf dem Weg ins Innere voranschrei-
ten will, mufl die dufleren Dinge hinter sich lassen. Er darf an keinem Erdengut
haften und am allerwenigsten am eigenen Ich. Und diese Gesinnung mufl er tiglich
in der konkreten Lebensfiihrung verwirklichen. Auch die Buddhisten haben ein
Armutsideal, das in der Begierdelosigkeit griindet und beim morgendlichen Bettel-
gang eindrucksvoll in die Sichtbarkeit tritt. In Japan ist diese monchische Ubung
fast ganz aus dem Stadtbild verschwunden und wird nur noch in wenigen Zen-
Kléstern gepflegt, aber in den Theravida-Lindern sicht man auch in den Grofi-
stadten frith am Morgen die Ménche einzeln oder in kleinen Gruppen, die Almosen-
schale vom gelben Gewand verdeckt, von Haus zu Haus wandern, um ihre Lebens-
durft fir den Tag einzusammeln. Schweigend empfangen sie die Gabe; nicht der
empfangende Ménch, sondern der schenkende Laie verneigt sich ehrfirchtig. Der
Ménch stellt ihm den Buddha dar, dem er fiir die Gelegenheit zur guten, verdienst-
vollen Tat dankt. Sicher besteht eine Bezichung zwischen Bettelgang und Medita-
tion. Wo die Meditation nicht mehr geiibt wird, kann man beobachten, wie der
Bettelgang zur bloBen Gewohnheit erstarrt. Die Seele des Bettelgangs ist in der
Meditation, und beide bezeugen den Primat des Geistes.

Bei meditativen buddhistischen Mdnchen bestitigt sich die Beobachtung, die wir
bei allen wahrhaft geistlichen Ménnern machen kénnen, dafl in dem Mafle, wie sie
auf alle Dinge verzichten, das Nicht-Haben dem Haben vorziehen und das eigene
Ich vergessen, sie fiir alle Mitmenschen offen und hilfreich, freigebig und gitig wer-
den. Das Wohlwollen fiir alle Lebewesen wichst ihnen in der Meditation.

Der Geist der Meditation ist wichtiger als ihre Technik. Wenn die westlichen
Menschen im Verlangen nach neuen Wegen der Innerlichkeit oder nach Mitteln zur



44 Heinrich Dumoulin

seelischen Gesundung sich bloff um die im Osten erprobten Techniken bemiihen, so
werden sic niemals zum Ziele gelangen. Bei der Hinwendung zum 6stlichen Geist
aber konnen sie, wenn sie noch in der abendlindischen Tradition verwurzeln, die
Entdeckung machen, dafl der authentische Meditationsgeist nirgendwo herrlicher
verwirklicht ist als im Christentum. Auch nach zweitausend Jahren lebt das Chri-
stentum innerlich avs der Bergpredigt. Muf es uns nicht beschimen, wenn &stliche
Nichtchristen immer wieder mit aufrichtiger Begeisterung von der Bergpredigt spre-
chen? In der Bergpredigt finden sie das ausgesprochen, was sie innerlich bewegt, in
ihr erkennen sie das Idealbild der religiésen Haltung, die ihnen Bewunderung ein-
fioRt. Aus dieser Haltung heraus entstand im Abendland die christliche Meditation,
die in einer schlechthin beispiellos glorreichen Geschichte Losschilung, Selbstlosig-
keit und Schenken geiibt hat. Wie es immer eine schlechte Apologetik ist, aus
einem Katalog von Menschlichkeit und Verirrungen ein Argument gegen eine Reli-
gion zu formen, so ist umgekehrt auch die Vergleichung von sittlichen Hochleistun-
gen wenig angebracht. Hinzu kommt, daf mit Christus durch die gottliche Gnade
eine neue Dimension der Heiligkeit in diese Welt gekommen ist. Aber diese Tat-
sache sollte unseren Blick nicht fiir die echten Werte in den 6stlichen Religionen,
insbesondere fiir die Hochwertigkeit des meditativen Geistes trilben. Es ist ja doch
dieser Geist der Losschilung, der Selbstlosigkeit und des Schenkens, der zugleich mit
dem Primat des Spirituellen bewuflit oder unbewuflt auch den Primat der Ewigen
Licbe verkiindet.

Das Ziel

Westliche Menschen, die sich der Ostlichen Meditation widmen, bezwecken oft
weniger ein religidses Ziel als einen geistig-seelischen Nutzen im natiirlichen
Bereich. Sie sehen in der Meditation ein vorziigliches Mittel der Beruhigung und
Konzentration, eine Art von Psychotherapie, die im besten Falle auch ein religioses
Bediirfnis befriedigt. Wenn die Meditation auns solcher Absicht vorgenommen wird,
bleibt sie naturgemif im Technischen stecken und ist sittlich-religids indifferent.

Allerdings ist die buddhistische Meditation urspriinglich und ihrem Wesen nach
anders gemeint, auch wenn heutzutage Buddhisten sich manchmal nur allzu leicht
der modernen Denkart fiigen. Die Meditation ist im Buddhismus ein religidses
Anliegen. Obwohl der meditative Weg, insbesondere die Beschreibung der Konzen-
trationsiibungen im buddhistischen Schrifttum einen breiten Raum einnehmen, so ist
doch der Weg um des Zieles willen da, das dem Ubenden als ein Gegenstand seines
Glaubens und Hoffens vorschwebt und seinen Eifer anspornt. In allen Formen der
buddhistischen Meditation wird das Ziel in religiosen Termini ausgedriickt. Das
Nirvéna, das der Buddha verspricht und das der Theravida-Monch in der Meditation
zu realisieren unternimmt, ist der Zustand endgiiltiger Befreiung, ein absoluter Zu-
stand, der mit menschlichen Worten nicht beschrieben werden kann, aber in buddhi-
stischen Texten als unsagbares Gliick gepriesen wird. Der Meditationsweg des The-
ravida fithrt hinan bis zum Wissen, das den Menschen vom Leiden der Verging-
lichkeit befreit. Diese Befreiung ist gleich dem Nirvana, so erkliren die buddhisti-
schen Schriften. Wie schr man weitere Aufhellung wiinschen mag — hier endet der
Buddhismus des Palikanons.



Buddhistische Meditation und Christentum 45

Auch beim Zen suchen wir vergebens nach einer befriedigenden Auskunft dariiber,
was das Meditationsziel, namlich das Satori der Zen-Erleuchtung, im letzten ist.
Plotzlich ist die Erleuchtung da, vom Ubenden nicht ausdriicklich gewiinscht, aber
doch im heroischen Einsatz vielleicht viele Jahre hindurch mit allen Herzensfasern
erstrebt, ein Ereignis, das wie ein gliickhafter Zufall hereinbricht und die gesamte
menschliche Existenz mit strahlendem Licht iiberflutet und durchhellt. Wahrend
das Nirvina des Theravida nur negativ ausgedriickt wird, bedeutet das ebenfalls
unaussprechliche Satori des Zen das Erlebnis der Alleinheit. Alle Beschreibungen
der Zen-Meister miinden in die monistisch-kosmotheistische MahAy4na-Metaphysik
ein.

Das Meditationsziel des Amidismus unterscheidet sich nicht wesentlich von dem
des Zen. Bei der Formulierung des letzten Ziels tritt die Devotion zum Buddha
Amida zuriick, die personale Gestalt Amidas wird in die Allwirklichkeit des kos-
mischen Buddhas zuriickgenommen. Die schlichten Amida-Frommen sind sich wahr-
scheinlich dieses Vorganges nicht deutlich bewufit. Doch ist die Alleinheit des Buddha
fiir alle Buddhisten der ,Groflen Uberfahrt” der nicht véllig klare Hintergrund
ihrer Religiositit.

Wir stoflen bei der Wertung des Zieles der buddhistischen Meditation notwendig
auf den grundsitzlichen Mangel, der allen Zweigen der Buddha-Religion anhaftet.
Weil im Buddhismus die klare Gotteserkenntnis fehlt, kommt auch die menschliche
Personlichkeit nicht voll zu ihrem Recht. Entweder bleibt das transzendente Ziel dun-
kel und in der Negation, ein Nichts, das wie ein Hochstes Gut erstrebt wird, oder
der Mensch zerrinnt in die Nichtigkeit, seine Personlichkeit geht im unpersénlichen
All unter. Echte Religion schwingt den Bogen vom Menschen zu Gott, weil Gott in
der Schopfung den Bogen zum Menschen schwang. Religion bedeutet eine polare
Beziehung, in der beide Pole ihre Eigenstindigkeit behalten: der transzendente Gott,
die Ursache und das Ziel aller Wirklichkeit, und der in die Freiheit entlassene
Mensch, der zn Gott hin existiert. Liegt doch alle Wiirde und das ganze Gliick des
Menschen darin, dafl er gemifl dem Angustinnswort ,capax Dei“, ,Gottes fihig*
ist. Aber auch in der vollkommenen Vereinigung mit Gott bewahrt der Mensch das
ihm von Gott geschenkte personale Eigensein.

Als das Christentum in der griechisch-rémischen Kulturwelt Fufl fafite und sich
ihm die Aufgabe der Auseinandersetzung mit dem klassischen Heidentum stellte,
haben die christlichen Apologeten die gleiche Beobachtung gemacht, die sich uns
heute bei der Begegnung mit den 6stlichen Religionen aufdringt. Laktanz hat sie
ungefdhr so formuliert: In den nichtchristlichen Religionen sind viele, ja wohl alle
natiirlichen religisen Werte in irgendeiner Weise vorhanden, aber nur bruchstiick-
weise, niemals in vollkommener Harmonie. Werthaftes mischt sich mit Irrigem und
Unzulanglichem. Die harte Rationalitit des Theravida-Buddhismus streift an das
Nichts, der kithne Geistesschwung des Zen verliert sich im Grenzenlosen, und die
innige personale Frommigkeit des Amida-Glaubens bliiht im Marchenland der
Legende. Den Weisen dieser Welt ist verborgen, was der Herr den Kleinen geoffen-
bart hat. Und keine klarere Erkenntnis gibt es und keine tiefere Licbe als die,
welche spricht: ,Unser Vater, der du im Himmel bist . . .“





