I M S PIEGEL DER ZETIT

Aus dem Leben der Kleinen Briider Foucaulds

Die ,Lettres aux Fraternités“

René Voillaume, der Vorsteher der ,Kleinen Briider Jesu“, hat zwei neue Biicher veréf-
fentlicht. Sein ,Au Coeur des Masses“ hat inzwischen in Frankreich das 77. Tausend er-
reicht. Auch die gekiirzte deutsche Ubersetzung, die bei Herder erschienen ist, hat mehrere
Auflagen erlebt und ist anflerdem als Herder-Taschenbuch herausgekommen. Die beiden
neuen Binde: ,Lettres aux Fraternités“ Bd. I und II (Les Editions du Cerf 1960) kénnen
als Fortsetzung von ,Au Coeur des Masses* angesprochen werden und setzen dieses viel-
gelesene Werk einigermafien voraus.

Auch in den beiden Binden der Lettres handelt es sich wieder um eine locker gefiigte
Anzahl von Gelegenheitsschriften iiber die Spiritualitit der Kleinen Brilder. Zum grofiten
Teil sind es Rundbriefe. Als Leser sind in erster Linie die Kleinen Briider (und Schwestern)
gedacht. Dennoch wendet sich die Buchansgabe ohne Einschrinkung an die Uffentlichkeit,
wobei der Verfasser voraussetzt, dafl der Leser je nach seinem Standort die notwendige An-
passung an seine personliche Lage selbst vornehmen werde.

Voillaume besitzt in der ganzen Welt eine grofie Lesergemeinde. Zweifellos werden weit
iiber die verschiedenen Gemeinschaften hinaus, die Foucauld zu ihrem geistigen Vater rech-
nen, viele heutige Christen auch zu diesen neuen Biichern Voillaumes greifen und sich bei
ihnen Weisung und Anregung holen. Wie soll man die Strahlungskraft Voillanmes erklaren?
Gerade der Charakter zeitbedingter Rundbriefe, der zunichst Bedenken gegen eine Ver-
6ffentlichung wedken kénnte, bedingt zugleich ihre Lebensndhe und Lebendigkeit. Was hier
gesagt wird, ist nicht am Schreibtisch erdacht, sondern je von dridngenden Fragen des Lebens
eingegeben.

Irgend etwas an der ganzen Konzeption der Kleinen Briider trifft mitten in die Anliegen
vieler heutiger Christen, die ja 3hnlich wie die Briider mitten im Getriebe der Welt stehend
cine radikale christliche Existenz zu leben suchen. Es ist offenbar einfach die Strahlungskraft
einer starken Personlichkeit; aber es ist auch eine seltene Verbindung soliden theologischen
Wissens mit kithner Konstruktionskraft in die Zukunft hinein, die franzésische Gabe der
Psychologie, verbunden mit niichternen und realen Weisungen fiir das alltéigliche Leben.
Zugleich bieten diese Briefe fiir die vielen, die an Foucauld und seinen Gemeinschaften ein
lebhaftes Interesse haben, in einem Ausmafl und einer Offenheit, wie sie bei andern Ordens-
gemeinschaften kaum Brauch waren, Einblick in die inneren Verhiltnisse der von der 6ffent-
lichen Nengierde schon reichlich strapazierten Griindung Founcaulds. Es sind die Briefe eines
in apostolischem Dienst unermiidlich — man muf} schon sagen um den Erdball Reisenden.
Man wird fast an Paulus erinnert. Wer sich vorstellen méchte, in welcher Weise der Vélker-
apostel heute die Mittel des Verkehrs und der Nachrichteniibermittlung nutzen wiirde, der
findet hier Anschaunngsmaterial. Bald ist Voillaume unterwegs, um neue Niederlassungen
der Kleinen Briider (Fraternititen) zu griinden, bald um bereits bestehende zu besuchen oder
den Priestern und Laien, die sich in irgendeiner Form der Spiritualitit Foucaulds angeschlos-
sen haben, Unterweisungen zu geben.

Die Dynamik dieser missionarischen Reisen tritt besonders in Band II hervor, wie denn
iiberhanpt der zweite Band nicht einfach eine Fortsetzung des ersten ist, sondern aunf die
Weise von Reiseberichten die gleiche Thematik noch einmal in Angriff nimmt. Enthilt
Band I im Stil von Au Coeur des Masses 14 grofiere Kapitel und kommen die dort veréffent-
lichten Rundbriefe im wesentlichen aus europiischen Lindern, aus dem Iran und Alaska
(zeitlich stammen die Beitrige des ersten Bandes aus den Jahren 1954—1959), so bringt der
zweite Band nicht weniger als 79 Briefe oder Brieffragmente der weiten Zeitspanne von
1949-1960, und diese sind von den verschiedensten Punkten des Erdballs datiert. Sie kom-



56 ’ Im Spiegel der Zeit -

men, um nur ein paar Ortsnamen herauszugreifen, aus Straflburg und der Sahara, aus Miin-
ster (Westfalen), Florenz und Toulouse; aus Jerusalem, Kairo und Rio de Janeiro. Sie sind
in Mossul, Delhi und Benares geschrieben, andere in New York, Chikago, Boston und San
Franzisko, in Rhodesien, Urundi, Luanda und Korea.

Die Ortsangaben erlauben nicht nur, die Reisewege des Verfassers ziemlich genau zu
rekonstruieren, sie deuten auch anf die weltweite Verbreitung der Kleinen Briider hin, die
ja mit Vorliebe Linder aufsuchen, in denen das Christentum noch kaum Fuf} gefafit hat. Es
ist nicht nur die Verbreitung, das heifit das Hinauswandern franzésischer und europdischer
(allerdings immer nur weniger) Bridder in fremde Linder und Erdteile; es schliefen sich
auch Menschen dieser fremden Linder und Kulturen den Fraternititen Foucaulds an. Das
aber geht nicht ohne Spannungen ab. Diesem Problem ist in aller Offenheit ein eigener
Rundbrief gewidmet: ,Uber die Universalitit der Bruderliebe“ (Bd. I, Brief 5). Die Fremd-
sprachen machen Schwierigkeiten; aber noch mehr die Mentalitit der andern; sei es der
Franzosen, um die Auslinder, sei es der Auslinder, um die Franzosen zu verstehen.

Voillaume 148t durchblicken, dafl es offenbar in manchen Kreisen der Kleinen Briider ein
Unbehagen dariiber gibt, dal die ganze Konzeption der Gemeinschaft franzésisch ist. Er
entgegnet, dafl dies eine Tatsache sei, mit der man sich zunichst abzufinden habe. Der Herr
selbst habe es so gefiigt, dafl die Fraternititen ,en francais“ zur Welt gekommen seien.
Schljeflich kann man ja auch nicht leugnen, daf die Franziskaner ,auf Italienisch® und
die Jesuiten ,auf Spanisch® zur Welt gekommen sind.

Das ist zumindest der geschichtliche Start. Voillaume meint, beim augenblicklichen Stand
der Entwicklung sei das Bestchen der franzdsischen Ausprigung wohl noch unentbehrlich,
um der Gnade der (nun eben einmal franzésisch geschehenen) Griindung nicht verlustig zu
gehen; aber im Laufe der Zeit mifite der franzésische Geist stirker in einer universalen
Weite aufgehen. Die Franzosen ihrerseits miifiten sich bemiihen, alles abzulegen, was sich
aus ihrer Herkunft als Hindernis fiir die Universalitit erweise; anderseits sei es die viel-
leicht noch schwierigere Anfgabe der Briider fremder Kulturen, sich ein religiéses Ideal zu
eigen zu machen, das zuerst von Menschen ganz anderer kultureller Voraussetzungen gelebt
worden sei. Jedenfalls sei es gefihrlich, mit der Begriindung der Anpassung an die betref-
fende Landeskultur Abstriche am religidsen Ideal selbst zu machen. Dann sei es schon besser,
dem Ursprungsgeist, wenn auch franzésischer Art, treu, als ihm durch vollkommene Anpas-
sung an die fremde Art untreu zu werden.

Das verhaltnismiflig rasche Wachstum bringt noch andere Probleme mit sich: Gleich der
erste Brief des ersten Bandes spricht von ihnen. Er geht aus von der Wachstumskrise, in die
c¢in Ordensmann gerit, wenn er ilter wird und der Schwung der Jugend von ihm abfallt.
Alles wird dann hirter und niichterner. Erst jetzt zeichnet sich in seiner ganzen Unerbitt-
lichkeit ab, zu welchem Lebensopfer er sich im Umgestiim der Jugend und von einer fiihl-
baren Gnade getragen, angeboten hat. Nun ergehe der ,zweite Ruf*, nun gelte es, einen
neuen Aufbruch zu wagen, und als reifer Mann-die Treue zu halten.

Diese religiose Wachstumskrise ist nach Voillaume gleichzeitig die der Kleinen Briider
iiberhaupt. Sie bestehen nun bald dreiig Jahre (genau seit dem 8. September 1933). Manche
von ihnen gehen auf die 60 zu. Gleichzeitig ist die Gemeinschaft gewachsen, und das macht
sich bemerkbar: Die Jahre des unbefangenen Wachsens und Blithens gehen zur Neige. ,Un-
sere Briidergemeinschaften konnen nicht weiter einfach kleine, voneinander unabhingige
Gruppen bleiben, wobei es jeder freistiinde, das Ideal der Armut und Bruderliebe auf ihre
Weise zu leben“ (II, 50). Das Organisatorische tritt stirker hervor. Es geht einfach nicht
ohne ein gewisses Mafl von Reglement und Leitung. Dazu miissen Briider freigestellt werden.
Ausbildungsstitten und Studienhduser wurden notwendig. Das aber wieder bedingt die Be-
reitstellung finanzieller Mittel. Unwillkiirlich wird man an die schmerzliche Problematik er-
innert, als es im 13. Jahrhundert darum ging, das franziskanische Urideal der harten Wirk-
lichkeit anzugleichen, Auch die Kleinen Briider stofen, in dem Mafle, wie sie wachsen, stirker
mit ihr zusammen.

Dazu kommen die Gesetze des geistlichen Lebens selbst. Wenn man diese Briefe liest, er-

hélt man wiederholt den Eindruck, dafl manche der Kleinen Brider glaubten, einfach aus
einem allgemeinen idealistischen Impuls leben zu kénnen. Aber so kann keine Gemeinschaft



Im Spiegel der Zeit 57

in der Kirche existieren. Der zweite grofe Rundbrief (von Bd. I) spricht vom Gehorsam. Es
wiire eine doppelte Illusion, wenn ein Bruder glaubte, ohne ibn auskommen zu kénnen. Das
religiése Streben bedarf der Unterstittzung eines festen Rahmens, einer Gebetsverpflichtung
und einer Bindung an ein gewisses Gemeinschaftsleben. Ebenso irrig sei die Auffassung,
spontanes Tun sei als solches dem Tun aus Gehorsam an Wert iiberlegen. Das Gegenteil
ist wahr: durch den religitsen Gehorsam wurzelt all unser Tun letztlich im Gehorsam Jesu.

Selbst bei dem Freiesten und Personlichsten, was sich denken 1388t, dem inneren, medita-
tiven Gebet, geniigt auf die Dauver guter Wille und ein verschwommenes, frommes Verlan-
gen nicht. Die Kleinen Briider weihen sich bekanntlich einem Leben der Kontemplation. Sie
sind zu Betrachtungs- und Anbetungsstunden vor dem eucharistischen Christus gehalten. Im
Laufe der Jahre wird aber deutlich spiirbar, wie schwierig das ist. Nicht nur, weil sie gleich-
zeitig ,mitten in der Welt“ leben und die Lebensbedingungen des heutigen Arbeiters teilen
wollen (dariiber gleich mehr), die Sammlung also von auflen gestort wird; der ,Weg in das
Gebet“ (so heifit ein ganzes, ausfiihrliches Kapitel) besitzt auch seine innere Problematik,
Es gibt eine jahrhundertealte Gebetserfahrung der Kirche, die es zu nutzen gilt. Man muf}
sich anstrengen. Man mufl lernen, Geist, Geddchtnis und Einbildungskraft einer Disziplin
zu unterwerfen. Ob wir innerlich beten kénnen, hingt vom religiésen Gesamtniveau ab; aber
auch von gewissen Vorbedingungen. Man muf} tiefer in die Glaubenswelt eingedrungen
sein, um lebendiger glauben zu kénnen. ,Die Betrachtung des Evangeliums und der Schrift,
das Lesen der Lebensbeschreibungen und Schriften der Gottesméinner, das Studium der
Theologie, nach Beruf und Méglichkeiten eines jeden, sind die unerldfiliche Voraussetzung
fiir das (betrachtende) Gebet® (I, 179). Meist wird eine langjdhrige Ubung der klassischen
Meditationsmethoden vorausgehen, ehe einer zu einer hoheren und freieren Gebetsart ge-
langt. Es sei falsch, jede gute Gewéhnung gleich mit Routine abtun zu wollen. Wir brauchen
die Hilfe von Gebetsmethoden (Foucauld hat deren selbst entwickelt). Vor allem warnt
Voillaume wiederholt und eindringlich vor einer gewissen passiven Verschwommenheit
(un certain vague), die oft einfach geistige Trigheit und keineswegs immer das Dunkel
gottlicher Erleuchtung sei. Es brauche viel Mut, um den Weg des Gebetes zu beschreiten
und aof ihm auszuharren.

Wieder und wieder kommen die Briefe darauf zu sprechen, dafl hier eine der wesent-
lichen Aufgaben fiir die Briider liege: nach dem Vorbild des Herrn in Nazareth (und in sei-
nem ganzen Erléserleben) Anbeter zu sein und stellvertretend fiir all die Menschen, in deren
Mitte sie leben und deren Arbeit und Sorgen sie teilen, ihr Flehen vor Gott zu bringen.
Neben Fraternititen, deren Mitglieder in der Welt arbeiten, soll die Zahl der Fraternitdten
vermehrt werden, die rein kontemplativ leben und in die sich die andern Briider zu innerer
Vertiefung von Zeit zu Zeit zuriickziehen kénnen.

Die meisten Kleinen Briider freilich leben ,mitten in der Welt“. Darin besteht gerade das
Neue, das sie in der Kirche darstellen, und Voillaume betont, dafl sie an diesem Wagnis
festhalten. Doch das ist leichter gesagt als getan. Es geht jedenfalls nicht in der krassen Ver-
einfachung, die die vollige Angleichung an das Leben der Arbeiter und Armen absolut setzt.
An vielen Stellen der Lettres mufl sich Voillaume mit dieser Auffassung auseinandersetzen,
die offenbar in manchen Fraternitiiten, verbreitet ist. ,Sein wie die andern“ — , Arbeiter sein
wie die andern®. Das heifit aber dann: nur Dinge tun, die jene auch tun, und alles unter-
lassen, was jene nicht verstehen kénnen.

Das fithrt jedoch, konsequent durchgedacht, dazu, die religidse Betdtigung auf ein Mini-
mum zu reduzieren und Dinge mitzumachen, die sich fiir ein Mitglied einer religiésen Ge-
meinschaft nicht ziemen. Wer die Welt der Arbeiterpriester kennt, wird hier einen bekann-
ten Ton vernehmen. Tatsichlich ist der achte grofle Brief (im ersten Band) vom Mirz 1954
»Zum Gehorsam gegen die Kirche“ dem Problem der Arbeiterpriester, beziehungsweise der
gespannten Lage gewidmet, die damals infolge des kirchlichen Verbots der Arbeiterpriester
(September/Oktober 1953) entstanden war.

Die Kleinen Briider wurden von dem Verbot kaum direkt getroffen. Die meisten von ihnen
sind nicht Priester. Auflerdem erfiillten sie schon fast immer die von der Kirche gewinschte
Bedingung, in Gemeinschaft zu leben. Dennoch standen sie dem Leben der Arbeiterpriester
sehr nahe; gingen sie doch als Arbeiter in die Betriebe und teilten sie, unter den Armsten der



58 Im Spiegel der Zeit

Armen lebend, deren Lebensbedingungen. Foucauld hatte ihnen ja das Leben Jesu in Na-
zareth so gedeutet: als volliges Aufgehen im armen Leben der Menschenbriider. So wurde
~Etre comme les autres“ zu einem lIdeal, das allzu einseitig herausgestellt, eine Gefahr be-
decutet. Es verband sich mit einer einseitigen Theologie der Inkarnation: Jesus ist einer von
uns geworden, in allem uns gleich.

Voillaume, ihr Vorsteher und Griinder, insofern er das Ideal Foucaulds fiir uns Heutige
iibersetzt und organisatorisch ins Leben gerufen hat — sagt ihnen: ,Die Inkarnation als to-
tales Anteilnehmen gemeint, als eine véllige Angleichung im Tun und Denken, ist die Illu-
sion einer falsch verstandenen Liebe® (I, 295). Ein Beispiel: ,Keusch leben und unser Prie-
stertum leben sind zwei Werte, die wir nie unter dem Vorwand opfern diirfen, unsern Freun-
den, den Arbeitern, mehr zu gleichen.” (Solche Gedankengange haben bei manchen Arbeiter-
priestern tatsichlich zur Aufgabe ihres Priestertums und zur Ehe gefithrt.)

Man mag sich dariiber wundern; aber diese Mentalitit ist offenbar gerade bei franzési-
schen Idealisten verbreitet (und sie bestimmen ja weithin die Grindung Foucaulds — siche
oben). So mufl ihnen also Voillaume klar machen, daf dies alles an der Liebe und Treue
zu Christus seine Grenze findet. Fiir Thn Zeugnis abzulegen ist ihre Sendung. ,Die Anpas-
sung darf nicht bis zam Verzicht auf die wesentlichen (geistlichen) Werte gehen” (II, 65 u.
67). Auch die an sich heilige Liebe zur Armut und zu einer sich opfernden Bruderliebe ist
der Sendung unterzuordnen, die die Briider innerhalb der Kirche haben (11, 58).

Das ist ein wichtiges Wort. Und vielleicht wird von dieser Problematik her am ehesten
verstindlich, warum kaum ein. Thema in den Briefen so hiufig angeschlagen wird wie das
der Kirche und das Denken und Leben mit der Kirche. So neu und kithn manches an der Kon-
zeption der Fraternititen Foucaulds sein mag: Foucauld war ein Mann der Kirche, der kleine
griine Zweig, den seine Gemeinschaften darstellen, ist ein Zweig der Kirche. Aus ihr allein
hat er seine Kraft und seine Zukunft. Was man von den Konstitutionen des hl. Ignatius ge-
sagt hat, dafl vieles in ihnen aus der iiberzeitlichen Weisheit der Kirche und des Ménchtums
stammt, das erweist sich auch hier wieder: nicht sie tragen die Wurzel, die Wurzel tréigt sie
(vgl. Rém 11, 18).

Man kénnte allein aus den Stichworten, die der Sachindex angibt, einen ganzen Traktat
tiber die Kirche zusammenstellen: Die Kirche ist von Gott als sichtbare Gemeinschaft gewollt.
Sie ist als Institution Zeugnis der Heiligkeit. Sie gibt uns, so unvollkommen ihre Glieder
sind, alles. Thr Wirken ist an den Einsatz irdischer Mittel gebunden. Die Kirche weist jedem
seine besondere apostolische Aufgabe zu. Die Kirche und die Bedrobung durch den Marxis-
mns, Wie man versuchen mufi, die Entscheidung der Kirche zu verstehen. Die Kirche hat
allein das Recht, zu erkliren, wie sie das Priestertum auffaflt und wie sie es konkret gelebt
wissen will. Sie lehrt uns, wie wir beten sollen; sie lehrt die Verehrung des Heiligsten
Herzens. Die Fraternititen sind Glieder der sichtbaren Kirche. Sie verleiht den Ordenssat-
zungen ihre Autoritét. In der Kirche begegnet uns die Liebe Christi. Die modernen Massen
und die Kirche. Die Kirche will die Ernenerung unserer Liebe zu Maria. Die Kirche empfiehlt
den Rosenkranz. Sie spendet uns die heilige Freude. Die Kirche ist die Hand, mit der Jesus
uns hilt.

Von ,groflen Themen*, bezichungsweise Themen, denen umfangreiche Rundbriefe ge-
widmet sind, sei noch genannt das Kapitel Freundschaft (I, 4). Im Gegensatz zu manchen
herkémmlichen aszetischen Anweisungen tritt Voillaume fiir den Wert der Freundschaft
unter den Briidern ein und glaubt, dafl eine Freundschaft in der Liebe Christi nicht méglich
sei ohne gewisse menschliche Voraussetzungen; wie er auch sonst betont, dafl man ein iiber-
natiirliches Ideal in den luftleeren Raum hineinbaut, wenn nicht menschliche Qualititen den
Unterbau abgiben, dhnlich wie im Alten Testament wichtige Werte vorbereitet und vor-
gebildet seien, die Christus nicht aufhebe sondern vollende. Unsere Schwachheit bedarf der
Stitze durch den Bruder. Mit vierzig Jahren habe man ein stirkeres Bediirfnis nach Ge-
meinschaft und Geborgenheit als mit zwanzig. Und auch hier wieder st68t die iiberspannte
Auffassung der Armut an eine Grenze.

Die ,Eucharistie“ und die ,Wiiste“ sind gewissermafien klassische Themen fiir die Klei-
nen Briider. Thnen sind je ein grofles Kapitel gewidmet. Wir konnen hier nicht niher darauf
cingehen. Es sei nur darauf hingewiesen, dafl Voillaume im Zusammenhang mit der Euchari-



Im Spiegel der Zeit 59

stie auf die Stellung des Priesters in den Reihen der Kleinen Brider zu sprechen kommt. An
sich nahern sich die Kleinen Briider wieder der Lage des frithen Monchtums, das ja eine
Laienbewegung war. Aber dadurch allein schon, daf die Eucharistie ¢ine so zentrale Stellung
in der Spiritualitit Foucaulds einnimmt, erhilt auch notwendig das Priestertum in ihren
Reihen einen Platz. Es gibt in ihrer Mitte Briider, die sich so stark zur Feier der Eucharistie
hingezogen fithlen, daf sie fiir das Priestertum prédestiniert erscheinen. Auch die religidse
Betreuung der Briider selbst verlangt nach Briidern, die zugleich Priester sind. Schwierig
ist, Auflenstehenden klar zu machen, dafl die Kleinen Briider, die Priester sind, normaler-
weise keine direkten seelsorglichen Aufgaben iibernehmen sollen. Sie sind am chesten den
Kontemplativen zu vergleichen, denen die Kirche ja auch eine Rolle im Gesamtorganismus
zugesteht, ohne sie zu direkter apostolischer Titigkeit zu verpflichten,

Man erfihrt bei dieser Gelegenheit, dafi augenblicklich noch eife andere Gemein-
schaft im Entstehen begriffen ist: die Kletnen Briider vom Dienst am Evangelium (du Mini-
stére de I'Evangile). Wie die Kleinen Briider fiihren sie gemeinschaftlich ein Leben in Ar-
mut und Kontemplation. Sie unterscheiden sich aber dadurch wesentlich von ihnen, dafl es zu
ilirem Beruf gehort, die ordentliche Seelsorge zu iibernehmen. Und zwar sollen sie diese
Seelsorge mdglichst bei der armen, religids vernachlissigten Bevilkerung ausiiben und sich
in der Seelsorge selbst der schlichten, unansehnlichen Mittel bedienen. Wegen ihrer inneren
Nihe zum Geist der Kleinen Briidder wird man in der Regel auf sie zuriickgreifen, um die
Kleinen Briider abzul$sen, wenn sie voriibergehend in einem unchristlichen oder entchrist-
lichten Gebiet Pionierarbeit geleistet hatten.

Die Briider vom Dienst am Evangelium sind nicht mit der Unio sacerdotalis Jesus-Caritas
zu verwedhseln. Diese Gemeinschaft ist ein Sikularinstitut, zu dem sich im Jahre 1951 nach
cinem Exerzitienkurs von P. Voillaume einige Weltpriester zusammengeschlossen haben.
1960 zihlte die Union in vielen Lindern der Welt bereits 600 Mitglieder. In Deutschland
haben sich ihr in folgenden Didzesen Weltpriester angeschlossen: in Aachen, Berlin, Essen,
Freiburg, K6ln, Miinster, Paderborn, Passan, Trier (vgl. den Beitrag von Peter Hilnermann
in: Priestergemeinschaften, hrsg. von N. Greinacher, Matthias-Griinewald-Verlag,
Mainz 1960, 183—192).

Im iibrigen hilt es Voillaume fiir wenig gliicklich, daff man auf die Frage nach dem, was
die Kleinen Briider (und Schwestern) denn nun eigentlich wollen, immer nur eine nega-
tive Antwort wisse: Die Kleinen Briider, so heifit es, diirfen nicht Schule halten, nicht pre-
digen, keine karitative Titigkeit ausiiben. Thre Aufgabe sei es nicht, das soziale Niveau
ihrer Umgebung zu heben, noch sonst allzu viel Dienste zu leisten. Sie sollen arm bleiben
und sich nicht von ihrem Milieu abheben. Man miisse vielmehr auf derlei Fragen positiv
antworten. Das Ideal der Kleinen Briider und Schwestern ist ein Leben moglichster Chri-
stusnihe; Thm &hnlich werden in einem armen Arbeiterleben, in Wirklichkeit und Wahr-
heit ein Freund und Bruder der Armen sein. Aber in einem solchen Leben der Kontemplation
und der Demut aus der Kraft der Christusliebe sich anstrengen, den Mitmenschen aus dem
Elend und dem gedriickten Dasein herauszuhelfen (Reflexionen im Anblick der indischen
Not und Passivitit!).

Was sind die Kleinen Briider? Voillaume gibt zu, dafl ibr Ideal lauter Widerspriiche in
sich zu vereinen scheint: Der Kleine Bruder Jesu soll kontemplativ leben; aber ohne die Hilfe
eines fiir das innere Beten giinstigen dufleren Rahmens. Er soll engen Kontakt mit der armen
Bevélkerung halten und briderlich einfach ihre Leben teilen; aber er soll sich keiner Orga-
nisation anschlieBen. Uberhaupt ist aktiver Einsatz nicht seine Sache. Der Einfluff, den er
ausiibt, geht (wenn man so sagen darf) iiber das Herz des Gekreuzigten. Seine Aufgabe
ist Anbetung und fiirbittendes Flehen. Sie verlangt den Verzicht auf dufiere Aktivitit. Wel-
che Versuchung zur Mutlosigkeit, wenn es nicht gelingen will, sich in der Kontemplation
ritckhaltlos auszuliefern, und zugleich aktive apostolische Tétigkeit untersagt ist! (Bd II, 261).

Und doch, meint Voillaume, ist das dic Gnade, die Gott mit den Kleinen Briidern der
Kirche geschenkt hat: dieser Einbruch der Kontemplation in das Alltagsleben unserer mate-
rialistischen Zeit. Das ist Nazareth. Unzihlige Menschen, Priester und Laien, sehnten sich
heute nach einem Leben der Gottverbundenheit ,mitten in der Welt“. An den Kleinen Brii-
dern sei es, ihnen die Méglicheit solcher Form der Nachfolge vorzuleben. Es hat einen tiefen



60 Im Spiegel der Zeit

Sinn, wenn die dufleren Lebensbedingungen in den Fraternititen denen der iibrigen Men-
schen so stark angeglichen sind: keine Klausur, keine Atmosphire der Stille, ein iiberlastetes
Arbeitspensum, Armut und Straflenldrm bis in die armselige Hauskapelle hinein. Dadurch
sind sie ihren Mitmenschen nahe.

Ja, tiefer geseben, verwandle sich so das, was auf den ersten Blick nur Hindernis fiir
das Beten und die Sammlung schien, zu einem Mittel tiefgreifender Liuterung: in all diesem
Widrigen und Stérenden erscheint die Teilnahme am Kreuz des Erlésers. Der Kleine Bruder
fihit die Berufung, mitten in diesem Ausgeliefertsein an der Erlésung der unrastigen, lir-
menden Welt, die ihn umgibt, mitzuwirken. So kann aus dem Hindernis letztlich eine Hilfe
werden, um die Seele fiir die Kontemplation zu bereiten.

Wir haben die beiden Binde der Lettres nach dem Leben der Kleinen Briider befragt. Viel-
leicht ist die Antwort fiir einen Freund klarer Formeln nicht voll befriedigend. Sie ist sicher
nicht erschopfend. Wie sollte auch ein kurzer Bericht nur andeuten kénnen, was in den beiden
Binden von éber 700 Seiten enthalten ist; nehmen doch die reichhaltigen Sachregister allein
fast 70 Seiten in Anspruch!

Vor allem aber mufl notwendig in einer solchen Analyse die bunte Lebensfiille, die dy-

namische Spannung zu kurz kommen, die im besonderen den zweiten Band erfiillt. Nicht als
ob sich Voillaume jemals lange bei Schilderungen aufhielte. Nach kurzen Hinweisen auf
die Situation ans der der Brief kommt, geht er meist direkt an die Fragen heran, die ihn
und die Briefempfinger bewegen. Dennoch wird genug gesagt, um jeweils einen ganzen
Horizont aufzureiflen, um die Problematik mitten ins dringende Leben bineinzustellen: Da
sind Briefe eingetroffen, in denen die Briider Fragen stellen. Da ist Frére Maurice in Alge-
rien am Steuer seines Lastwagens gefallen. Sein Tod wird berichtet, die innere Entwick-
lung, die er in den Wochen davor genommen hatte, mitgeteilt. In Brasilien wenden sich
junge Menschen an Pére Voillanme mit dem Wunsch, wie sie als Christen ¢in enges Gemein-
schaftsleben fithren kénnten. In Miinster hat er ein langes Gespriach mit Bischof Keller. In
Siidamerika besucht er eine befreundete Familie. Die junge Frau, Mutter von vier Kindern,
hat Krebs und weif es. Sie kennt genan die kurze Zeit, die ihr noch bleibt. Aber sie ist
tapfer. Sie schafft und 148t sich nichts anmerken. Sind wir, so fragt Veillaume, in einer
wesentlich anderen Lage. Vielleicht werden wir vor ihr abberufen. ,Und doch: sie weif es,
sie erwartet mit Bestimmtheit den Aufbruch zur grofien Reise!

Bald sind es die heiligen Stdtten (das heilige Grab, das zerfillt und von Pilgern so wenig
besucht wird!), bald die groflen Festzeiten oder die Volksstimme, in deren Mitte er das
Opfer feiert: die ganze Weite der Welt, ihre katholischen Ausmafle, die Tiefe ihrer Not
und Gottverlassenheit, lebt in diesen Briefen samt der unbesiegbaren christlichen Hoffnung.
»Das Evangelium im 20. Jahrhundert“ nennt sich die Sammlung, in denen die Leitres er-
schienen sind. Etwas davon ist in ihnen wirklich lebendig. Ohne daff im geringsten eine ka-
tholische Wahrheit verwissert wiirde, ist alles in diesen Briefen gegenwartsnah und zu-
kunftsmichtig oder vielmehr umgekehrt: weil hier eine nene tiefe Trene zom Wesen der
Botschaft Christi am Werk ist, erwacht vieles, was uns dberholt und staubig schien, aof
einmal zom Glanz iiberzeitlicher Giltigkeit. Franz Hillig S]






