
IM       SPIEGEL      DER      ZEIT 

Aus dem Leben der Kiemen Brüder Foucaulds 

Die •Lettres aux Fraternites" 

Rene Voillaume, der Vorsteher der •Kleinen Brüder Jesu", hat zwei neue Bücher veröf- 
fentlicht. Sein •Au Coeur des Masses" hat inzwischen in Frankreich das 77. Tausend er- 
reicht. Auch die gekürzte deutsche Übersetzung, die bei Herder erschienen ist, hat mehrere 
Auflagen erlebt und ist außerdem als Herder-Taschenbuch herausgekommen. Die beiden 
neuen Bände: •Lettres aux Fraternites" Bd. I und II (Les Editions du Cerf 1960) können 
als Fortsetzung von •Au Coeur des Masses" angesprochen werden und setzen dieses viel- 
gelesene Werk einigermaßen voraus. 

Auch in den beiden Bänden der Lettres handelt es sich wieder um eine locker gefügte 
Anzahl von Gelegenheitsschriften über die Spiritualität der Kleinen Brüder. Zum größten 
Teil sind es Rundbriefe. Als Leser sind in erster Linie die Kleinen Brüder (und Schwestern) 
gedacht. Dennoch wendet sich die Buchausgabe ohne Einschränkung an die Öffentlichkeit, 
wobei der Verfasser voraussetzt, daß der Leser je nach seinem Standort die notwendige An- 
passung an seine persönliche Lage selbst vornehmen werde. 

Voillaume besitzt in der ganzen Welt eine große Lesergemeinde. Zweifellos werden weit 
über die verschiedenen Gemeinschaften hinaus, die Foucauld zu ihrem geistigen Vater rech- 
nen, viele heutige Christen auch zu diesen neuen Büchern Voillaumes greifen und sich bei 
ihnen Weisung und Anregung holen. Wie soll man die Strahlungskraft Voillaumes erklären? 
Gerade der Charakter zeitbedingter Rundbriefe, der zunächst Bedenken gegen eine Ver- 
öffentlichung wecken könnte, bedingt zugleich ihre Lebensnähe und Lebendigkeit. Was hier 
gesagt wird, ist nicht am Schreibtisch erdacht, sondern je von drängenden Fragen des Lebens 
eingegeben. 

Irgend etwas an der ganzen Konzeption der Kleinen Brüder trifft mitten in die Anliegen 
vieler heutiger Christen, die ja ähnlich wie die Brüder mitten im Getriebe der Welt stehend 
eine radikale christliche Existenz zu leben suchen. Es ist offenbar einfach die Strahlungskraft 
einer starken Persönlichkeit; aber es ist auch eine seltene Verbindung soliden theologischen 
Wissens mit kühner Konstruktionskraft in die Zukunft hinein, die französische Gabe der 
Psychologie, verbunden mit nüchternen und realen Weisungen für das alltägliche Leben. 
Zugleich bieten diese Briefe für die vielen, die an Foucauld und seinen Gemeinschaften ein 
lebhaftes Interesse haben, in einem Ausmaß und einer Offenheit, wie sie bei andern Ordens- 
gemeinschaften kaum Brauch waren, Einblick in die inneren Verhältnisse der von der öffent- 
lichen Neugierde schon reichlich strapazierten Gründung Foucaulds. Es sind die Briefe eines 
in apostolischem Dienst unermüdlich • man muß schon sagen um den Erdball Reisenden. 
Man wird fast an Paulus erinnert. Wer sich vorstellen möchte, in welcher Weise der Völker- 
apostel heute die Mittel des Verkehrs und der Nachrichtenübermittlung nutzen würde, der 
findet hier Anschauungsmaterial. Bald ist Voillaume unterwegs, um neue Niederlassungen 
der Kleinen Brüder (Fraternitäten) zu gründen, bald um bereits bestehende zu besuchen oder 
den Priestern und Laien, die sich in irgendeiner Form der Spiritualität Foucaulds angeschlos- 
sen haben, Unterweisungen zu geben. 

Die Dynamik dieser missionarischen Reisen tritt besonders in Band II hervor, wie denn 
überhaupt der zweite Band nicht einfach eine Fortsetzung des ersten ist, sondern auf die 
Weise von Reiseberichten die gleiche Thematik noch einmal in Angriff nimmt. Enthält 
Band I im Stil von Au Coeur des Masses 14 größere Kapitel und kommen die dort veröffent- 
lichten Rundbriefe im wesentlichen aus europäischen Ländern, aus dem Iran und Alaska 
(zeitlich stammen die Beiträge des ersten Bandes aus den Jahren 1954•1959), so bringt der 
zweite Band nicht weniger als 79 Briefe oder Brieffragmente der weiten Zeitspanne von 
1949-1960, und diese sind von den verschiedensten Punkten des Erdballs datiert. Sie kom- 



56 Im Spiegel der Zeit 

men, um nur ein paar Ortsnamen herauszugreifen, aus Straßburg und der Sahara, aus Mün- 
ster (Westfalen), Florenz und Toulouse; aus Jerusalem, Kairo und Rio de Janeiro. Sie sind 
in Mossul, Delhi und Benares geschrieben, andere in New York, Chikago, Boston und San 
Franzisko, in Rhodesien, Urundi, Luanda und Korea. 

Die Ortsangaben erlauben nicht nur, die Reisewege des Verfassers ziemlich genau zu 
rekonstruieren, sie deuten auch auf die weltweite Verbreitung der Kleinen Brüder hin, die 
ja mit Vorliebe Länder aufsuchen, in denen das Christentum noch kaum Fuß gefaßt hat. Es 
ist nicht nur die Verbreitung, das heißt das Hinauswandern französischer und europäischer 
(allerdings immer nur weniger) Brüder in fremde Länder und Erdteile; es schließen sich 
auch Menschen dieser fremden Länder und Kulturen den Fraternitäten Foucaulds an. Das 
aber geht nicht ohne Spannungen ab. Diesem Problem ist in aller Offenheit ein eigener 
Rundbrief gewidmet: •Über die Universalität der Bruderliebe" (Bd. I, Brief 5). Die Fremd- 
sprachen machen Schwierigkeiten; aber noch mehr die Mentalität der andern; sei es der 
Franzosen, um die Ausländer, sei es der Ausländer, um die Franzosen zu verstehen. 

Voillaume läßt durchblicken, daß es offenbar in manchen Kreisen der Kleinen Brüder ein 
Unbehagen darüber gibt, daß die ganze Konzeption der Gemeinschaft französisch ist. Er 
entgegnet, daß dies eine Tatsache sei, mit der man sich zunächst abzufinden habe. Der Herr 
selbst habe es so gefügt, daß die Fraternitäten •en francais" zur Welt gekommen seien. 
Schließlich kann man ja auch nicht leugnen, daß die Franziskaner •auf Italienisch" und 
die Jesuiten •auf Spanisch" zur Welt gekommen sind. 

Das ist zumindest der geschichtliche Start. Voillaume meint, beim augenblicklichen Stand 
der Entwicklung sei das Bestehen der französischen Ausprägung wohl noch unentbehrlich, 
um der Gnade der (nun eben einmal französisch geschehenen) Gründung nicht verlustig zu 
gehen; aber im Laufe der Zeit müßte der französische Geist stärker in einer universalen 
Weite aufgehen. Die Franzosen ihrerseits müßten sich bemühen, alles abzulegen, was sich 
aus ihrer Herkunft als Hindernis für die Universalität erweise; anderseits sei es die viel- 
leicht noch schwierigere Aufgabe der Brüder fremder Kulturen, sich ein religiöses Ideal zu 
eigen zu machen, das zuerst von Menschen ganz anderer kultureller Voraussetzungen gelebt 
worden sei. Jedenfalls sei es gefährlich, mit der Begründung der Anpassung an die betref- 
fende Landeskultur Abstriche am religiösen Ideal selbst zu machen. Dann sei es schon besser, 
dem Ursprungsgeist, wenn auch französischer Art, treu, als ihm durch vollkommene Anpas- 
sung an die fremde Art untreu zu werden. 

Das verhältnismäßig rasche Wachstum bringt noch andere Probleme mit sich: Gleich der 
erste Brief des ersten Bandes spricht von ihnen. Er geht aus von der Wachstumskrise, in die 
ein Ordensmann gerät, wenn er älter wird und der Schwung der Jugend von ihm abfällt. 
Alles wird dann härter und nüchterner. Erst jetzt zeichnet sich in seiner ganzen Unerbitt- 
lichkeit ab, zu welchem Lebensopfer er sich im Umgestüm der Jugend und von einer fühl- 
baren Gnade getragen, angeboten hat. Nun ergehe der •zweite Ruf", nun gelte es, einen 
neuen Aufbruch zu wagen, und als reifer Mann die Treue zu halten. 

Diese religiöse Wachstumskrise ist nach Voillaume gleichzeitig die der Kleinen Brüder 
überhaupt. Sie bestehen nun bald dreißig Jahre (genau seit dem 8. September 1933). Manche 
von ihnen gehen auf die 60 zu. Gleichzeitig ist die Gemeinschaft gewachsen, und das macht 
sich bemerkbar: Die Jahre des unbefangenen Wachsens und Blühens gehen zur Neige. •Un- 
sere Brüdergemeinschaften können nicht weiter einfach kleine, voneinander unabhängige 
Gruppen bleiben, wobei es jeder freistünde, das Ideal der Armut und Bruderliebe auf ihre 
Weise zu leben" (II, 50). Das Organisatorische tritt stärker hervor. Es geht einfach nicht 
ohne ein gewisses Maß von Reglement und Leitung. Dazu müssen Brüder freigestellt werden. 
Ausbildungsstätten und Studienhäuser wurden notwendig. Das aber wieder bedingt die Be- 
reitstellung finanzieller Mittel. Unwillkürlich wird man an die schmerzliche Problematik er- 
innert, als es im 13. Jahrhundert darum ging, das franziskanische Urideal der harten Wirk- 
lichkeit anzugleichen,. Auch die Kleinen Brüder stoßen, in dem Maße, wie sie wachsen, stärker 
mit ihr zusammen. 

Dazu kommen die Gesetze des geistlichen Lebens selbst. Wenn man diese Briefe liest, er- 
hält man wiederholt den Eindruck, daß manche der Kleinen Brüder glaubten, einfach aus 
einem allgemeinen idealistischen Impuls leben zu können. Aber so kann keine Gemeinschaft 



Im Spiegel der Zeit 57 

in der Kirche existieren. Der zweite große Rundbrief (von Bd. I) spricht vom Gehorsam. Es 
wäre eine doppelte Illusion, wenn ein Bruder glaubte, ohne ihn auskommen zu können. Das 
religiöse Streben bedarf der Unterstützung eines festen Rahmens, einer Gebetsverpflichtung 
und einer Bindung an ein gewisses Gemeinschaftsleben. Ebenso irrig sei die Auffassung, 
spontanes Tun sei als solches dem Tun aus Gehorsam an Wert überlegen. Das Gegenteil 
ist wahr: durch den religiösen Gehorsam wurzelt all unser Tun letztlich im Gehorsam Jesu. 

Selbst bei dem Freiesten und Persönlichsten, was sich denken läßt, dem inneren, medita- 
tiven Gebet, genügt auf die Dauer guter Wille und ein verschwommenes, frommes Verlan- 
gen nicht. Die Kleinen Brüder weihen sich bekanntlich einem Leben der Kontemplation. Sie 
sind zu Betrachtungs- und Anbetungsstunden vor dem eucharistischen Christus gehalten. Im 
Laufe der Jahre wird aber deutlich spürbar, wie schwierig das ist. Nicht nur, weil sie gleich- 
zeitig •mitten in der Welt" leben und die Lebensbedingungen des heutigen Arbeiters teilen 
wollen (darüber gleich mehr), die Sammlung also von außen gestört wird; der •Weg in das 
Gebet" (so heißt ein ganzes, ausführliches Kapitel) besitzt auch seine innere Problematik. 
Es gibt eine jahrhundertealte Gebetserfahrung der Kirche, die es zu nutzen gilt. Man muß 
sich anstrengen. Man muß lernen, Geist, Gedächtnis und Einbildungskraft einer Disziplin 
zu unterwerfen. Ob wir innerlich beten können, hängt vom religiösen Gesamtniveau ab; aber 
auch von gewissen Vorbedingungen. Man muß tiefer in die Glaubenswelt eingedrungen 
sein, um lebendiger glauben zu können. •Die Betrachtung des Evangeliums und der Schrift, 
das Lesen der Lebensbeschreibungen und Schriften der Gottesmänner, das Studium der 
Theologie, nach Beruf und Möglichkeiten eines jeden, sind die unerläßliche Voraussetzung 
für das (betrachtende) Gebet" (I, 179). Meist wird eine langjährige Übung der klassischen 
Meditationsmethoden vorausgehen, ehe einer zu einer höheren und freieren Gebetsart ge- 
langt. Es sei falsch, jede gute Gewöhnung gleich mit Routine abtun zu wollen. Wir brauchen 
die Hilfe von Gebetsmethoden (Foucauld hat deren selbst entwickelt). Vor allem warnt 
Voillaume wiederholt und eindringlich vor einer gewissen passiven Verschwommenheit 
(un certain vague), die oft einfach geistige Trägheit und keineswegs immer das Dunkel 
göttlicher Erleuchtung sei. Es brauche viel Mut, um den Weg des Gebetes zu beschreiten 
und auf ihm auszuharren. 

Wieder und wieder kommen die Briefe darauf zu sprechen, daß hier eine der wesent- 
lichen Aufgaben für die Brüder liege: nach dem Vorbild des Herrn in Nazareth (und in sei- 
nem ganzen Erlöserleben) Anbeter zu sein und stellvertretend für all die Menschen, in deren 
Mitte sie leben und deren Arbeit und Sorgen sie teilen, ihr Flehen vor Gott zu bringen. 
Neben Fraternitäten, deren Mitglieder in der Welt arbeiten, soll die Zahl der Fraternitäten 
vermehrt werden, die rein kontemplativ leben und in die sich die andern Brüder zu innerer 
Vertiefung von Zeit zu Zeit zurückziehen können. 

Die meisten Kleinen Brüder freilich leben •mitten in der Welt". Darin besteht gerade das 
Neue, das sie in der Kirche darstellen, und Voillaume betont, daß sie an diesem Wagnis 
festhalten. Doch das ist leichter gesagt als getan. Es geht jedenfalls nicht in der krassen Ver- 
einfachung, die die völlige Angleichung an das Leben der Arbeiter und Armen absolut setzt. 
An vielen Stellen der Lettres muß sich Voillaume mit dieser Auffassung auseinandersetzen, 
die offenbar in manchen Fraternitäten verbreitet ist. •Sein wie die andern" • •Arbeiter sein 
wie die andern". Das heißt aber dann: nur Dinge tun, die jene auch tun, und alles unter- 
lassen, was jene nicht verstehen können. 

Das führt jedoch, konsequent durchgedacht, dazu, die religiöse Betätigung auf ein Mini- 
mum zu reduzieren und Dinge mitzumachen, die sich für ein Mitglied einer religiösen Ge- 
meinschaft nicht ziemen. Wer die Welt der Arbeiterpriester kennt, wird hier einen bekann- 
ten Ton vernehmen. Tatsächlich ist der achte große Brief (im ersten Band) vom März 1954 
•Zum Gehorsam gegen die Kirche" dem Problem der Arbeiterpriester, beziehungsweise der 
gespannten Lage gewidmet, die damals infolge des kirchlichen Verbots der Arbeiterpriester 
(September/Oktober 1953) entstanden war. 

Die Kleinen Brüder wurden von dem Verbot kaum direkt getroffen. Die meisten von ihnen 
sind nicht Priester. Außerdem erfüllten sie schon fast immer die von der Kirche gewünschte 
Bedingung, in Gemeinschaft zu leben. Dennoch standen sie dem Leben der Arbeiterpriester 
sehr nahe; gingen sie doch als Arbeiter in die Betriebe und teilten sie, unter den Ärmsten der 



58 Im Spiegel der Zeit 

Armen lebend, deren Lebensbedingungen,. Foucauld hatte ihnen ja das Leben Jesu in Na- 
zareth so gedeutet: als völliges Aufgehen im armen Leben der Mensdienbrüder. So wurde 
•etre comme les autres" zu einem Ideal, das allzu einseitig herausgestellt, eine Gefahr be- 
deutet. Es verband sich mit einer einseitigen Theologie der Inkarnation: Jesus ist einer von 
uns geworden, in allem uns gleich. 

Voillaume, ihr Vorsteher und Gründer, insofern er das Ideal Foucaulds für uns Heutige 
übersetzt und organisatorisch ins Leben gerufen hat • sagt ihnen: •Die Inkarnation als to- 
tales Anteilnehmen gemeint, als eine völlige Angleichung im Tun und Denken, ist die Illu- 
sion einer falsch verstandenen Liebe" (I, 295). Ein Beispiel: •Keusch leben und unser Prie- 
stertum leben sind zwei Werte, die wir nie unter dem Vorwand opfern dürfen, unsern Freun- 
den, den Arbeitern, mehr zu gleichen,." (Solche Gedankengänge haben bei manchen Arbeiter- 
priestern tatsächlich zur Aufgabe ihres Priestertums und zur Ehe geführt.) 

Man mag sich darüber wundern; aber diese Mentalität ist offenbar gerade bei französi- 
schen Idealisten verbreitet (und sie bestimmen ja weithin die Gründung Foucaulds • siehe 
oben). So muß ihnen also Voillaume klar machen, daß dies alles an der Liebe und Treue 
zu Christus seine Grenze findet. Für Ihn Zeugnis abzulegen ist ihre Sendung. •Die Anpas- 
sung darf nicht bis zum Verzicht auf die wesentlichen (geistlichen) Werte gehen" (II, 65 u. 
67). Auch die an sich heilige Liebe zur Armut und zu einer sich opfernden Bruderliebe ist 
der Sendung unterzuordnen, die die Brüder innerhalb der Kirche haben (II, 53). 

Das ist ein wichtiges Wort. Und vielleicht wird von dieser Problematik her am ehesten 
verständlich, warum kaum ein. Thema in den Briefen so häufig angeschlagen wird wie das 
der Kirche und das Denken und Leben mit der Kirche. So neu und kühn manches an der Kon- 
zeption der Fraternitäten Foucaulds sein mag: Foucauld war ein Mann der Kirche, der kleine 
grüne Zweig, den seine Gemeinschaften darstellen, ist ein Zweig der Kirche. Aus ihr allein 
hat er seine Kraft und seine Zukunft. Was man von den Konstitutionen des hl. Ignatius ge- 
sagt hat, daß vieles in ihnen aus der überzeitlichen Weisheit der Kirche und des Mönchtums 
stammt, das erweist sich auch hier wieder: nicht sie tragen die Wurzel, die Wurzel trägt sie 
(vgl. Rom 11, 18). 

Man könnte allein aus den Stichworten, die der Sachindex angibt, einen ganzen Traktat 
über die Kirche zusammenstellen: Die Kirche ist von Gott als sichtbare Gemeinschaft gewollt. 
Sie ist als Institution Zeugnis der Heiligkeit. Sie gibt uns, so unvollkommen ihre Glieder 
sind, alles. Ihr Wirken ist an den Einsatz irdischer Mittel gebunden. Die Kirche weist jedem 
seine besondere apostolische Aufgabe zu. Die Kirche und die Bedrohung durch den Marxis- 
mus. Wie man versuchen muß, die Entscheidung der Kirche zu verstehen. Die Kirche hat 
allein das Recht, zu erklären, wie sie das Priestertum auffaßt und wie sie es konkret gelebt 
wissen will. Sie lehrt uns, wie wir beten sollen; sie lehrt die Verehrung des Heiligsten 
Herzens. Die Fraternitäten sind Glieder der sichtbaren Kirche. Sie verleiht den Ordenssat- 
zungen ihre Autorität. In der Kirche begegnet uns die Liebe Christi. Die modernen Massen 
und die Kirche. Die Kirche will die Erneuerung unserer Liebe zu Maria. Die Kirche empfiehlt 
den Rosenkranz. Sie spendet uns die heilige Freude. Die Kirche ist die Hand, mit der Jesus 
uns hält. 

Von •großen Themen", beziehungsweise Themen, denen umfangreiche Rundbriefe ge- 
widmet sind, sei noch genannt das Kapitel Freundschaft (I, 4). Im Gegensatz zu manchen 
herkömmlichen aszetischen Anweisungen tritt Voillaume für den Wert der Freundschaft 
unter den Brüdern ein und glaubt, daß eine Freundschaft in der Liebe Christi nicht möglich 
sei ohne gewisse menschliche Voraussetzungen; wie er auch sonst betont, daß man ein über- 
natürliches Ideal in den luftleeren Raum hineinbaut, wenn nicht menschliche Qualitäten den 
Unterbau abgäben, ähnlich wie im Alten Testament wichtige Werte vorbereitet und vor- 
gebildet seien, die Christus nicht aufhebe sondern vollende. Unsere Schwachheit bedarf der 
Stütze durch den Bruder. Mit vierzig Jahren habe man ein stärkeres Bedürfnis nach Ge- 
meinschaft und Geborgenheit als mit zwanzig. Und auch hier wieder stößt die überspannte 
Auffassung der Armut an eine Grenze. 

Die •Eucharistie" und die •Wüste" sind gewissermaßen klassische Themen für die Klei- 
nen Brüder. Ihnen sind je ein großes Kapitel gewidmet. Wir können hier nicht näher darauf 
eingehen. Es sei nur darauf hingewiesen, daß Voillaume im Zusammenhang mit der Euchari- 



Im Spiegel der Zeit 59 

stie auf die Stellung des Priesters in den Reihen der Kleinen Brüder zu sprechen kommt. An 
sich nähern sich die Kleinen Brüder wieder der Lage des frühen Mönchtums, das ja eine 
Laienbewegung war. Aber dadurch allein schon, daß die Eucharistie eine so zentrale Stellung 
in der Spiritualität Foucaulds einnimmt, erhält auch notwendig das Priestertum in ihren 
Reihen einen Platz. Es gibt in ihrer Mitte Brüder, die sich so stark zur Feier der Eucharistie 
hingezogen fühlen, daß sie für das Priestertum prädestiniert erscheinen. Auch die religiöse 
Betreuung der Brüder selbst verlangt nach Brüdern, die zugleich Priester sind. Schwierig 
ist, Außenstehenden klar zu machen, daß die Kleinen Brüder, die Priester sind, normaler- 
weise keine direkten seelsorglichen Aufgaben übernehmen sollen. Sie sind am ehesten den 
Kontemplativen zu vergleichen, denen die Kirche ja auch eine Rolle im Gesamtorganismus 
zugesteht, ohne sie zu direkter apostolischer Tätigkeit zu verpflichten. 

Man erfährt bei dieser Gelegenheit, daß augenblicklich noch eine andere Gemein- 
schaft im Entstehen begriffen ist: die Kleinen Brüder vom Dienst am Evangelium (du Mini- 
stere de l'Evangile). Wie die Kleinen Brüder führen sie gemeinschaftlich ein Leben in Ar- 
mut und Kontemplation. Sie unterscheiden sich aber dadurch wesentlich von ihnen, daß es zu 
ihrem Beruf gehört, die ordentliche Seelsorge zu übernehmen. Und zwar sollen sie diese 
Seelsorge möglichst bei der armen, religiös vernachlässigten Bevölkerung ausüben und sich 
in der Seelsorge selbst der schlichten, unansehnlichen Mittel bedienen. Wegen ihrer inneren 
Nähe zum Geist der Kleinen Brüder wird man in der Regel auf sie zurückgreifen, um die 
Kleinen Brüder abzulösen, wenn sie vorübergehend in einem unchristlichen oder entchrist- 
lichten Gebiet Pionierarbeit geleistet hatten. 

Die Brüder vom Dienst am Evangelium sind nicht mit der Unio sacerdotalis Jesus-Caritas 
zu verwechseln. Diese Gemeinschaft ist ein Säkularinstitut, zu dem sich im Jahre 1951 nach 
einem Exerzitienkurs von P. Voillaume einige Weltpriester zusammengeschlossen haben. 
1960 zählte die Union in vielen Ländern der Welt bereits 600 Mitglieder. In Deutschland 
haben sich ihr in folgenden Diözesen Weltpriester angeschlossen: in Aachen, Berlin, Essen, 
Freiburg, Köln, Münster, Paderborn, Passau, Trier (vgl. den Beitrag von Peter Hünermann 
in: Priestergemeinschaften, hrsg. von N. Greinacher, Matthias-Grünewald-Verlag, 
Mainz 1960, 183•192). 

Im übrigen hält es Voillaume für wenig glücklich, daß man auf die Frage nach dem, was 
die Kleinen Brüder (und Schwestern) denn nun eigentlich wollen, immer nur eine nega- 
tive Antwort wisse: Die Kleinen Brüder, so heißt es, dürfen nicht Schule halten, nicht pre- 
digen, keine karitative Tätigkeit ausüben. Ihre Aufgabe sei es nicht, das soziale Niveau 
ihrer Umgebung zu heben, noch sonst allzu viel Dienste zu leisten. Sie sollen arm bleiben 
und sich nicht von ihrem Milieu abheben. Man müsse vielmehr auf derlei Fragen positiv 
antworten. Das Ideal der Kleinen Brüder und Schwestern ist ein Leben möglichster Chri- 
stusnähe; Ihm ähnlich werden in einem armen Arbeiterleben, in Wirklichkeit und Wahr- 
heit ein Freund und Bruder der Armen sein. Aber in einem solchen Leben der Kontemplation 
und der Demut aus der Kraft der Christusliebe sich anstrengen, den Mitmenschen aus dem 
Elend und dem gedrückten Dasein herauszuhelfen (Reflexionen im Anblick der indischen 
Not und Passivität!). 

Was sind die Kleinen Brüder? Voillaume gibt zu, daß ihr Ideal lauter Widersprüche in 
sich zu vereinen scheint: Der Kleine Bruder Jesu soll kontemplativ leben; aber ohne die Hilfe 
eines für das innere Beten günstigen äußeren, Rahmens. Er soll engen Kontakt mit der armen 
Bevölkerung halten und brüderlich einfach ihre Leben teilen; aber er soll sich keiner Orga- 
nisation anschließen. Oberhaupt ist aktiver Einsatz nicht seine Sache. Der Einfluß, den er 
ausübt, geht (wenn man so sagen darf) über das Herz des Gekreuzigten. Seine Aufgabe 
ist Anbetung und fürbittendes Flehen, Sie verlangt den Verzicht auf äußere Aktivität. Wel- 
che Versuchung zur Mutlosigkeit, wenn es nicht gelingen will, sich in der Kontemplation 
rückhaltlos auszuliefern, und zugleich aktive apostolische Tätigkeit untersagt ist! (Bd II, 261). 

Und doch, meint Voillaume, ist das die Gnade, die Gott mit den Kleinen Brüdern der 
Kirche geschenkt hat: dieser Einbruch der Kontemplation in das Alltagsleben unserer mate- 
rialistischen Zeit. Das ist Nazareth. Unzählige Menschen, Priester und Laien, sehnten sich 
heute nach einem Leben der Gottverbundenheit •mitten in der Welt". An den Kleinen Brü- 
dern sei es, ihnen die Möglicheit solcher Form der Nachfolge vorzuleben. Es hat einen tiefen 



60 Im Spiegel der Zeit 

Sinn, wenn die äußeren Lebensbedingungen in den Fraternitäten denen der übrigen Men- 
schen so stark angeglichen sind: keine Klausur, keine Atmosphäre der Stille, ein überlastetes 
Arbeitspensum, Armut und Straßenlärm bis in die armselige Hauskapelle hinein. Dadurch 
sind sie ihren Mitmenschen nahe. 

Ja, tiefer gesehen, verwandle sich so das, was auf den ersten Blick nur Hindernis für 
das Beten und die Sammlung schien, zu einem Mittel tiefgreifender Läuterung: in all diesem 
Widrigen und Störenden erscheint die Teilnahme am Kreuz des Erlösers. Der Kleine Bruder 
fühlt die Berufung, mitten in diesem Ausgeliefertsein an der Erlösung der unrastigen, lär- 
menden Welt, die ihn umgibt, mitzuwirken. So kann aus dem Hindernis letztlich eine Hilfe 
werden, um die Seele für die Kontemplation zu bereiten. 

Wir haben die beiden Bände der Lettres nach dem Leben der Kleinen Brüder befragt. Viel- 
leicht ist die Antwort für einen Freund klarer Formeln nicht voll befriedigend. Sie ist sicher 
nicht erschöpfend. Wie sollte auch ein kurzer Bericht nur andeuten können, was in den beiden 
Bänden von über 700 Seiten enthalten ist; nehmen doch die reichhaltigen Sachregister allein 
fast 70 Seiten in Anspruch! 

Vor allem aber muß notwendig in einer solchen Analyse die bunte Lebensfülle, die dy- 
namische Spannung zu kurz kommen, die im besonderen den zweiten Band erfüllt. Nicht als 
ob sich Voillaume jemals lange bei Schilderungen aufhielte. Nach kurzen Hinweisen auf 
die Situation aus der der Brief kommt, geht er meist direkt an die Fragen heran, die ihn 
und die Briefempfänger bewegen. Dennoch wird genug gesagt, um jeweils einen, ganzen 
Horizont aufzureißen, um die Problematik mitten ins drängende Leben hineinzustellen: Da 
sind Briefe eingetroffen, in denen die Brüder Fragen stellen. Da ist Frere Maurice in Alge- 
rien am Steuer seines Lastwagens gefallen. Sein Tod wird berichtet, die innere Entwick- 
lung, die er in den Wochen davor genommen hatte, mitgeteilt. In Brasilien wenden sich 
junge Menschen an Pere Voillaume mit dem Wunsch, wie sie als Christen ein enges Gemein- 
schaftsleben führen könnten. In Münster hat er ein langes Gespräch mit Bischof Keller. In 
Südamerika besucht er eine befreundete Familie. Die junge Frau, Mutter von vier Kindern, 
hat Krebs und weiß es. Sie kennt genau die kurze Zeit, die ihr noch bleibt. Aber sie ist 
tapfer. Sie schafft und läßt sich nichts anmerken. Sind wir, so fragt Voillaume, in einer 
wesentlich anderen Lage. Vielleicht werden wir vor ihr abberufen. •Und doch: sie weiß es, 
sie erwartet mit Bestimmtheit den Aufbruch zur großen Reise!" 

Bald sind es die heiligen Stätten (das heilige Grab, das zerfällt und von Pilgern so wenig 
besucht wird!), bald die großen Festzeiten oder die Volksstämme, in deren Mitte er das 
Opfer feiert: die ganze Weite der Welt, ihre katholischen Ausmaße, die Tiefe ihrer Not 
und Gottverlassenheit, lebt in diesen Briefen samt der unbesiegbaren christlichen Hoffnung. 
•Das Evangelium im 20. Jahrhundert" nennt sich die Sammlung, in denen die Lettres er- 
schienen sind. Etwas davon ist in ihnen wirklich lebendig. Ohne daß im geringsten eine ka- 
tholische Wahrheit verwässert würde, ist alles in diesen Briefen gegenwartsnah und zu- 
kunftsmächtig oder vielmehr umgekehrt: weil hier eine neue tiefe Treue zum Wesen der 
Botschaft Christi am Werk ist, erwacht vieles, was uns überholt und staubig schien, auf 
einmal zum Glanz überzeitlicher Gültigkeit. Franz Hillig SJ 




