EINUBUNG UND WETISUNSG

»Bekehrt euch . . .«
Biblische Gedanken fiir die Meditation

Fithlen wir uns durch den Bekehrungsruf des Herrn im Evangelium auch selbst angespro-
chen? Oder empfinden wir uns nur als Verkiindiger dieses zeitnahen Rufes? Oder denken
wir bei der so oft gehérten Mahnung zur Bufle nur an die stellvertretende Sithne, die wir fir
andere uibernehmen miifiten? Als ob wir der Bufle im Hinblick auf uns selbst nicht be-
diirften .. .!

L. ,Jesus sprach: ,Die Zeit ist erfiillt, nahe gekommen ist das Reich Goties. Bekehrt
e uch und glaubt an die Frohe Botschaft!* “ (Mk 1, 15}

,Einer der Pharisier lud ihn ein, bei thm zu speisen; und er ging in das Haus des
Pharisiers und safy zu Tisch. Nun war in der Stadt eine Siinderin, und als sie horte, er
sei im Hause des Pharisiers zu Tisch, brachte sie ein Alabastergefifi mit Balsam,
nahte weinend von hinten seinen Fiifien und begann mit ihren Trinen seine Fiifle
2u benetzen und sie mit den Haaren ihres Hauptes zu trocknen; dann kiflte sie thm
die Fiifie und salbte sie mit dem Balsam.

Als der Pharisder, der thn geladen, dies bemerkie, sagte er bei sich selbst: ,WWenn dze-
ser ein Prophet wire, so wiifite er, wer sie ist und was fiir ein Weib thn anrihrt: ist
ste doch eine Siinderin!’

Da nakm Jesus das Wort und sprach zu thm: ,Simon, ich habe dir etwas zu sagen.’

Meister, sprich!* sugte jener.

Ein Gliubiger hatte zwei Schuldner; der eine war ihm fiinfhundert Denare schuldig,
der andere fiinfzig; aber da sie nicht zahlen konnten, schenkte er's beiden. Welcher
von den beiden wird thn wohl mehr lieben?*

Simon gab zur Antwort: Ich denke, der dem er das meiste geschenkt hat.’

Da sprach Jesus zu thm: ,Du hast richtig geurteilt’ Dann wandte er sich zu der
Frau und sprach zu Simon: ,Siehst du diese Frau? Ich kam in dein Haus — du hast
mir kein Wasser fir die Fifle gegeben, sie aber hat meine Fifie mit ihren Trinen
benetzt und mit ihren Haaren getrocknet. Einen Kufl hast du mir nicht gegeben —
sie aber hort seit ihrem Kommen nicht auf, meine Fiifie zu kiissen. Mein Haupt hast
du nicht mit Ol gesalbt — dafiir hat sie meine Fiifie mit Balsam gesalbt. Darum,
sage ich dir, sind ihr ihre vielen Siinden vergeben, weil sie viel Liebe bekundet hat —
wem wenig erlassen ist, der liebt auch wenig.’

Dann sprack er zu ihr: ,Deine Siinden sind dir vergeben!* Nun fingen die Tisch-
genossen an, sich zu fragen: Wer ist dieser, da er auch Siinden vergzbt?‘ Er aber
sprach zu der Frau: .Dein Glaube hat dich gerettet — geh hin in Frieden!**

(Lk 7, 36—50).

Diese Begegnung des Herrn mit der Siinderin ist fiir das rechte Verstindnis von Bekeh-
rung und Bufle besonders aufschlufireich. Jesus selbst stellt ja seinen Tischgenossen die Siin-
derin als Beispiel hin; von ihr kénnen und sollen sie lernen, wie er seine Heilsbotschaft ver-
standeu wissen will.

1. Die Bekehrung, wie der Herr sie fordert, soll im tiefsten Glaube sein. Das Schlufiwort
an die Siinderin heifit: ,Dein Glaube hat dich gerettet...“. Es war also eine Glaubenstat,
die diese Frau gerade vollbracht hat. Und eben ihr Glaube war ihre Bekehrung. , Bekehri
euch und glaubt an die Frohe Botschaft!” sind nicht zwei nebeneinanderliegende Forderun-
gen; sie sind eins.



62 Einiibung und Weisung

Es versteht sich, dafl hier Glaube im Vollsinn des Neuen Testamentes begriffen sein. will,
also Glaube als Ganzhingabe, als vertrauensvolles und riickhaltloses Sich-Gott- Anheimgeben.
Eine Bekehrung, die nur Abscheu und Abkehr vom Bésen wire, geniigte nicht. Sonst kénnte
wohl auch Judas als Bekehrter gelten. Seine Reue, die nur das eigene siindige Tun
erkennt und verurteilt, hat keine rettende und heilende Kraft. Wie anders erscheint uns die
Reue der Siinderin! Sie weint und klagt iiber ihr verlorenes Leben, aber sie weint und klagt
zu Fiflen Jesu, den sie als ihren Herrn und Heiland erkennt. Sie liefert sich einfach seiner
grenzenlosen Giite aus, Verzeihung und Gnade erwartend. Kurz: sie glaubt. Dieser Glaube
rettet sie. Wo immer uns Bekehrung im Neuen Testament begegnet, immer sind sie so ge-
artet. Der verlorene Sohn, Zachius, Petrus, der Schicher am Kreuz haben glaubend und
vertrauend sich der unendlichen Liebe iiberantwortet, wissend, daf, ,wo die Siinde wuchs,
die Gnade libermichtig wurde“ (R6m 5, 20).

Das soll nicht mifiverstanden werden. Die bewufite Abwendung von der begangenen Siinde
darf nicht fehlen; sie ist Wesenshestandteil der echten Bekehrung. Darum braucht es auch
das Bemiihen um die Siindenerkenntnis, also Gewissensbildung und Gewissenserforschung:
es braucht den entschlossenen Bruch mit der Siinde und Trennung von dem siindhaften
Gut. Es braucht schlieflich das Siindenbekenntnis vor Gott und der Kirche (die ja in jeder
Siinde mitgetroffen ist). Aber iiber all das hinaus ist es doch der Glaube, die zuversichtliche
kindliche Hingabe an den Vater im Himmel, wodurch einer sein Heil findet. Von hier aus
lafit sich auch die Gleichstellung verstehen, die der Herr zwischen Bekehrung und Kinder-
gesinnung vornimmt: ,Wenn ihr euch nicht bekehrt und werdet wie die Kinder, kénnt ihr
in das Himmelreich nicht eingehen® (Mt 18, 8). Was bedeutet dieses , wie die Kinder® anders
als vertrauende Hingabe?

" 2. Vertrauende Hingabe ist schon Liebe. Auch Bekehrung und Liebe gehéren zusammen,
dhnlich wie Bekehrung und Glaube. ,Thr sind viele Siinden vergeben, weil sie viel Liebe be-
kundet hat®, sagt Jesus iiber die Siinderin. Die Frage nach dem Frither und Spéater von Be-
kehrung und Liebe, die hier in Zusammenhang mit dem Schuldnergleichnis immer wieder ge-
stellt wird, ist miifig. Die Bekehrung ist im tiefsten Liebe; sie flieit aus der Liebe hervor
und miindet in die Liebe ein. Die Siinderin ist von der Liebe Jesu so ergriffen und iiberwil-
tigt, dafl sie nicht anders kann, als ihm mit ganzem Herzen entgegeneilen. Und in der lieben-
den Hinkehr zu ihm lésen sich alle Verkettungen an die siindhafte Welt und das siindhafte
Ich; wie von selbst beginnt sie umzudenken und anders zu werden. In ihrem Umdenken und
Anderswerden aber werden immer neue Antriebe und Aufstiege der Liebe erweckt.

Bekehrung und Bufie haben also nach dem Willen Christi keineswegs ein diisteres Aus-
sehen. Er sagt es ja noch ausdriicklich: , Wenn ihr fastet, macht nicht eine verdriefliche Miene
wie die Heuchler: sie geben sich ein triibes Aussehen, um den Menschen zu zeigen, daf sie fa-
sten...Du aber salbe dein Haupt .. .“ (Mt 6, 16f). Christliche Bu8e ist nicht chne Anmut und
Glanz, sie hat ein lichtvolles, gewinnendes Wesen.

Ob wir das genug bedenken? Sind Bufie und Bekehrung bei uns nicht zu negativ bestimmt?
Befassen wir uns dabei nicht zuviel mit der Vergangenheit, statt dafl wir uns ausstrecken
nach dem, was vor uns liegt (vgl. Phil 8,18!)? Lenken wir unsere Aufmerksamkeit nicht
zuviel auf uns selbst und unsere Fehler, statt dafl wir auf unseren Herrn und Erléser schauen?
Miifiten wir nicht bei der Gewissenserforschung, wie wir nach unseren verborgenen Siinden
spiiren, ebenso und noch mehr nach den verborgenen Wohltaten Gottes forschen? Miihen
wir uns, das Wesen der Siinde, ihr Ausmafl und ihre Auswirkung recht zu erkennen? Miihen
wir uns noch mehr, das noch gréflere Maf§ der Liebe Gottes zu erkennen? Ist die Art unserer
Bekehrung eine Apologie des diristlichen Glaubens oder mehr eine Verunglimpfung?

Der Gegensatz und der Fortschritt des Umkehrrufes Christi gegeniiber dem Umkehtruf
der altestamentlichen Propheten ist offensichtlich. Das Gerichtsmotiv tritt bei Christus
zuriick; er wei} sich ,gesandt, den Armen die frohe Botschaft zu bringen, Befreiung zu kiin-
den den Gefangenen, ... auszurufen ein Gnadenjahr des Herrn® (Lk 4, 18f). Doch fehlt das
Gerichtsmotiv bei ihm nicht, seine Predigt sieht nicht ab von dem apokalyptischen Ernst der
Gottesherrschaft. Mit Macht driingt er seine Zuhérer, die ,Zeit der Heimsuchung“ (Lk 19, 44)
zu erkennen und zu beniitzen.



Einiibung und Weisung 63
I1. ,Wenn ihr euch nicht bekehrt, geht ihr alle zugrunde® (Lk 18, 5)

»Dazu figte er folgendes Gleichnis: ,Jemand hatte einen Feigenbaum, den er in
seinem Weinberg gepflanzt hatte. Nun kam er, um Frucht an ihm zu suchen, fand
aber keine. Da sprach er zum Arbeiter seines Weinberges: Nun sind es drei Jahre,
seit ich komme, um Frucht an diesem Feigenbaum zu suchen, und ich finde keine. Hau
ihn um! Wozu saugt er den Boden aus? Jener gab ihm zur Antwort: ,Herr, laf ihn
noch dieses Jahr, bis ich rings um ihn aufgehackt und Diinger eingelegt habe! Uiel-
leicht bringt er dann kiinftig Frucht — sonst magst du ihn umhanen!*“ Lk 13, 6—9).

Es hungerte ihn, ,Da sah er von weitem einen buschigen Feigenbaum; auf den
ging er zu, um zu sehen, ob er noch etwas an ihm finde. Als er jedoch hinkam, fand
er nichts als Blitter — es war ndamlich nicht die Zeit der Feigen. Da sprach er zum
Baume: ,Nie mehr soll jemand eine Frucht von dir essen!* Seine Jiinger horten es.

Wikrend sie am ndchsten Morgen an dem Feigenbaum voriiber kamen, sahen sie,
dafl er bis auf die Wurzel verdorrt war. Nun erinnerte sich Petrus und sprach zu
ihm: ,Meister, da sieh: der Feigenbaum, den du verflucht hast, ist verdorrt!“

(ME 11, 12—14 und 20f).

Die Verkniipfung des Feigenbaumgleichnisses mit der Gerichtsansage 1afit den Akzent des
Gleichnisses deutlich erkennen. ,Lafl ihn noch dieses Jahr!“, das ist der Kernsatz des Gleich-
nisses; m. a. W.: es ist den Menschen fiir die Bekehrung eine Frist gesetzt. Diese Botschaft
bedeutet Drohung und Trostung.

1. ,Frist heifit soviel wie drohendes Strafgericht. ,Schon ist die Axt an die Wurzel der
Biume gelegt® (Lk 3,9). Diese Ansage des Taufers ist nicht anfgehoben. ,Nur noch kurze
Zeit ist das Licht unter eunch. Wandelt, solange ihr es noch habt. Sonst iiberfillt euch die Fin-
sternis® (Jo 12, 84). ,Es kommt die Nacht, da niemand mehr wirken kann“ (Jo 9, 4).

Die Verfluchung des Feigenbaumes (Mk 11, 12—14) ist eine ,prophetische Gleichnishand-
lung®. In ihr verdeutlicht sich der Ernst der Gerichtsdrohung. Der Schépfer ist enttiuscht
von seinen Geschopfen; sie erfilllen ihm die berechtigten Erwartungen und Hoffnungen
nicht. Unfruchtbarkeit, Schmarotzertum, Verweigerung: so offenbart hier die Siinde ihr We-
sen. Gottes Enttiuschung schligt in Zorn um: ,Hau ihn um!“ — ,Nie mehr soll jemand
eine Frucht von dir essen!“ Es sind keine leeren Drohungen. Sie sind gesprochen von dem,
der ,Madcht hat, nicht nur zu téten, sondern auch in die Hélle zu werfen® (Lk 12, 5). Er wird
diese Macht nicht ungeniitzt lassen. ,Weh dir, Korozain! Weh dir, Bethsaida! . . .Und du
Kapharnaum, statt bis in den Himmel erhéht zu werden, wirst du hinabfahren zom tiefsten
Abgrund® (Lk 10, 18—15). So dringt Jesus mit gewaltigem Wort zur Umkehr. ,Wenn du
mit deinem Gegner zur Obrigkeit gehst, bemiihe dich unterwegs, mit ihm ins reine zu kom-
men, damit er dich nicht vor den Richter schleppe...“ (Lk 12, 58). Es ist bemerkenswert,
daf} gerade Lukas, der uns von Jesus das Bild des Seelenarztes, des barmherzigen Samaritans,
des suchenden Hirten zeichnet, die harten und kraftvollen Ziige nicht verwischt, sondern sie
im Gegenteil recht scharf hervortreten 1afit.

Dodh in den Drohworten ist die Liebe nicht verklungen. Man hért sie unschwer heraus.

2. Die ,Frist“ bedeutet anch ein Angebot der Gnade. Sie ist Ausdruck der Langmut, der
Geduld, des Wartens Gottes, seiner immer neuen Angebote und Bemithungen. Eigentlich
wire ja das Gericht schon fillig, eigentlich miifite schon Gottes Strafgerechtigkeit iiber uns
hereingebrochen sein, Unser Lebensbaum miifite schon gefillt daliegen; aber da hat sich Got-
tes Gnade eingeschaltet. Sie erscheint hier, wunderbar dargestellt, in der Person des Wein-
bergarbeiters. Er hat den Baum, den er aufgezogen und so lange gepflegt hat, liebgewonnen.
Wie fiir einen Bruder oder einen Freund legt er nun Fiirsprache fiir ihn ein. Und er will
seine Anstrengungen um ihn verdoppeln. Er hat den Glauben an dessen Lebenskraft nicht
verloren: ,Vielleicht bringt er dann kiinftig Frucht“. Das ist Gottes Gnade. Die Barmherzig-
keit hat der Gerechtigkeit die Gnadenfrist abgerungen. Es ist also langst nicht alles verloren;
es besteht berechtigte Hoffnung, dafl das Versiumte aufgeholt wird. Gott gibt uns noch
einmal Zeit. Fiir wie lange? Wir haben Grund zu frohem Vertrauen. Solange noch ein Trépf-
lein warmen Blutes in uns flieft, kann alles gut werden. Bin ich wirklich von dieser Zuver-
sicht erfilllt? Oder iiberlasse ich mich gelegentlich der Resignation? Gebe ich bestimmte



64 Einiibung und Weisung

Ziele meines geistlichen Lebens mehr oder weniger verloren? Bin ich dankbar fiir die Zeit,
die Gott mir 1aft? Weifl ich um ihre Verantwortung? Bedenke ich, dafl die mir geschenkte
Zeit eine befristete Zeit ist, die jeden Tag ablaufen kann? Denke ich daran, dafl auch die
Zeit derer, die mir anvertraut sind, eine befristete Zeit ist, die ich niitzen mufi?

1II. ,Bekehrt euch, um Tilgung der Siinden zu erlangen, damit die Zeiten der Tri-
stung vom Herrn kommen und er euch den euch Zugedachten sende: Christus Jesus!*
(Apg 3, 20)

80 machte er sich auf und kam zu seinem Uater. Er war noch weit entfernt, da
sah ihn sein Uater. Und von Mitleid geriihrt, ging er ihm eilends entgegen, fiel ihm
um den Hals und kiifite ihn.

Da sprach der Sohn zu ihm: ,Uater, ich habe gesiindigt gegen den Himmel und vor
dir! Ich bin nicht mehr wert, dein Sohn zu heifien.’

Doch der Uater sprach zu seinen Kunechten: ,Schuell, holt ein Feierkleid, das beste,
heraus und zieht es ihm an! Gebt ihm einen Ring an die Hand und Schuhe an die
Fiifie! Dann holt das Mastkalb und schladhtet es: wir wollen essen und feiern! Denn
dieser mein Sohn war tot und kam wieder zum Leben; er war verloren und hat sich
wiedergefunden.’ So fingen sie an, ein Fest zu feiern® (Lk 15, 20—24).

~Mit dem Himmelreich ist es wie mit einem Schatz, der im Acker verborgen lag.
Den fand jemand und hielt ihn geheim; dann geht er in seiner Freude hin und ver-
kauft alles, was er hat, und kauft den Acker.

Wiederum ist es mit dem Himmelreich wie mit einem Kaufmaunn, der gute Per-
len sucht. Als er eine kostbare Perle fand, ging er hin, verkaufte alles, was er be-
saf3, und kaufte sie” (Mt 13, 44—46).

Unser menschliches Tun bekommt vom Ziel her seine Antriebe. Je leuchtender die Werte
sind, die wir zu gewinnen hoffen, um so rithriger werden unsere Krifte und um so williger
wird die Bereitschaft, geringere Werte dafiir preiszugeben. Bekehrung bedeutet Abkehr und
Preisgabe, aber was wir preisgeben, steht in keinem Verhiltnis zn dem, was wir gewinnen.
Das wollen nns diese Texte sagen.

1. Sich bekehren heifit ,keimkehren. Wie reich und froh ist allein schon das Wort
~Heimkehr*! In nnserer heimatlosen Zeit ist es fast zum Sammelwort geworden fiir alles,
was Geborgenheit, Ruhe, Frieden, Freibeit, Licbe, Zartlichkeit usw. bedeutet. Der verlorene
Sohn hat es bitter erfahren miissen, was es heifit: die Heimat anfgeben. Es umfangen ihn
Entwiirdigung, Trostlosigkeit, Elend, Hunger. Im Grund ist jede Siinde trostlose Fremde.
In ihr entfremdet sich das Kind dem Vater, der Bruder dem Bruder, ja der Mensch seinem
cigenen Wesen.

Dann aber darf der Heimkehrer in der Parabel das Daheimsein um so begliikender er-
leben. Uberstrémende Giite und Grofiziigigkeit nehmen jhn auf. Ja, er gewinnt mehr zuriidk,
als er damals beim Auswandern verlassen hat. Er erkennt den Vater, wie er ihn nie friher
- erkannt hat; in seiner Umarmung ist er iiberwiltigt von dem Ubermaf seiner Liebe. ,Felix
culpa!® In neuer Weise findet der heimkehrende Siinder seinen Gott. Er findet ihn in Chri-
stus. ,Die Tréstung vom Herrn®, die dem Biilenden zugedacht ist, ist eben ,Christus Jesus®.

2. Sich bekehren, heifit ,Christus gewinnen” und Anteil nehmen an der von ihm aufgerich-
teten Gottesherrschaft. Nun sollten alle Worte der Frohbotschaft Christi vom Reiche Gottes
(d.h. von der Gottesherrschaft) auf einmal zu klingen beginnen, dafl nns aufgehe, welche
Fiille des Segens und der Herrlichkeit nns darin gegeben ist. ,Gott alles in allem!* (1 Kor
15,28). ,Er wird unter ihnen wohnen. Er wird jede Tréne von ihren Augen trocknen, und
der Tod wird nicht mehr sein, noch Leid, noch Jammer, noch Mihsal . . .“ (Offb 21, 3f). Frei-
lich ist dies das Bild der vollendeten Gottesherrschaft. Doch im Mafle unserer Bekehrung
nimmt sie schon jetzt und hier ihren Anfang. Einen Vorbegriff, eine Vorahnung, einen Vor-
geschmack davon gibt uns der Herzensfrieden, der dem Christusjinger znteil wird.

Was bedeutet im Verhiltnis dazu die Miihsal, die der sich Bekehrende auf sich nimmt?
+Die Leiden dieser Zeit, denke ich, stehen in keinem Verhiltnis zu der Herrlichkeit, die sich
an uns offenbaren wird“ (Rém 8, 18); denn ,die augenblickliche, leichte Trilbsal erwirkt uns
eine iberschwenglich reiche, gewaltige Fiillle ewiger Herrlichkeit* (2 Kor 38,17). Da ist es



Literaturbericht 65

keine Frage mehr, da88 der, der den Schatz im Acker findet, ,in seiner Freude hingeht, alles
verkauft, was er besitzt, und den Acker kauft“ (Mt 18, 44). Und der Kaufmann, der die kost-
bare Perle findet, zogert keinen Augenblick. ,Er gebt hin, verkauft alles, was er besitat,
und kauft sie“ (Mt 13, 46).

Hier sind wir wieder angesprochen. Haben wir diese heilige Vernunft und Klugheit, dafl
wir das Geringwertige lassen, wo so hohe Werte zu gewinnen sind? Wenden wir diese Klug-
heit und Vernunft auch auf die Bekehrung an? Hinge ich in dummer Einfalt und Angstlich-
keit an irgendwelchen kleinen Dingen im Widerstreit zum Willen Gottes fest, so dafl ich
Gott und seine Herrlichkeit verschmihe? Habe ich einen geniigend hellen und weiten Blick
fiir die kiinftigen Giiter? Habe ich einen geniigend tiefen Blick fir die verborgenen Giiter?
Freue ich mich ehrlich auf das, ,was Gott denen bereitet hat, die ihn lieben“ (1 Kor 2, 9)?

In alledem geniigen, nicht unsere guten Vorsitze. Bekehrung ist nicht menschliche Leistung,
sie ist Gottes Geschenk. ,Jesus blickte sie an und sprach: ,Bei Menschen ist es unméglich,
aber nicht bei Gott: bei Gott ist alles moglich' “ (Mk 10, 27). G. M.

LI TEU RATURIBEI RTIUCHT

Zur Diskussion iiber die Laienfrommigkeit

Alfons Auer hat ein Buch herausgebracht, das den Titel trigt: , Weltoffener Christ. Grund-
sitzliches und Geschichtliches zor Laienfrommigkeit“. Da man weif}, dafl der Verfasser dem
Thema schon seit Jahren sein besonderes Interesse gewidmet hat, erwartet man von dem
Buch mehr, als man auch anderswo nachlesen kann. Und da man ebenso weifl, dafl er in
dieser Frage von manchen traditionellen Auffassungen abweicht, liest man genauer als
sonst. Sein Buch wird sicher viel Zustimmung finden, zumal bei Laien, fiir die es ja in erster
Linie geschricben ist. Es wird aber auch Kritik begegnen, die es @brigens auf Grund einiger
Aufsitze des Verfassers schon vor seinem Erscheinen gefunden hat (vgl. A. Kassing,
Biblische Erwdgungen zur dhristlichen Weltfrommigkeit, in: Liturgie und Ménchtom, Heft
27, S. 7ff.). Eine Diskussion iiber die Thesen Auers, die wiinschenswert wire, konnte uns in
der Frage nach Wesen, Begriindung und Vollzug der Laienfrommigkeit ein Stiick weiter
bringen, wenn sie nur sachlich und hinhérend genug gefithrt wird. Jeder sieht ja immer nur
aus seiner Sicht, hat seine Lieblingsideen. Erst im Gesprach kann es gelingen, dafl das Garze
zur Darstellung kommt. Das diirfte wohl auch in der Intention des Verfassers liegen.

I

Das Buch hat drei Teile: der erste gibt einen skizzenhaften Uberblick #iber die Geschichte
der dhristlichen Laienfrémmigkeit, der zweite versucht eine theologische Grundlegung der-
selben und der dritte, ,Konkrete Anwendung® iberschrieben, handelt beispielshalber von
drei wichtigen Gebieten der Laienfrommigkeit, vom technischen Handeln, von der ehelichen
Gemeinschaft und von der Verwaltung politischer Macht — ein weitgespannter Rahmen also.

Das Ergebnis der historischen Einfiihrung, deren zahlreiche Literaturhinweise und Quel-
lenbelege zeigen, mit welcher Sorgfalt A. das Material gesichtet und verarbeitet hat, ist fol-
gendes: Im christlichen Altertum beherrscht das monastische Vollkommenheitsideal das Feld,
so dafl es nur vereinzelt zur Herausbildung einer echten Laienfrémmigkeit kommt, in der
sich der Christ aus dem Glaunben den irdischen Werten und Aufgaben zuwendet und sich darin
erprobt. Diese Vorrangstellung des Monastischen bleibt zwar auch im Mittelalter unange-
tastet. Aber infolge der zunehmenden Differenzierung der gesellschaftlichen Ordnung wird
nun eine fiir die damalige Zeit beachtliche Berufsethik entwickelt (wofiir A. viele Zeug-
nisse anfiihrt), die die Schépfungswirklichkeit stirker in den Blick riickt und durch die Theo-
logie (Thomas von Aquin) vom Schépfungsdogma her unterbaut wird. Aufs Ganze gesehen
setzt sich diese Sicht der Welt allerdings nicht durch. Die contemptus-mundi-Literatur be-





