
Literaturbericht 65 

keine Frage mehr, daß der, der den Schatz im Acker findet, •in seiner Freude hingeht, alles 
verkauft, was er besitzt, und den Acker kauft" (Mt 13, 44). Und der Kaufmann, der die kost- 
bare Perle findet, zögert keinen Augenblick. •Er geht hin, verkauft alles, was er besitzt, 
und kauft sie" (Mt 13,46). 

Hier sind wir wieder angesprochen. Haben wir diese heilige Vernunft und Klugheit, daß 
wir das Geringwertige lassen, wo so hohe Werte zu gewinnen sind? Wenden wir diese Klug- 
heit und Vernunft auch auf die Bekehrung an? Hänge ich in dummer Einfalt und Ängstlich- 
keit an irgendwelchen kleinen Dingen im Widerstreit zum Willen Gottes fest, so daß ich 
Gott und seine Herrlichkeit verschmähe? Habe ich einen genügend hellen und weiten Blick 
für die künftigen Güter? Habe ich einen genügend tiefen Blick für die verborgenen Güter? 
Freue ich mich ehrlich auf das, •was Gott denen bereitet hat, die ihn lieben" (1 Kor 2, 9)? 

In alledem genügen nicht unsere guten Vorsätze. Bekehrung ist nicht menschliche Leistung, 
sie ist Gottes Geschenk. •Jesus blickte sie an und sprach: ,Bei Menschen ist es unmöglich, 
aber nicht bei Gott: bei Gott ist alles möglich' " (Mk 10,27). G. M. 

LITERATUR    BERICHT 

Zur Diskussion über die Laienfrömmigkeit 

Alfons Auer hat ein Buch herausgebracht, das den Titel trägt: •Weltoffener Christ. Grund- 
sätzliches und Geschichtliches zur Laienfrömmigkeit". Da man weiß, daß der Verfasser dem 
Thema schon seit Jahren sein besonderes Interesse gewidmet hat, erwartet man von dem 
Buch mehr, als man auch anderswo nachlesen kann. Und da man ebenso weiß, daß er in 
dieser Frage von manchen traditionellen Auffassungen abweicht, liest man genauer als 
sonst. Sein Buch wird sicher viel Zustimmung finden, zumal bei Laien, für die es ja in erster 
Linie geschrieben ist. Es wird aber auch Kritik begegnen, die es übrigens auf Grund einiger 
Aufsätze des Verfassers schon vor seinem Erscheinen gefunden hat (vgl. A. K a s s i n g , 
Biblische Erwägungen zur christlichen Weltfrömmigkeit, in: Liturgie und Mönchtum, Heft 
27, S. 7ff.). Eine Diskussion über die Thesen Auers, die wünschenswert wäre, könnte uns in 
der Frage nach Wesen, Begründung und Vollzug der Laienfrömmigkeit ein Stück weiter 
bringen, wenn sie nur sachlich und hinhörend genug geführt wird. Jeder sieht ja immer nur 
aus seiner Sicht, hat seine Lieblingsideen. Erst im Gespräch kann es gelingen, daß das Ganze 
zur Darstellung kommt. Das dürfte wohl auch in der Intention des Verfassers liegen. 

I. 

Das Buch hat drei Teile: der erste gibt einen skizzenhaften Überblick über die Geschichte 
der christlichen Laienfrömmigkeit, der zweite versucht eine theologische Grundlegung der- 
selben und der dritte, •Konkrete Anwendung" überschrieben, handelt beispielshalber von 
drei wichtigen Gebieten der Laienfrömmigkeit, vom technischen Handeln, von der ehelichen 
Gemeinschaft und von der Verwaltung politischer Macht • ein weitgespannter Rahmen also. 

Das Ergebnis der historischen Einführung, deren zahlreiche Literaturhinweise und Quel- 
lenbelege zeigen, mit welcher Sorgfalt A. das Material gesichtet und verarbeitet hat, ist fol- 
gendes: Im christlichen Altertum beherrscht das monastische Vollkommenheitsideal das Feld, 
so daß es nur vereinzelt zur Herausbildung einer echten Laienfrömmigkeit kommt, in der 
sich der Christ aus dem Glauben den irdischen Werten und Aufgaben zuwendet und sich darin 
erprobt. Diese Vorrangstellung des Monastischen bleibt zwar auch im Mittelalter unange- 
tastet. Aber infolge der zunehmenden Differenzierung der gesellschaftlichen Ordnung wird 
nun eine für die damalige Zeit beachtliche Berufsethik entwickelt (wofür A. viele Zeug- 
nisse anführt), die die Schöpfungswirklichkeit stärker in den Blick rückt und durch die Theo- 
logie (Thomas von Aquin) vom Schöpfungsdogma her unterbaut wird. Aufs Ganze gesehen 
setzt sich diese Sicht der Welt allerdings nicht durch. Die contemptus-mundi-Literatur be- 



66 Literalurbericht 

stimmt weiterhin den Ton. Erst gegen Ende des Mittelalters bricht im Humanismus ein neues 
Weltverständnis durch, das aber im kirchlichen Bereich nicht sofort zum Tragen kommt. Ober 
diese Entwicklung ist auch die christliche Neuzeit kaum hinausgekommen. Nur werden die 
Erkenntnisse und Ansätze der mittelalterlichen Theologie und Ethik von einzelnen • A. 
nennt namentlich vor allem Luther, Erasmus, Franz von Sales und Friedrich von Hügel • 
viel konsequenter und umfassender für die Frömmigkeit des Christen in der Welt fruchtbar 
gemacht. Erst •die gegenwärtigen Wandlungen in der christlichen Welterfahrung und die 
Versuche ihrer Bewältigung" haben eine ganz neue Situation heraufgeführt. 

Hier setzt nun die Bemühung Auers um eine theologische Grundlegung der Laienfröm- 
migkeit ein. Dabei geht es ihm zunächst nur um die o/eftzugewandte Seite dieser Frömmig- 
keit, nicht um ihre unmittelbar auf Gott gerichteten Akte, weil ja gerade hier ein Versäum- 
nis von Jahrhunderten nachzuholen sei. Diese Grundlegung geschieht in drei Schritten. Im 
ersten Schritt entfaltet A. den Inhalt des Schöpfungsgeheimnisses: die Herkunft der Kreatu- 
ren aus Gott, ihre ursprüngliche Gutheit, die Bestimmung des Menschen auf Gemeinschaft 
und auf den Kosmos hin und die Christusbezogenheit der Schöpfung. Das Ja zu dieser Wirk- 
lichkeit gehört zu den Grundakten der Laienfrömmigkeit. Im zweiten Schritt wird dann ge- 
zeigt, in welchem Sinn und Ausmaß die Schöpfungswirklichkeit durch die Sünde eine Ver- 
schlechterung erfahren habe, daß es sich aber um eine Verschlechterung •auf Hoffnung hin" 
(Rom 8) handle. Im dritten Schritt wird ersichtlich, worauf der Verfasser eigentlich hinaus 
will. In der Menschwerdung Gottes beginnt die Schöpfung in ihren Vollendungszustand ein- 
zutreten. Erst jetzt wird für den offenbarungsgläubigen Menschen offenbar, auf welche Voll- 
endung hin sie von Gott von Anfang an angelegt war. In Christus erhält sowohl die Mensch- 
heit wie auch der Kosmos ihr eigentliches Haupt; in ihm werden sie zu einer letzten, unüber- 
bietbaren Einheit zusammengefaßt. In den Wundern des Lebens Jesu kündet sich schon die 
neue Herrlichkeitsgestalt der Schöpfung an, im Kreuzesgeschehen wird die Welt endgültig 
den Mächten des Unheils und des Todes entrissen, in Auferstehung und Himmelfahrt ist der 
Gottmensch stellvertretend für die Menschheit und den ganzen Kosmos in die volle Herrlich- 
keit des Vaters eingegangen. In der Kirche, als der •Arche der neuen Schöpfung", ist das 
ganze Christusmysterium unter uns gegenwärtig. In der Firmung wird der Christ befähigt 
und verpflichtet, dieses Mysterium in der Welt aufleuchten zu lassen. In der Eucharistie baut 
Christus jetzt schon an der kommenden Welt, ist diese schon auf dem Weg in ihre Voll- 
endung. Was noch aussteht, ist die Wiederkunft des Herrn. Sie wird den Verklärungszustand 
der Welt, ihre letzte Vollendung in Gott offenbar machen. Darauf ist der Christ, insbeson- 
dere der Christ, der sich mit all seinen Kräften in der Welt engagiert hat, ausgerichtet. Von 
dieser Erwartung lebt seine Frömmigkeit; sie gibt ihr den inkarnatorischen Impuls, den Mut, 
von dem Bemühen um die Entfaltung der Schöpfungswirklichkeit nicht zu lassen. 

In der konkreten Anwendung der so gewonnenen Gesamtschau des göttlichen Schöpfungs- 
planes auf drei Grundbereiche des Lebens in der Welt kommt es Auer darauf an, zu zeigen, 
wie sich eine rechte Laienfrömmigkeit im Stoff der Welt auswirkt. Folgendes ist dem Laien 
dabei aufgegeben: Er muß zunächst die innere Sinnhaftigkeit des betreffenden Weltberei- 
ches immer deutlicher zu erkennen versuchen. Diese Sinnhaftigkeit gilt es zu realisieren. Das 
gelingt aber nur, wenn sie auf ihre Vollendungsgestalt in Christus transparent gemacht wird; 
denn hier liegen die Kraftquellen christlicher Frömmigkeit; anders wird man die Wider- 
stände dieser Welt und in sich selbst nicht überwinden. Es muß darum zum sachgerechten 
Handeln der geistliche Vollzug kommen, der in Glaube, Hoffnung und Liebe geschieht. Dieser 
bedarf des Gebetes, der Meditation und der Aszese. So kann der Verfasser am Schluß noch 
einmal sagen: •Frömmigkeit in der Welt ist die Sichtbarmachung der Sinnwerte und Durch- 
setzung der Ordnungsgesetze in der konkreten Wirklichkeit... Was in den Kreaturen durch 
die Mysterien der Schöpfung und des Heils eingegründet ist, soll durch die partnerliche Mit- 
arbeit des Menschen an diesen Mysterien, allen zersetzenden und chaotischen Tendenzen zum 
Trotz, anerkannt und verwirklicht werden" (303). Das war sein Anliegen. 

II. 

Dieses Anliegen Auers ist zweifelsohne von außerordentlicher Wichtigkeit und Dringlich- 
keit. In der gegenwärtigen geschichtlichen Situation, in der die Menschen vom Fortschritt der 



Literaturbericht 67 

Technik fasziniert sind, und die Welt in ihren verschiedenen Bereichen den Menschen immer 
stärker anfordert, kann sich der Christ immer weniger auf eine Frömmigkeit beschränken, die 
sich in Gebet und Kult erschöpft, um seiner selbst willen nicht, aber auch nicht um der Welt 
willen. Der unausbleibliche Zwiespalt seines Lebens könnte sonst sein Glaubensleben zur un- 
aufrichtigen Farce machen und auf die Dauer erschüttern; die Welt aber würde den ,Hei- 
den' überlassen. Keine Frage, daß in dieser Hinsicht die Frömmigkeit, vor allem die Laien- 
frömmigkeit einiges nachzuholen hat. Dabei kommt die heutige Theologie dem Anliegen 
des Verfassers zu Hilfe. Wir haben wieder gelernt, Natur und Gnade, menschliche Voll- 
endung und übernatürliches Heil, Schöpfungsordnung und Reich Gottes nicht nur zu unter, 
scheiden, sondern ebenso als gottgewollte Einheit zu sehen, so daß sich uns der göttliche 
Heilsplan durch die verschiedenen Phasen der Heilsgeschichte immer deutlicher in seiner 
Kontinuität, seiner Folgerichtigkeit und Einheit kundtut. Wir wissen wieder klarer um den 
christologischen Entwurf der Schöpfung, um den Gemeinschaftsbezug und den kosmischen 
Bezug des Menschen in Natur und Übernatur, um die ewige Bedeutung der Menschheit Jesu 
und um die endgültige Aufrichtung des Reiches Gottes auf der Erde. In all diesen Erkennt- 
nissen ist A. den Theologen von Scheeben bis Karl Rahner verpflichtet, aber er hat die heils- 
theologische und heilsgeschichtliche Sicht der heutigen Theologie mit erstaunlicher Konse- 
quenz für den Entwurf einer Laienfrömmigkeit fruchtbar gemacht. Dazu hat sich A. die Er- 
gebnisse der philosophischen, psychologischen und theologischen Anthropologie angeeignet. 
Sie helfen ihm, die innere Sinngestalt menschlichen Tuns und Verhaltens sichtbar und für 
das ihr innewohnende Heilsmysterium transparent zu machen (was ihm u. E. für die Arbeit 
und die Ehe besser gelingt als für das Phänomen der Macht) und so den sachgerechten und 
den geistlichen Vollzug zueinander in innere Beziehung zu bringen. Das alles berührt sym- 
pathisch, nicht zuletzt auch, wenn Frömmigkeit als •geistlicher Vollzug menschlichen Daseins" 
verstanden wird, weil darin alles eingeschlossen ist, was christliche Frömmigkeit umfaßt. 
Anderes hingegen läßt unbefriedigt oder weckt sogar Widerspruch. 

Ist es statthaft, wie A. es tut, für den Entwurf einer Frömmigkeit die unmittelbar auf Gott 
ausgerichteten Akte auszuklammern und sich fast ausschließlich auf ihre weltzugewandte Sei- 
te zu beschränken? Wird dadurch der Blick des Christen nicht so eindeutig auf die Geschöpfe, 
ihre Werte und Forderungen gelenkt, als seien sie der eigentliche Inhalt rechtmäßiger Fröm- 
migkeit, daß die Seele für den unmittelbaren Anruf Gottes stumpf zu werden droht? Wie 
tritt doch die Welt zurück, verlieren alle Geschöpfe an Gewicht, wo Gott einen Menschen 
gnadenhaft heimsucht. Muß das nicht in jedem Christenleben immer wieder passieren, damit 
einer überhaupt weiß (aus Erfahrung weiß), wer Gott ist: der Einzige, Allesumfassende und 
-tragende, der unvergleichbar liebende? Bestünde nicht sonst die Gefahr, die heute nicht von 
der Hand zu weisen ist, daß man in Gott nur noch den sieht, der den Kräften des Menschen 
und der Welt zu ihrer Entfaltung und Vollendung verhilft? Wer immer nur von der Welt- 
aufgabe des Christen und dem christlichen Weltvollzug hört, vermag am Ende vor lauter 
Verlangen nach Sinnerhellung und sinnhaftem Vollzug seines Tuns (z. B. in der Ehe) Gott 
nicht mehr in der Dunkelheit, im Entzug und der scheinbaren Sinnlosigkeit einer Situation 
zu erkennen. A. mag einwenden, die einseitige Hinlenkung des Blickes auf die Schöpfungs- 
wirklichkeit sei ja nur methodisch bedingt; andere Akte unmittelbarer Gottesverehrung 
seien damit weder geleugnet noch in ihrer Bedeutung herabgesetzt. Aber das scheint mir 
Theorie zu sein. Denn in Wahrheit läßt seine theologische Grundlegung kaum Spielraum 
für eine Frömmigkeit, die sich nicht ungeteilt in der Welt engagiert, auch wenn er der Fröm- 
migkeit des Mönchtums mit ihrem eschatologisch begründeten Weltverzicht ein legitimes 
Recht und sogar eine Notwendigkeit in der Kirche zuerkennt (bisweilen hat man übrigens 
den Eindruck, als gäbe es für A. nur Laienfrömmigkeit und Mönchsfrömmigkeit, wobei wohl 
alles unter Mönchsfrömmigkeit fällt, was nicht Laienfrömmigkeit ist). Das hängt u. E. mit 
folgendem zusammen. 

Bei der Darlegung des Schöpfungsmysteriums, wie sie sich in Auers Buch findet, wird 
kaum klar, daß es sich in der Schöpfung von Anfang an nicht nur um eine naturhafte, sondern 
gleichzeitig um eine gnadenhafte Ordnung handelt. Man könnte einwenden, die Gnaden- 
haftigkeit der Schöpfung sei durch ihre ursprüngliche Christusbezogenheit, von der A. aus- 
drücklich spricht, mit ausgesagt. Aber das ist nur eine scheinbare Lösung unserer Schwierig- 



68 Literaturbericht 

keit. Denn einmal hebt A. die Schöpfung deutlich vom Heil ab (das Heil beginnt für ihn im 
Grund erst mit Christus), zum andern geht es ihm ausschließlich um die Möglichkeiten, die 
in der Schöpfungsordimmg als solcher von vornherein grundgelegt sind. •Alles geschieht 
aus den Möglichkeiten, die (der Logos) in der Welt angelegt, mit den Mitteln, die er ihr 
mitgegeben, auf das Ziel hin, das er ihr gesetzt hat und das er selbst ist. Der Mensch aber 
ist so sehr in die Mitte der Welt gestellt, daß er die in den Schöpfungsordnungen gegebenen 
Anweisungen gar nicht überhören kann; sie drängen sich ihm auf, daß er sie annehme und 
zur Entfaltung bringe, weil er sonst die Kreaturen nicht zur Erfüllung bringen kann" (96f.). 
Wie hat daneben noch die Gnade Raum, die doch an keine positive Möglichkeit der Schöp- 
fung anknüpft, sondern nur an eine passive Empfänglichkeit? Auch in der ursprünglichen 
Gnadenordnung muß Gott sich darum dem Menschen in irgendeiner Weise über die natur- 
hafte Wirklichkeit dieser Welt hinaus geoffenbart haben. Die Folge dieses gnadenhaften An- 
rufes und der durch ihn mitgeteilten Urstandsgerechtigkeit war, daß Gott für Adam und 
Eva der selbstverständliche und in einer gewissen Unmittelbarkeit erfahrene Mittelpunkt 
ihrer geschöpflichen Welt war. Ihm begegneten sie, ihm ganz persönlich, in personalem 
Gegenüber von Ich und Du, wenn auch unter der Verhüllung des Glaubens, und zwar nicht 
nur als dem Schöpfer ihrer Natur und der naturhaften Ordnungen, sondern als demjenigen, 
der sie mit seiner Liebe beschenkt hatte und dem sie nun ihr Herz ungeteilt wiederzuschen- 
ken gedrängt wurden. Das alles (der Gnadenanruf, die Mitteilung des göttlichen Lebens) ist 
nun in Christus und durch Christus nicht nur gesteigert worden; es ist im Menschen Jesus 
auch sichtbar, anschaulich geworden: •Also hat Gott die Welt geliebt, daß er seinen ein- 
geborenen Sohn für sie dahin gab" (Jo 3,16). Wenn Christus wirklich der Mittelpunkt der 
Welt ist, dann wird sich der zum Heil Berufene in erster Linie ihm zuwenden müssen, was 
die von A. so betonte Weltaufgabe des Christen keineswegs in Frage stellt, aber ihr erst 
den rechten Ort und das rechte Maß verleiht. Gewiß wird Gott auch in der ewigen Seligkeit 
nicht alles •vampirartig aufsaugen", wie der Verfasser mit Recht sagt, aber dort wird die 
unmittelbare Zuwendung der Seligen zu Gott und ihre Zuwendung zu den Geschöpfen ein 
und derselbe Akt höchster Beseligung sein. 

Und nun noch ein letztes Bedenken, auf das A. Kassing schon hingewiesen hat. •Die Heils- 
bedeutung des Todes Christi" wird in Auers Buch in knapp drei Seiten abgehandelt. Das 
muß im Leser falsche Perspektiven erzeugen, mag der Verfasser noch so sehr betonen, daß 
die Bedeutung des Kreuzestodes Christi für die Vollerlösung keinesfalls herabgesetzt werden 
solle. Überdies will uns scheinen, daß A. tatsächlich die Hingabe Jesu in den Tod für das 
Leben der Welt nicht klar genug sieht, auch nicht für sein Anliegen einer weltzugewandten 
Frömmigkeit. Wohl ist es wahr, daß der Opfertod Jesu in der Geschichte des Heils nur 
Durchgang war. •In einem Übergang (aber) verweilt man nicht lange. Christus selbst durch- 
schreitet ihn eilig, so wie man das Osterlamm verzehrte, um zur Herrlichkeit zu gelangen" 
(Zitat auf S. 139 aus A. Hamman, Das Geheimnis der Erlösten). Aber sind wir nicht hier auf 
Erden immer noch auf dem ,Wüstenzug' wie die alten Israeliten, ,Pilger und Fremdlinge' 
auf Erden? Müssen wir nicht täglich aus der Welt des Todes und der Sünde ausziehen? Ist 
nicht die einzige Möglichkeit, diese Welt zu retten (und damit auch die Schöpfungswirklich- 
keit zu vollenden), die Hingabe für diese Welt in den Tod? Gewiß! Wir sind schon Erlöste, 
Lebendige, zur Rechten der Majestät Gottes in Christus Gerufene. Aber wir tragen, solange 
wir noch auf dieser Erde sind, die Herrlichkeit Gottes in zerbrechlichen Gefäßen (2 Kor 4, 7), 
im Zeichen des Kreuzes. Nur im Gekreuzigtsein mit Christus sind wir Auferstandene. Der 
hl. Paulus wird nicht müde, diese Wahrheit zu betonen. Die ganze geistliche Überlieferung 
der Kirche und die Erfahrung der Heiligen bezeugt sie. Auch sie läßt der christlichen Welt- 
arbeit ihren Rang, aber sie gibt ihr auch das untrügliche christliche Gepräge. 

Wir dürfen zum Schluß noch einmal betonen, daß wir Auers Buch begrüßen, nicht nur weil 
es ein wichtiges Anliegen aufgreift, sondern weil es eine Seite der Laienfrömmigkeit in um- 
fassender Weise entfaltet hat. Ob es allerdings ganz klug war, dies in solcher Ausschließ- 
lichkeit zu tun, möchten wir bezweifeln. Denn es hat sich gezeigt, daß bei einer solchen Me- 
thode kaum eine Akzentverschiebung grundlegender Offenbarungswahrheiten vermieden 
werden kann. Friedrich Wulf SJ 




