»Was er euch sagen wird, das tut« (Joh 2,5)

Von August Brunner SJ, Minchen

Die Antwort Jesu auf die Bitte seiner Mutter erscheint auf den ersten Blick
wie eine Abweisung. Maria hat sie aber offenbar nicht als solche empfunden.
Denn sie gibt gleich nachher den Dienern die Anweisung: ,Was er euch auch
sagen wird, das tut”. Sie ist also von der Erh6rung iiberzeugt; aber die Art
und Weise dieser Erhorung iiberlafit sie voller Vertrauen ihrem Sohn,

‘Warum konnte Maria der Erhorung so sicher sein? Eben weil sie sich in
vertrauender und liebender Ubereinstimmung mit threm Sohne befand. Sie
wuflte, dafl der Gott Liebende immer erhort wird, und zwar nach dem Maf}
seiner Liebe. So lesen wir auch bei Paulus: , Fir die, welche Gott lieben, wirkt
er in allem zum Besten mit“ (R6m 8, 28). Die Gewiflheit der Erhorung folgt aus
dem Verhaltnis des Menschen zu Gott, der ein Gott der Liebe, der die Liebe
ist (1 Joh 4, 8). Dieses Verhaltnis ist also ein ganz personliches und inniges,
und zwar in einem Maf}, wie es sonst unter Menschen gar nicht moglich ist.
Menschen konnen in ihrer Liebe hier auf Erden nie von der innersten Mitte
ihres geistigen Seins ausgehen und bis zur gleichen Mitte des andern vordrin-
gen; noch konnen sie sich einem geliebten Menschen bis ins Letzte eréffnen.
Daran hindert sie nicht nur die Unvollkommenheit der Liebe, sondern auch
die durch die Erbsiinde verstarkte Abhdngigkeit des Geistes von der Dumpf-
heit des Leibes und die dadurch bedingte geringere Verfiigungskraft tiber das
eigene Sein. Im Letzten hat sich der Mensch nicht mehr in der Hand; und von
diesem Letzten her miifite die vollkommene Liebe entspringen oder sich emp-
fangend der ankommenden Liebe eréffnen. Gott aber liebt mit seinem ganzen
Wesen, da er die Liebe ist; als Schépfer und Erléser dringt er bis zum inner-
sten Sein des Geschopfes vor und verbindet sich mit ihm. Nur weil Christus so
umfassend liebte, konnte er unsere Stelle einnehmen und fiir uns das Erlo-
sungsleiden gehorsam erdulden. '

Liebe bedeutet Partnerschaft. Von Natur besteht eine solche zwischen
Schopfer und Geschopf nicht. Sie ist uns aus Gnade gewéahrt. Sie bringt Ver-
trautheit, Ubereinstimmung in der Beurteilung der Wirklichkeit und in der
Zielsetzung, Eingehen aufeinander und Einverstdndis. Sie bedeutet vor allem
Bejahung all des Guten, was der Geliebte ist und sein kann. Die Liebe zwi-
schen Gott und Mensch besagt also dies alles. Es liegt aber im Verhaltnis
zwischen Gott und Geschopf, dafl dieses auf Gott eingehen soll, dafl es dessen
Willen liebend zu seinem eigenen machen und so sich vollenden soll. Gott ist
gut und heilig; er kann darum nichts anderes wollen, als er will; jede Ande-
rung bedeutete einen Abfall von seiner vollkommenen Giite; damit horte er

! Nach dem heutigen Sprachgebrauch kann der Ausdruck, wie mir ein libanesischer Freund
mitteilte, aussagen, dafl keine Meinungsverschiedenheit und kein Anlafl zum Streit vorliegt.



82 August Brunner

auf, Gott zu sein. Gott strebt aber auch immer und in allem das Beste des
Menschen an. Dieses Beste ist eben die vollkommene Liebe des Geschopfes zu
Gott, das vorbehaltlose Eingehen auf den gottlichen Willen, weil er der beste,
der unbedingt gute ist. Indem der Mensch mit Gott in Gemeinschaft tritt,
nimmt er, soweit dies dem Geschépf moglich ist, am géttlichen Sein teil (2 Petr
1, 4) und erreicht die hichst mogliche Vollendung. In all seinen Bitten mufl
ihm also die Liebe das Letzte, das unbedingt Notwendige und zu Erreichende
sein; alles andere darf nur unter der Bedingung erstrebt werden, dafl es zn
diesem letzten Ziel hinfithrt oder ihm wenigstens nicht abtriglich ist. Nimmt
der Mensch in seinem Gebet diese Haltung ein, dann steht er in Ubereinstim-
mung mit Gott, ist er mit ihm einig. Gottlicher und menschlicher Wille gehen
in die gleiche Richtung, und so muf sich das angestrebte Ziel auf jeden Fall
verwirklichen. Zugleich setzt sich der Mensch in der Unbedingtheit, mit der
er die Liebe Gottes will, vom Letzten und mit seinem Letzten ein, mit dem
Personlichsten und Eigensten, mit der ganzen Kraft seines geistigen Seins
und verwirklicht so sich selbst in seiner hochsten Méglichkeit. Vertrauend
bejaht er Gott als den, der er ist, als den Gott, der Liebe ist, anerkennt er ihn
als den vollkommen Guten, mit dem ins Einvernehmen zu kommen die eigene
héochste Vollendung, das Heil bedeutet. So erst wird der Mensch frei und
bewuflt das, was er ist, das erloste Geschopf Gottes, das nichts aus sich ver-
steht und besitzt, sondern alles von Gott her hat und ist.

Wo hingegen der Mensch seine Wiinsche, soweit sie sich auf Irdisches und
Vergingliches beziehen, diesem letzten und unbedingten Ziel nicht unter-
ordnet und etwas durchsetzen will, selbst um den Preis, dafl es seiner Selbst-
verwirklichung durch die vollkommene Liebe schaden kénnte, erkennt er Gott
nicht als den Guten an. Er unterstellt ja, Gott konne ihm etwas vorenthalten,
was fiir sein eigentlichstes Sein gut wire, und begeht so die Siinde, die der
Versucher den Stammeltern zufliisterte. Er meint, Gott wolle nicht, dafl der
Mensch werde wie er, und versage neidisch dem Menschen, was ihn gliicdklich
machen und zum Heile fiihren kénne. Gott und Mensch stimmen nicht iiber-
ein. Der Mensch méchte wohl, dafl es zur vollkommenen Ubereinstimmung
zwischen Gott und ihm komme, aber nur so, dafl Gott zu seinen Wiinschen
herabsteige, statt dafl er sich zum Einverstindnis mit Gott erhebt. Gott soll
sich ihm unterordnen.

Liebe ist kein Ding und keine Sache, die Gott gegen unseren Willen in
unsere Herzen legen konnte; sie ist ein freies Verhiltnis zwischen Personen.
Wo die Ubereinstimmung nicht besteht noch auch der Wille, die noch unvoll-
kommene Ubereinstimmung immer vollkommener zu gestalten, da ist das Ver-
héltnis zwischen Gott und Mensch noch gestort; da besteht nicht die letzte
Vertrautheit und Einheit. Da kann nicht alles, was Gottes ist, auch unser sein;
denn der Mensch wiirde diese Verfiigungsmacht nach seinem Gutdiinken,
seiner unerleuchteten Erkenntnis selbststichtig und damit zu seinem Unheil



~Was er euch sagen wird, das tut” (Joh 2, 5) 83

miflbrauchen. Die Liebe verbietet hier Gott, dem Menschen einfach zu Willen
zu sein. Vor allem aber kann Gott dem Menschen das Letzte nicht gewéhren,
weil der selbstsiichtige Mensch ja nicht fahig ist, es aufzunehmen. Denn dieses
Letzte mufl auch als das Letzte gewollt werden, oder es wird nicht so gewollt,
wie es ist, eben als das Letzte und Unbedingte. Und als solches lehnt der
Mensch es ja ab. Darum kann es auch nicht gewihrt werden, kann es sich
nicht verwirklichen. Gewif hért Gott nicht auf, es in allem auch fiir diesen
Menschen anzustreben, es fiir ihn sozusagen bereitzustellen. Aber der Mensch
ist nicht aufnahmefdhig. Es ist ja nicht etwas auflerhalb des Menschen, etwas
ihm Fremdes, sondern er selbst, die Verwirklichung, die Vollendung seiner
selbst. Der Mensch will nicht das sein, was er durch Gott und seine Gnade sein
konnte, das zur Gemeinschaft zugelassene Geschopf. Er stellt den eigenen
Willen noch vor den géttlichen. Der Sinn des Gebetes kann sich nicht ganz
erfiillen. Denn dieser liegt eben nicht darin, dafl uns dieses oder jenes ver-
gangliche Gut gewdhrt werde, sondern dafl wir mit Gott in Ubereinstim-
mung kommen, eins mit ihm werden, wie selbstlos Liebende unter sich eins
sind, weil sie gewillt sind, aufeinander einzugehen. Gott geht immer auf das
tiefste Verlangen des Menschen ein, auf das Verlangen nach der wahren
Selbstverwirklichung; und er weif}, worin diese besteht und wie sie zu erreichen
ist. Er ist immer schon dem Menschen entgegengekommen, wie wahre Liebe
dies heischt. Er bejaht und fordert ihn immer schon in dem, was er selbst und
eigentlich ist. Der Mensch aber verweigert sich diesem Entgegenkommen.
Unter dem Einflufl der Begierlichkeit hat er eine falsche Vorstellung von
seinem Heil und sucht es auf ungeeigneten Wegen. Will er wahrhaft das
eigene Beste, so mufl er auf Gott eingehen, der ja immer sein Bestes will und
es so fordert, als die Einstellung des Menschen es moglich macht.

Der Mensch wird also immer von Gott erhort, ja, er ist schon erhort, so
weit er Gott selbstlos und aufrichtig liebt, das heiflt, soweit er Gott als Gott
anerkennt, als den, der immer sein Bestes will. Denn dann ist er einig mit
Gott. Sein Wille geht mit dem Géttlichen in die gleiche Richtung; was konnte
ihm da widerstehen? Insoweit aber irdische und endliche Giiter dieser Uber-
einstimmung nicht schidlich sind, wird sie Gott aus seiner iibergrofien Liebe
auch gewéhren. Solange allerdings der Mensch noch selbstsiichtig auf dem
eigenen Willen besteht, kann eine solche Gewidhrung fir sein wahres Heil
gefahrlich sein; und dann muf sie Gott in seiner Liebe ihm versagen. Gottes
Liebe kommt im selbstsiichtigen Menschen gleichsam nicht an.

Man kann dies auch so ausdriicken: Solange der Mensch mehr auf den
eigenen als auf Gottes Willen besteht, solange mufl ihm die eigentliche Erho-
rung als eine Verweigerung erscheinen. Gott will in allem sein wahres Bestes,
aber der Mensch will es nicht; er will anderes, Vergéngliches. Versagt ihm
dies Gott in seiner Liebe, so beklagt er sich, dafl Gott ihn nicht hére, ja, dafl
er hart und grausam sei, dafl ihn das Wohl der Menschen nicht kiimmere, Fiir



84 August Brunner

das, was der Mensch in seiner Selbstsucht falschlich als sein Bestes ansieht, ist
der Wille Gottes in der Tat zerstérend und erscheint darum grausam. Es ist,
als ob Gott den Menschen ablehne. In Wirklichkeit lehnt der Mensch Gott ab.
Er will ithn nicht als den, der er ist; er mochte, Gott sei so, dafl er ihm seine
selbstsiichtigen Wiinsche gewdhren kénne. Von diesem seinem unbedingten
Verlangen aus gesehen, erscheint Gott nicht einfachhin als gut, ja sogar als
bose und feindlich. So ist es zu erkldren, dafl in der Geschichte der Menschheit
das Gottliche sebr oft als das Grausame, Feindliche und Zerstérende auf-
gefafit werden konnte, vor dem der Mensch sich fiirchtete, vor dem er einen
unheimlichen Schrecken empfand, den Schrecken, der uns vor dem erfafit, das
unsere Existenz in Frage stellt. In der Tat stellt Gott unsere falsche Existenz
durch sein Dasein, durch das, was er ist, durch seine Liebe in Frage. Aber nur,
weil er unsere eigentliche und wahre Existenz unbedingt bejaht; diese aber
besteht und kann nur bestehen in der liebenden Ubereinstimmung mit ihm,
in der vollkommenen Gemeinschaft. Denn nur so kann einmal unser Wille
ganz und in allem erfiillt werden, wenn er mit Gottes allméchtigem und
liebendem Willen in Ubereinstimmung steht. Hier auf Erden allerdings wis-
sen wir um diese Liebe nur durch den Glauben, durch das Wort und die Tat
Christi. Sie leuchtet fiir uns noch nicht mit dem Glanze der Herrlichkeit, der
ihr eigen ist, und darum ist es moglich, sie zu verkennen.

Weil Maria in dieser unbedingten Ubereinstimmung mit Gott lebte, darum
war sie der Erh6érung auch unbedingt gewif}. Diese Ubereinstimmung schenkte
ihr ein lebendiges Wissen um die Liebe Gottes; sie versplirte gleichsam durch
ein geistiges Innewerden, nicht als eine Lehre, als eine abstrakte philosophi-
sche oder theologische Theorie, sondern als Vertrautheitswissen, so wie es
Liebende um einander haben, daf} Gott gut ist, unsagbar und heilig gut. Dar-
um verlangte sie nicht zu wissen, wie sich im Aufleren die Erhérung gestalten
wiirde, ob so, wie sie sie sich dachte, oder anders. Das uiberlie} sie voller Zu-
versicht der liebenden Weisheit ihres Sohnes. Umgekehrt konnte nun Gott
ihrem Wunsch gleichsam entgegenkommen und so die Gegenseitigkeit der
Liebe verwirklichen. Denn dieses Entgegenkommen traf auf keine verderb-
liche Selbstsucht und lief nicht Gefahr, den Menschen in seiner siindhaften
Neigung zu bestirken, den eigenen Willen vor den géttlichen zu setzen und
zu meinen, er kénne etwas von Gott erzwingen oder ertrotzen. Die Haltung
Mariens ist darum das Vorbild eines jeden christlichen Bittgebetes. Soweit
dieses aus einer solchen Haltung hervorgeht, ist es seiner Erhérung unbedingt
gewi}, wenn auch nicht notwendig in der Form, an die der Bittende denken
mag. Die vollkommene Erhérung wird nur einem vollkommenen Herzen,
weil sie nur von einem solchen aufgenommen werden kann. Auf der vollkom-
menen Ubereinstimmung Mariens mit dem Willen Gottes beruht zugleich das
Vertrauen der Christenheit in ihr Firbittgebet.





