
»Was er euch sagen wird, das tut« (Joh 2,5) 

Von August Brunner SJ, München 

Die Antwort Jesu auf die Bitte seiner Mutter erscheint auf den ersten Blick 
wie eine Abweisung. Maria hat sie aber offenbar nicht als solche empfunden1. 
Denn sie gibt gleich nachher den Dienern die Anweisung: •Was er euch auch 
sagen wird, das tut". Sie ist also von der Erhörung überzeugt; aber die Art 
und Weise dieser Erhörung überläßt sie voller Vertrauen ihrem Sohn. 

Warum konnte Maria der Erhörung so sicher sein? Eben weil sie sich in 
vertrauender und liebender Übereinstimmung mit ihrem Sohne befand. Sie 
wußte, daß der Gott Liebende immer erhört wird, und zwar nach dem Maß 
seiner Liebe. So lesen wir auch bei Paulus: •Für die, welche Gott lieben, wirkt 
er in allem zum Besten mit" (Rom 8,28). Die Gewißheit der Erhörung folgt aus 
dem Verhältnis des Menschen zu Gott, der ein Gott der Liebe, der die Liebe 
ist (1 Joh 4, 8). Dieses Verhältnis ist also ein ganz persönliches und inniges, 
und zwar in einem Maß, wie es sonst unter Menschen gar nicht möglich ist. 
Menschen können in ihrer Liebe hier auf Erden nie von der innersten Mitte 
ihres geistigen Seins ausgehen und bis zur gleichen Mitte des andern vordrin- 
gen; noch können sie sich einem geliebten Menschen bis ins Letzte eröffnen. 
Daran hindert sie nicht nur die Unvollkommenheit der Liebe, sondern auch 
die durch die Erbsünde verstärkte Abhängigkeit des Geistes von der Dumpf- 
heit des Leibes und die dadurch bedingte geringere Verfügungskraft über das 
eigene Sein. Im Letzten hat sich der Mensch nicht mehr in der Hand; und von 
diesem Letzten her müßte die vollkommene Liebe entspringen oder sich emp- 
fangend der ankommenden Liebe eröffnen. Gott aber liebt mit seinem ganzen 
Wesen, da er die Liebe ist; als Schöpfer und Erlöser dringt er bis zum inner- 
sten Sein des Geschöpfes vor und verbindet sich mit ihm. Nur weil Christus so 
umfassend liebte, konnte er unsere Stelle einnehmen und für uns das Erlö- 
sungsleiden gehorsam erdulden. 

Liebe bedeutet Partnerschaft. Von Natur besteht eine solche zwischen 
Schöpfer und Geschöpf nicht. Sie ist uns aus Gnade gewährt. Sie bringt Ver- 
trautheit, Übereinstimmung in der Beurteilung der Wirklichkeit und in der 
Zielsetzung, Eingehen aufeinander und Einverständis. Sie bedeutet vor allem 
Bejahung all des Guten, was der Geliebte ist und sein kann. Die Liebe zwi- 
schen Gott und Mensch besagt also dies alles. Es liegt aber im Verhältnis 
zwischen Gott und Geschöpf, daß dieses auf Gott eingehen soll, daß es dessen 
Willen liebend zu seinem eigenen machen und so sich vollenden soll. Gott ist 
gut und heilig; er kann darum nichts anderes wollen, als er will; jede Ände- 
rung bedeutete einen Abfall von seiner vollkommenen Güte; damit hörte er 

1 Nach dem heutigen Sprachgebrauch kann der Ausdruck, wie mir ein libanesischer Freund 
mitteilte, aussagen, daß keine Meinungsverschiedenheit und kein Anlaß zum Streit vorliegt. 



82 August Brunner 

auf, Gott zu sein. Gott strebt aber auch immer und in allem das Beste des 
Menschen an. Dieses Beste ist eben die vollkommene Liebe des Geschöpfes zu 
Gott, das vorbehaltlose Eingehen auf den göttlichen Willen, weil er der beste, 
der unbedingt gute ist. Indem der Mensch mit Gott in Gemeinschaft tritt, 
nimmt er, soweit dies dem Geschöpf möglich ist, am göttlichen Sein teil (2 Petr 
1, 4) und erreicht die höchst mögliche Vollendung. In all seinen Bitten muß 
ihm also die Liebe das Letzte, das unbedingt Notwendige und zu Erreichende 
sein; alles andere darf nur unter der Bedingung erstrebt werden, daß es zu 
diesem letzten Ziel hinführt oder ihm wenigstens nicht abträglich ist. Nimmt 
der Mensch in seinem Gebet diese Haltung ein, dann steht er in Übereinstim- 
mung mit Gott, ist er mit ihm einig. Göttlicher und menschlicher Wille gehen 
in die gleiche Richtung, und so muß sich das angestrebte Ziel auf jeden Fall 
verwirklichen. Zugleich setzt sich der Mensch in der Unbedingtheit, mit der 
er die Liebe Gottes will, vom Letzten und mit seinem Letzten ein, mit dem 
Persönlichsten und Eigensten, mit der ganzen Kraft seines geistigen Seins 
und verwirklicht so sich selbst in seiner höchsten Möglichkeit. Vertrauend 
bejaht er Gott als den, der er ist, als den Gott, der Liebe ist, anerkennt er ihn 
als den vollkommen Guten, mit dem ins Einvernehmen zu kommen die eigene 
höchste Vollendung, das Heil bedeutet. So erst wird der Mensch frei und 
bewußt das, was er ist, das erlöste Geschöpf Gottes, das nichts aus sich ver- 
steht und besitzt, sondern alles von Gott her hat und ist. 

Wo hingegen der Mensch seine Wünsche, soweit sie sich auf Irdisches und 
Vergängliches beziehen, diesem letzten und unbedingten Ziel nicht unter- 
ordnet und etwas durchsetzen will, selbst um den Preis, daß es seiner Selbst- 
verwirklichung durch die vollkommene Liebe schaden könnte, erkennt er Gott 
nicht als den Guten an. Er unterstellt ja, Gott könne ihm etwas vorenthalten, 
was für sein eigentlichstes Sein gut wäre, und begeht so die Sünde, die der 
Versucher den Stammeltern zuflüsterte. Er meint, Gott wolle nicht, daß der 
Mensch werde wie er, und versage neidisch dem Menschen, was ihn glücklich 
machen und zum Heile führen könne. Gott und Mensch stimmen nicht über- 
ein. Der Mensch möchte wohl, daß es zur vollkommenen Übereinstimmung 
zwischen Gott und ihm komme, aber nur so, daß Gott zu seinen Wünschen 
herabsteige, statt daß er sich zum Einverständnis mit Gott erhebt. Gott soll 
sich ihm unterordnen. 

Liebe ist kein Ding und keine Sache, die Gott gegen unseren Willen in 
unsere Herzen legen könnte; sie ist ein freies Verhältnis zwischen Personen. 
Wo die Übereinstimmung nicht besteht noch auch der Wille, die noch unvoll- 
kommene Übereinstimmung immer vollkommener zu gestalten, da ist das Ver- 
hältnis zwischen Gott und Mensch noch gestört; da besteht nicht die letzte 
Vertrautheit und Einheit. Da kann nicht alles, was Gottes ist, auch unser sein; 
denn der Mensch würde diese Verfügungsmacht nach seinem Gutdünken, 
seiner unerleuchteten Erkenntnis selbstsüchtig und damit zu seinem Unheil 



•Was er euch sagen wird, das tut" (Joh2,5) 83 

mißbrauchen. Die Liebe verbietet hier Gott, dem Menschen einfach zu Willen 
zu sein. Vor allem aber kann Gott dem Menschen das Letzte nicht gewähren, 
weil der selbstsüchtige Mensch ja nicht fähig ist, es aufzunehmen. Denn dieses 
Letzte muß auch als das Letzte gewollt werden, oder es wird nicht so gewollt, 
wie es ist, eben als das Letzte und Unbedingte. Und als solches lehnt der 
Mensch es ja ab. Darum kann es auch nicht gewährt werden, kann es sich 
nicht verwirklichen. Gewiß hört Gott nicht auf, es in allem auch für diesen 
Menschen anzustreben, es für ihn sozusagen bereitzustellen. Aber der Mensch 
ist nicht aufnahmefähig. Es ist ja nicht etwas außerhalb des Menschen, etwas 
ihm Fremdes, sondern er selbst, die Verwirklichung, die Vollendung seiner 
selbst. Der Mensch will nicht das sein, was er durch Gott und seine Gnade sein 
könnte, das zur Gemeinschaft zugelassene Geschöpf. Er stellt den eigenen 
Willen noch vor den göttlichen. Der Sinn des Gebetes kann sich nicht ganz 
erfüllen. Denn dieser liegt eben nicht darin, daß uns dieses oder jenes ver- 
gängliche Gut gewährt werde, sondern daß wir mit Gott in Übereinstim- 
mung kommen, eins mit ihm werden, wie selbstlos Liebende unter sich eins 
sind, weil sie gewillt sind, aufeinander einzugehen. Gott geht immer auf das 
tiefste Verlangen des Menschen ein, auf das Verlangen nach der wahren 
Selbstverwirklichung; und er weiß, worin diese besteht und wie sie zu erreichen 
ist. Er ist immer schon dem Menschen entgegengekommen, wie wahre Liebe 
dies heischt. Er bejaht und fördert ihn immer schon in dem, was er selbst und 
eigentlich ist. Der Mensch aber verweigert sich diesem Entgegenkommen. 
Unter dem Einfluß der Begierlichkeit hat er eine falsche Vorstellung von 
seinem Heil und sucht es auf ungeeigneten Wegen. Will er wahrhaft das 
eigene Beste, so muß er auf Gott eingehen, der ja immer sein Bestes will und 
es so fördert, als die Einstellung des Menschen es möglich macht. 

Der Mensch wird also immer von Gott erhört, ja, er ist schon erhört, so 
weit er Gott selbstlos und aufrichtig liebt, das heißt, soweit er Gott als Gott 
anerkennt, als den, der immer sein Bestes will. Denn dann ist er einig mit 
Gott. Sein Wille geht mit dem Göttlichen in die gleiche Richtung; was könnte 
ihm da widerstehen? Insoweit aber irdische und endliche Güter dieser Über- 
einstimmung nicht schädlich sind, wird sie Gott aus seiner übergroßen Liebe 
auch gewähren. Solange allerdings der Mensch noch selbstsüchtig auf dem 
eigenen Willen besteht, kann eine solche Gewährung für sein wahres Heil 
gefährlich sein; und dann muß sie Gott in seiner Liebe ihm versagen. Gottes 
Liebe kommt im selbstsüchtigen Menschen gleichsam nicht an. 

Man kann dies auch so ausdrücken: Solange der Mensch mehr auf den 
eigenen als auf Gottes Willen besteht, solange muß ihm die eigentliche Erhö- 
rung als eine Verweigerung erscheinen. Gott will in allem sein wahres Bestes, 
aber der Mensch will es nicht; er will anderes, Vergängliches. Versagt ihm 
dies Gott in seiner Liebe, so beklagt er sich, daß Gott ihn nicht höre, ja, daß 
er hart und grausam sei, daß ihn das Wohl der Menschen nicht kümmere. Für 



84 August Brunner 

das, was der Mensch in seiner Selbstsucht fälschlich als sein Bestes ansieht, ist 
der Wille Gottes in der Tat zerstörend und erscheint darum grausam. Es ist, 
als ob Gott den Menschen ablehne. In Wirklichkeit lehnt der Mensch Gott ab. 
Er will ihn nicht als den, der er ist; er möchte, Gott sei so, daß er ihm seine 
selbstsüchtigen Wünsche gewähren könne. Von diesem seinem unbedingten 
Verlangen aus gesehen, erscheint Gott nicht einfachhin als gut, ja sogar als 
böse und feindlich. So ist es zu erklären, daß in der Geschichte der Menschheit 
das Göttliche sehr oft als das Grausame, Feindliche und Zerstörende auf- 
gefaßt werden konnte, vor dem der Mensch sich fürchtete, vor dem er einen 
unheimlichen Schrecken empfand, den Schrecken, der uns vor dem erfaßt, das 
unsere Existenz in Frage stellt. In der Tat stellt Gott unsere falsche Existenz 
durch sein Dasein, durch das, was er ist, durch seine Liebe in Frage. Aber nur, 
weil er unsere eigentliche und wahre Existenz unbedingt bejaht; diese aber 
besteht und kann nur bestehen in der liebenden Übereinstimmung mit ihm, 
in der vollkommenen Gemeinschaft. Denn nur so kann einmal unser Wille 
ganz und in allem erfüllt werden, wenn er mit Gottes allmächtigem und 
liebendem Willen in Übereinstimmung steht. Hier auf Erden allerdings wis- 
sen wir um diese Liebe nur durch den Glauben, durch das Wort und die Tat 
Christi. Sie leuchtet für uns noch nicht mit dem Glänze der Herrlichkeit, der 
ihr eigen ist, und darum ist es möglich, sie zu verkennen. 

Weil Maria in dieser unbedingten Übereinstimmung mit Gott lebte, darum 
war sie der Erhörung auch unbedingt gewiß. Diese Übereinstimmung schenkte 
ihr ein lebendiges Wissen um die Liebe Gottes; sie verspürte gleichsam durch 
ein geistiges Innewerden, nicht als eine Lehre, als eine abstrakte philosophi- 
sche oder theologische Theorie, sondern als Vertrautheitswissen, so wie es 
Liebende um einander haben, daß Gott gut ist, unsagbar und heilig gut. Dar- 
um verlangte sie nicht zu wissen, wie sich im Äußeren die Erhörung gestalten 
würde, ob so, wie sie sie sich dachte, oder anders. Das überließ sie voller Zu- 
versicht der liebenden Weisheit ihres Sohnes. Umgekehrt konnte nun Gott 
ihrem Wunsch gleichsam entgegenkommen und so die Gegenseitigkeit der 
Liebe verwirklichen. Denn dieses Entgegenkommen traf auf keine verderb- 
liche Selbstsucht und lief nicht Gefahr, den Menschen in seiner sündhaften 
Neigung zu bestärken, den eigenen Willen vor den göttlichen zu setzen und 
zu meinen, er könne etwas von Gott erzwingen oder ertrotzen. Die Haltung 
Mariens ist darum das Vorbild eines jeden christlichen Bittgebetes. Soweit 
dieses aus einer solchen Haltung hervorgeht, ist es seiner Erhörung unbedingt 
gewiß, wenn auch nicht notwendig in der Form, an die der Bittende denken 
mag. Die vollkommene Erhörung wird nur einem vollkommenen Herzen, 
weil sie nur von einem solchen aufgenommen werden kann. Auf der vollkom- 
menen Übereinstimmung Mariens mit dem Willen Gottes beruht zugleich das 
Vertrauen der Christenheit in ihr Fürbittgebet. 




