Durch geschlossene Tiiren

VonHans Urs von Balthasar, Basel

1.

Die Jiinger hatten aus Furcht vor den Juden die Tiren geschlossen, was ihnen
kaum zu verdenken ist. Fragt man sich aber, warum Jesus durch die geschlossenen
Tiren hindurchgeht, so mag eine erste, wenigaussagende Antwort darauf ver-
weisen, daf ein glorreicher Leib durch keine Schranken von Raum und Zeit mehr
aufgehalten werden kann; die Frage ist nur, wie man zu einem glorreichen Leib
kommt. Asien versucht, durch Technik des Geistes die Widerstinde der Materie zu
iiberwinden, aber christlich mufl man sagen, dafl nicht Leidlosigkeit und Apatheia,
sondern das Durchleiden aller Schuld bis zum Tod der Weg war zur Geburt des
,neuen Menschen gemifl Gott“. Non dubitavit manibus tradi nocentium: diese Ent-
schlossenheit, sich in die Finge der Schadlinge zu iibergeben, dieser letzte Mut, die
Liebe in den Haf zu versenken und sie darin itberdauern zu lassen, diese Geduld,
jeden Widerstand sich zu Tode rennen, jede trennende Mauer einstiirzen zu lassen:
dies ist das Geheimnis des weltbesiegenden Christus. Die Uberlegenheit des Auf-
erstandenen ist die sichtbar gewordene Uberlegenheit des Leidenden. Er ist aber
lcidend iiberlegen, nicht indem er dem Leiden iiberlegen bleibt, wie dic Stoiker oder
Kyniker, sondern indem er es wagt, die Macht und Stunde der Finsternis iiber sich
zusammenschlagen zu lassen.

In diesem Mut, der das Urbild des gottvertrauenden Glaubens ist, hat Christus
schon auf Erden seine Jiinger als Schafe unter die Wolfe gesandt. Nicht blindlings
wie Utopisten sollen sic in ihren Untergang rennen, ihre Tauben-Arglosigkeit soll
zugleich Schlangen-Klugheit sein, und sie sollen sich ,vor den Menschen in acht neh-
men“. Dennoch werden sie ,Ausgelieferte sein®, und hierin wird, wie fiir ihn selbst,
christliche und kirchliche ,Tradition®, d.h. ,Uberlieferung” einsetzen. Mitten im
Geliefertsein sollen sic ,keine Sorge haben®, denn es wird ihnen eingegeben (gelie-
fert) werden, was sie reden sollen. Nicht sie werden dann reden, sondern der Geist
ihres Vaters in ihnen. Doppelte ,Tradition® also: Verrat der Welt und unter Um-
stinden auch der ,falschen Briider“ (so wie Paulus von seinen Briidern in den Tem-
pel tradiert wurde, wo ihn die Juden ergriffen, um ihn — den Weg Christi — weiter
an die Heiden zu iiberliefern), und diese Auslieferungsbewegung aufgefangen und
mitvollzogen vom gottlichen Geist: beides in einem (denn es ist untrennbar) ist exi-
stentieller Urbegriff christlicher Tradition. ,Der Bruder wird den Bruder, der Vater
wird sein Kind in den Tod tradieren.. ., wer aber ausharrt bis zum Ende, der wird
gerettet (Mk 13, 12£.). ,Nicht ist der Jinger iiber dem Meister, nicht der Sklave
iiber seinem Herrn; es ist schon viel, wenn es dem Jiinger ergeht wie seinem Meister
und dem Sklaven wie seinem Herrn“ (Mt 10, 24 {.). Dann folgt, als Kehrreim zwi-
schen den Leidensverheiflungen fiir die Kirche, das ,fiirchtet euch also nicht* (Mt
10, 26). ‘

Der Herr teilt den Jiingern von seinem Mut der Auslieferung mit, mehr noch, er
verheifit ihnen, als héchste aller Verheiflungen fur die irdische Zukunft, dafl sie in
wahrer Wirklichkeit in ihm und durch ihn selbst geliefert sein werden. Sie werden
nicht gefragt, ob es ihnen pafit, ob sie zustimmen, gern oder ungern mitmachen, son-



86 Hans Urs von Balthasar

dern die Prophezeiung begibt sich hier in die innerste gottliche Sphire des Weis-
sagens, dort wo unbekiimmert um alle menschliche Freiheit und Mitwirkung einfach
und schopferisch festgestellt wird, diskussionslos, wie der Engel zu Maria geredet
hatte: ,Du wirst einen Sohn gebiren, die Kraft des Allerhéchsten wird iiber dir
schatten, du wirst ihm den Namen Jesus geben.“ Keine Anfrage, kein Gesprich, das
offenldflt, bis das menschliche Jawort erklungen ist: sondern {iberfallende Gnade,
die schlicht voraussetzt, als hochste Ehrung des brauchbaren, in Beschlag genomme-
nen Geschopfs. So auch jetzt, da die Urbewegung der Kirche begriindet wird, Wire
da, wo nirgends mehr mit unbefleckt Empfangenen gerechnet werden kann, auf Zu-
stimmung gewartet worden, sie wire durch die Jahrtausende nie erfolgt. Nur in
einem letzten Uberstieg alles menschlichen Wollens in das christologische Wollen
hinein kann der Kirche diese Christférmigkeit zugestaltet und zugesprochen werden.
Bernanos sagt es: ,Wir wollen wirklich, was Er will. Wir wollen wirklich, ohne es
zu wissen, unsere Leiden, unsere Schmerzen, unsere Einsamkeit, auch wenn wir uns
einbilden, nur unsere Freude zu wollen. Wir bilden uns ein, dafl wir den Tod fiirch-
ten und fliehen, wihrend wir diesen Tod doch wollen, so wie Er den seinen gewollt
hat. Genauso wie Er sich auf jedem Altar, wo die Messe gefeiert wird, opfert, so
stirbt Er in jedem Menschen beim Todeskampf. Wir wollen alles, was Er will, aber
wir wissen nicht, dall wir es wollen; wir kennen uns nicht. Die Siinde lifit uns an
der Oberfldche unserer selbst leben, sterbend erst kehren wir in uns ein, und Er ist's,
der uns dort erwartet.”

Was der Dichter hier, selber schon vom Tod iiberschattet, vom Verhiltnis zwi-
schen Christ und Christus sagt, das wiirde nicht rund, wenn nicht die Kirche darin
vorkime, wenn nicht dieses ,Zugrundegehen® der Oberfliiche ein Gehen in den
Grund der Kirche wire. Wo soll denn Kirche sonst schon begriindet sein? In welcher
Realitit sollte das Sakramentale und Institutionelle wurzeln? Oder will man anneb-
men, das Formhafte der Kirche wurzle iiberhaupt nirgends, sei somit nicht der ad-
dquate Ausdruck eines (aber welchen!) Lebens? Das wire ein seltsames Verhiltnis
von Form und Inhalt bei einem, dem gattlichen, gottmenschlichen Leben selbst ent-
wachsenen Formgebilde. Nein: man kann in der Kirche, dort wo es ernst wird und
auf das Letzte ankommt, zwischen Inhalt und Form nicht trennen. Natiirlich bleiben
hier, gerade weil es um ein christologisches Mysterium geht, die Blicke in die ekkle-
siologische Asthetik verhiillt. Nicht kann man an der blofien Form den Inhalt ab-
lesen, nicht an einem Sakramentenempfang das Mafl an Liebe und Gnade, die sich
darin ereignen. Nichts kann man berechnen und keine menschlichen Schliisse ziehen.
Man kann es aber deshalb nicht, weil diese Form den Tiefen eines mehr als welt-
lichen Lebens entsteigt und dauernd darin verankert bleibt.

Somit: kirchliche Tradition als Form, als das Wahren, Hiiten, Weitergeben der
Offenbarungshinterlage, als Feier des Gedenkmahls von Geschlecht zu Geschlecht
bis der Herr wiederkehrt, als Weitergabe seiner Siindenvergebung im Einander-
Verzeihen der Briider, als Weitergabe der Osterbotschaft, worin jedes andere christ-
liche Kerygma miteingeschlossen ist, als Weiden der Limmer im gleichzeitigen Ge-
fiihrtwerden ,wohin du nicht willst“: dies alles ist immer auch existentielle Tradi-
tion, Ubergebensein der Kirche an Gott Vater, Sohn und Geist, und ebendarin Uber-
liefertsein mit dem Menschgewordenen zusammen ins Leiden zur Erlosung der



Durch geschlossene Tiiren 87

Welt. Die Kirche ist ganz und insgesamt aus dem Stoff der Liebe gewoben; andere
Fiden wird man in ihr nicht finden, sofern sie Griindung des Sohnes ist. Das gilt
nicht nur fiir die Liebe, die durch das Amt erzeugt und erzogen werden soll, son-
dern genau fiir das Amt selbst. Dies wird wohl der Grund sein, warum das Amt
dem hinfilligen Menschen immer, offen oder geheim, Angst macht; man kénnte
zunichst mit der gewohnlichen Psychologie vermuten, daf das Gefithl der Amts-
wichtigkeit dem Trager ein Uberlegenheitsbewufltsein verschafft und daff das Un-
berechtigte daran sich unbewufit kompensiert und richt durch Angst. Aber weltliche
Magistrate kennen diese Angst doch nur in vermindertem Mafl. Das kirchliche Amt
dagegen hat fiir seinen Triger etwas Unheimliches; es ist ein Abgrund in ihm nicht
nur von iibernatiirlichem Geheimnis, sondern von Verfiigt- und Geopfertsein, ein
Sog, eine Logik, die zum Kreuz dringt, ,,wohin du nicht willst“. Diese Angst vor
dem Kreuz 1488t sich nur {iberwinden, indem sie geldutert und umgewandelt wird
in eine Angst zum Kreuz und im Kreuz. ,Du willst vor ihm fliechen? Flieh zu ihm*“
(Augustin).

Die Jiinger also haben aus Angst die Tiren verschlossen, und dies ist der Anfang
der ,geschlossenen Kirche®. Angst ist wohl auch ihr ,Unglaube und ihre Herzens-
hérte, weil sie denen nicht glaubten, die ihn nach seiner Auferstehung gesehen hat-
ten®. Angst ist wohl auch die Herzensstarre des Thomas, der sich sozusagen anseilen
will, bevor er den Sprung des Glaubens wagt. Angst vor dem Glauben Christi,
Angst vor dem Leiden Christi, auch geradezu Angst, aus der Geborgenheit mensch-
lichen Leidens und Sterbens, menschlicher Endlichkeit und Tragik hinauszuspringen
in die erst recht uniibersehbare, entgrenzte Welt des auferstandenen Herrn. Thomas
klammert sich an seine Sinne, aber auch die soll er lassen. Es geht eine eigentiim-
liche Verstorung durch alle Auferstehungsgeschichten. Selbst durch das Mahl am
Ufer des Sees von Tiberias weht das Fremde, die Unbeimlichkeit der Auferstehung
mitten unter diesen sterblichen Menschen: ,Keiner von den Jiingern wagte zu fra-
gen: wer bist du? Sie wufiten wohl, dal es der Herr war.“ Angst vor der Herrlich-
keit Gottes, der Last des Kabdd, Angst vor der Ubermacht der Liebe, diese mag so
leise und verhalten tun, wie sie will.

2.

Es sind demnach in der Frage von offener und geschlossener Kirche zwei Ebenen
zu unterscheiden, deren Sinn entgegengesetzt ist, obwohl sie von auflen, von der
Welt her betrachtet, zusammenzufallen scheinen. Es gibt zuerst die kirchliche Form
iiberhaupt, das Gefaf}, in das Christus selber seine Gnaden gegossen hat, und diese
Form ist, wie sich zeigte, aus dem Stoff absoluter Liebe gemodelt. Sie selber ist kri-
stallisierte Liebe. Das sieht man ihr ohne den christlichen Glauben nicht an, und der
Herr rechnet auch nicht ohne weiteres damit, dafl man es sieht. Nur die gelebte Liebe
kann die Welt aufmerksam machen, daf hier Ubermenschliches vorgeht. Gerade
dies aber kann fiir die Christen ein Anlaf angstlichen Verzagtseins werden. Der
Griinder der Kirche hat sie eingewiesen in eine nicht zu sprengende Form, die von
sich her fiir die Welt keine Evidenz hat, denn die Welt ist gewohnt, im religiésen
Bereich ohne weiteres alle Formen gegeneinander zu 6ffnen und zu relativieren. Nur
der Christ und insbesondere der Katholik hat zur Absolutheit auch der Form zu
stehen. Das erzeugt Angst, und diese Angst kann sich nach zwei Seiten kundtun:



88 Hans Urs von Balthasar

entweder als ldchelnder Liberalismus (nicht nur protestantischer, auch katholischer
Prigung), der die Form als Konzession an die grofle Menge, an die ,Volkskirche®
gelten 13f3t, aber damit zu verstehen gibt, dafl sie fir die Wissenden und die wah-
ren ,Gnostiker® (im Sinn der Alexandriner) durchsichtig und unsichtbar wird anf
den geistigen Sinn hin. Solche Christen haben stets Erfolg, denn sie gelten als grof}-
ziigig und tberlegen, und ganze Trauben klammern sich ihnen an wie ¢in Bienen-
volk an die Konigin. Oft ist es ja so, daf} diese Leitsterne die Empfindung wirklicher
christlicher Freiheit vermitteln, ein Aufatmen nach langer vergeblicher Suche nach
dem religiésen Sinn mechanisch geiibter und vom Klerus nie wirklich verstéindlich
gemachten Formen. Der andere Ausweg der ,Formangst® ist ebenso hiufig, ist die
Flucht in die Form, die Verschalung nicht nur des Glaubens, sondern auch des Her-
zens in ein geistloses, gewissenhaftes, letztlich pharisiisches Praktizieren, eine Dog-
menreligion und Dogmenbegeisterung (je mehr definiert ist, desto besser), einen
Enthusiasmus fiir alles Sichtbare, Begrenzte, Zahlbare, Kontrollierte. Man sieht ohne
weiteres, dafl diese beiden Fluchtformen der Angst einander gegenseitig hervortrei-
ben und steigern, und dafi, solange es Angst gibt (und die gibt es, solange die Siinde
dauert), ein Ausweg aus dieser Zwickmiihle nicht endgiiltig zu finden ist. Die Ge-
schichte der Kirche ist voll von Beispielen fir den Pendelgang zwischen den Strafien-
griben, und man hat das Gefiihl, daf, je spdter die Weltstunde ist, die Tragik die-
ses dialektischen Umschlags immer tiefer und answegloser wird. Und zwar deshalb,
weil die lichelnden Liberalen immer zahlreicher aus der Formkirche ausbrechen, um
ihre Geistkirche daneben zu bauen und so einen immer starreren Formkern zuriick-
lassen, der, scheinbar von sich selbst iiberzeugt, nur darauf warten zu kénnen meint,
daf der Geist sich ihm unterwerfe.

Doch wird dieser Schein wohl triigen. Denn wir wissen nicht, welche Kraft aus den
gottmenschlichen Tiefen der Kirche an ihre Oberfliache und Peripherie anfwallt. Des-
halb ist es auch sehr oft unméglich, iiber die wirkliche Christlichkeit sowohl liberaler
wie formalistischer Christen zu urteilen. Es gibt zum Beispiel eine heute nicht seltene
Kategorie von Leuten, die man als ,aufgeschlossene Integralisten bezeichnen mdchte,
man findet sie gleich hiufig, wenn nicht sogar hiufiger, unter den Laien als im
Klerus, denn so paradox es klingen mag, wenn Laien einmal integral denken und
fithlen, dann zumeist gleich sturer als der durch die Art seiner Bildung und durch sein
Seelsorgeamt immer irgendwo humanere Kleriker. Es sind Leute, die sich in aller
modernen , Weltoffenheit® fiir eine starke, im &ffentlichen Leben imponierende Kir-
che einsetzen. Sie haben sich ein Leitbild von einer durch geistige Mittel die welt-
lichen Gebiete beherrschende Kirche gezimmert, dem sie mit begeisterter Hingabe
dienen. Es ist, wenn nicht moralische, so doch religiése Aufriistung. Im letzten sind
diese Christen ausgesprochene Konformisten, sie haben zwar den Mut, sich zur sicht-
baren Kirche zu bekennen, aber ob sie den Mut zum Kreuz haben und zu jenem welt-
lichen Geliefertsein, wovon anfangs die Rede war, ist eine andere Frage. Sie dienen
jener Kirche, die sie sich vorstellen, nicht der, die ist; und man ist oft erstaunt, wie
rasch man im Umgang mit ihnen, die durch Aufgeschlossenheit wirken, auf die Stelle
stofit, wo die religidse Welt mit Brettern vernagelt ist.

Demgegeniiber stehen solche, die ganz zur ,geschlossenen“ Kirche zu gehéren
scheinen, aber wenn man ihr Herz zu sehen bekommt, ist es offen. In den Romanen



Durch geschlossene Tiiren 89

Bruce Marshalls wimmelt es von solchen Figuren, zumeist Priestern, Bischofen, Kar-
dinilen, die durch eine hoffnungslos engstirnige schottische oder spanische Seminar-
erzichung hindurchgegangen sind, eine hoffnungslos verholzte Schuldogmatik im
Kopf haben, und bei denen der Heilige Geist das Wunder fertighringt, durch alle
diese Gitter und Stacheldrihte ungehindert hindurchzuwehen. Marshall erspart uns
nichts an Bitternis der kirchlichen Existenz, aber so wild und zynisch die Anprange-
rungen oft sind, sie sind christlich immer noch tragbar, weil sie aus der Perspektive
eines allversohnenden Humors der Liebe erfolgen. Es ist ja durchaus ertriglich und
erbaulich, dafl ,,die Zéllner und Buhlerinnen vor euch in das Reich Gottes eingehen
werden®, Die Befriedigung, die Marshall hinterldfit, ist nicht die Schadenfreude
iiber die sich unfehlbar diinkenden Katholiken, sondern die Freude iiber den Sieg der
Gnade Christi, wo immer dieser Sieg auch erfolge.

Hier werden die beiden Ebenen wieder sichtbar. So wie der Herr durch die aus
Angst verschlossenen Tiiren der Kirche hindurchgeht (weil er der ganz Hingegebene
ist), so kann dann auch Petrus, der schwer Angekettete, er weill nicht wie, durch die
sich 6ffnenden Tore des Gefangnisses hinausgefithrt werden, etwas so Unwahr-
scheinliches, dafl der fromme Aberglaube der Magd bei seinem mitternichtlichen
Klopfen nur annehmen kann, es sei ,sein Engel“. Alles ist hier moglich: dafl etwa,
wie in Philippi, die Tiren des Gefdngnisses durch ein Erdbeben aufspringen, die
gefangenen Apostel aber drinnen bleiben, oder dafl, wie zu Beginn der Apostel-
geschichte, die Tiiren festverschlossen bleiben, die Gefangenen sich aber dennoch
plotzlich drauflen finden, und am nichsten Morgen der verriegelte Kerker leer
gefunden wird. Variationen iiber ein gleiches Thema; nur dafl es jetzt nicht mehr
der Auferstandene selbst ist, sondern die raum- und zeitgebundenen amtlichen Men-
schen der Kirche; aber gerade das Amtliche hat hier die Garantie des Uberstiegs und
der Freiheit. Gerade fiir die geschlossen-amtliche Kirche sind die Tiren offen oder
die geschlossenen Tiren durchschreitbar.

Nun ist die Kirche gewifl angewiesen, allen Vélkern und allen Zeiten (,bis ans
Ende der Welt“) die Botschaft Christi zu kiinden, womit gesagt ist, dafl es auch in
einer fiir die Vélker und Zeiten verstindlichen, auf ihre Sprache und Denkart, ihre
jeweiligen Gegenwartsprobleme Riicksicht nehmenden Form zu geschehen hat. Die
Kirche muf} also ,,mit der Zeit gehen®, sie kann die Wahrheit heute nicht so verkiin-
den, als stiinden wir noch im Zeitalter Thomas’ von Aquin oder Bellarmins oder
sonst einer beliebigen Vergangenheit. Aber der Maflstab der Lebendigkeit der
Kirche ist trotzdem auf keinen Fall der Mafistab der ,Zeitaufgeschlossenheit®, son-
dern der jener analogia fidei, worin dem lebendigen Glauben von Gott her zugemes-
sen wird, welcher Glaubensauftrag ihm von Kairés zu Kairés zukommt. Das gilt fiir
den Einzelnen, es gilt ebenso auch fiir die Kirche. Oft sollte der Kairés beauftragter
Heiliger zusammenfallen mit dem Kairés der Kirche, aber die Trigheit des Beamt-
lichen lafit die Heiligen oft erst lange post festum zum Zuge kommen, und der Kar-
ren, auf den es ankam, bleibt ungezogen. So hat der Fahrplan der Kirche oft arge
Verspatungen zu buchen, von denen man sich fragen kann, ob sie iiberhaupt ein-
geholt werden kénnen. Vermutlich nicht in diesem Aon. Die Kirche unterschitzt oft
ihre prophetische Funktion: sie setzt (echt griechisch, und des Alten Bundes ein wenig
uneingedenk) eschatologisch mit zeitlos und ewigkeitszugewandt gleich, und kom-



90 Hans Urs von Balthasar

pensiert dann das Fehlende durch weltliche, politisch-soziale Betriebsamkeit. Jesus
aber hat immer wieder gefordert, seine Jiinger sollten aus dem Geist reden, der
ihnen fiir jede Situation das rechte Wort eingibt. Er selber hat immer getan, geredet,
gerichtet, wie er es vom Vater her gesehen und gehort und gezeigt bekommen hat.
Sache Christi allein ist es, zu entscheiden, wie weit er die Verspatungen des amtlichen
Prinzips aus dem Schatz seiner Leidensgnade wettmachen und aufheben will, wie
weit Jerusalem im Gericht angesichts der Volker verherrlicht oder beschimt und ver-
demiitigt werden soll.

So bleibt sein Schreiten durch die verschlossenen Tiiren der Kirche geheimnisvoll
doppeldeutig: wihrend diese Riegel fiir ihn auf keinen Fall ein Hindernis sind, liegt
in der Souverdnitit seiner Gebirde doch beides: daf er die geschlossene Form, die
er selber gestifet hat, respektiert, iiber die Angst-Verschliisse aber mit géttlicher
Ironie hinweggeht.

Wenn nun Paulus sagt, wir Getauften, Glaubenden seien mit Christus gestorben,
auferstanden, in den Himmel gefahren: wie sollte dann von dieser zweieinigen
Freiheit — Geschlossenes zugleich zu respektieren und zn durchschreiten — nicht ein
Abglanz auf uns fallen? Der Ort aber, von dem her die Winde durchsichtig wer-
den, ist der Ort des Ausgeliefertseins; der Durchbruch der Auferstehungsherrlich-
keit ereignet sich, wo die Liebe sich ,bis ans Ende* ausgeleert hat. Sie leert sich
durch den alten Aon hin aus, den Aon der geschlossenen Tiiren, und verherrlicht sich
im neuen Aon, in dem alle Winde durchlissig sind. Aber wie die durch den alten
Aon leidend vergossene Liebe Christi schon der neue Aon ist, so ist das, was im
neuen Aon sich verherrlicht, nichts anderes als diese blutig-stromende ausgelieferte
Liebe: die Herrlichkeit anf dem Thron ist ,das Lamm wie geschlachtet seit Welt-
beginn“. Und deshalb gilt auch fiir den Christen, daf seine in jedem Ausgeliefert-
sein vergossene Liebe in Christus schon neuer Aon ist, dem die irdisch undurch-
lassigen Mauern bereits durchlissig geworden sind. Die ,geschlossenen Tiiren* wer-
den auch hier nicht aufgerissen, so wenig wie einst bei der Auferstehung der Leib
»abgerissen“ und durch reinen Geist ersetzt wird; und doch ist das Materiell-Giiltige
durch die Gewalt der verstromenden Liebe mit fortgerissen. Dies gilte auch, wenn
die verschlossenen Tiiren die eines Konzentrationslagers oder einer Gaskammer
waren; oder auch nur die Grenzen aller naturhaften Wesenheiten, die unterwegs
sind von einer Gemeinschaft im Sein und in der Idee zu einer Gemeinschaft im ver-
klirten Kosmos als Christi mystischem Leibe. Es gilt fiir alles, was Form ist —
Grenze, und Bild des Unbegrenzten in einem — und was von Gott darauf hin
erdacht wurde, in Verklarung zugleich bewahrt und aufgehoben, als Gestalt bejaht
und zu Licht verflissigt zu werden. Der ritselhafte Widerspruch der Physik von
heute ist wie ein Gleichnis fiir das eschatologische Paradox, dem wir entgegenleben.
Wir bleiben wir selbst und werden nicht Gott, und werden wir selbst doch nur
jenseits unserer selbst in Gott. Hier stoflen zuletzt auch westliches und 6stliches Den-
ken zueinander, Europa und Asien, Rom und Byzanz, hier mufl zusammenkommen,
was scheinbar sich flieht: ein Ideal der zur Einheit hin aufgelésten begrenzten For-
men und ein Ideal der zur géttlichen Summe sich integrierenden Einzelgestalten.
Was sich zu meiden scheint, begegnet sich aber im Geheimnis der Christologie:
Mensch von Gnaden gottlicher Person, die wesenseins ist mit dem Vater und Geist.





