
Durch geschlossene Türen 
Von Hans Urs von Balthasar, Basel 

1. 

Die Jünger hatten aus Furcht vor den Juden die Türen geschlossen, was ihnen 
kaum zu verdenken ist. Fragt man sich aber, warum Jesus durch die geschlossenen 
Türen hindurchgeht, so mag eine erste, wenigaussagende Antwort darauf ver- 
weisen, daß ein glorreicher Leib durch keine Schranken von Raum und Zeit mehr 
aufgehalten werden kann; die Frage ist nur, wie man zu einem glorreichen Leib 
kommt. Asien versucht, durch Technik des Geistes die Widerstände der Materie zu 
überwinden, aber christlich muß man sagen, daß nicht Leidlosigkeit und Apatheia, 
sondern das Durchleiden aller Schuld bis zum Tod der Weg war zur Geburt des 
•neuen Menschen gemäß Gott". Non dubitavit manibus tradi nocentium: diese Ent- 
schlossenheit, sich in die Fänge der Schädlinge zu übergeben, dieser letzte Mut, die 
Liebe in den Haß zu versenken und sie darin überdauern zu lassen, diese Geduld, 
jeden Widerstand sich zu Tode rennen, jede trennende Mauer einstürzen zu lassen: 
dies ist das Geheimnis des weltbesiegenden Christus. Die Überlegenheit des Auf- 
erstandenen ist die sichtbar gewordene Überlegenheit des Leidenden. Er ist aber 
leidend überlegen, nicht indem er dem Leiden überlegen bleibt, wie die Stoiker oder 
Kyniker, sondern indem er es wagt, die Macht und Stunde der Finsternis über sich 
zusammenschlagen zu lassen. 

In diesem Mut, der das Urbild des gottvertrauenden Glaubens ist, hat Christus 
schon auf Erden seine Jünger als Schafe unter die Wölfe gesandt. Nicht blindlings 
wie Utopisten sollen sie in ihren Untergang rennen, ihre Tauben-Arglosigkeit soll 
zugleich Schlangen-Klugheit sein, und sie sollen sich •vor den Menschen in acht neh- 
men". Dennoch werden sie •Ausgelieferte sein", und hierin wird, wie für ihn selbst, 
christliche und kirchliche •Tradition", d. h. •Überlieferung" einsetzen. Mitten im 
Geliefertsein sollen sie •keine Sorge haben", denn es wird ihnen eingegeben (gelie- 
fert) werden, was sie reden sollen. Nicht sie werden dann reden, sondern der Geist 
ihres Vaters in ihnen. Doppelte •Tradition" also: Verrat der Welt und unter Um- 
ständen auch der •falschen Brüder" (so wie Paulus von seinen Brüdern in den Tem- 
pel tradiert wurde, wo ihn die Juden ergriffen, um ihn • den Weg Christi • weiter 
an die Heiden zu überliefern), und diese Auslieferungsbewegung aufgefangen und 
mitvollzogen vom göttlichen Geist: beides in einem (denn es ist untrennbar) ist exi- 
stentieller Urbegriff christlicher Tradition. •Der Bruder wird den Bruder, der Vater 
wird sein Kind in den Tod tradieren ..., wer aber ausharrt bis zum Ende, der wird 
gerettet" (Mk 13, 12 f.). •Nicht ist der Jünger über dem Meister, nicht der Sklave 
über seinem Herrn; es ist schon viel, wenn es dem Jünger ergeht wie seinem Meister 
und dem Sklaven wie seinem Herrn" (Mt 10, 24 f.). Dann folgt, als Kehrreim zwi- 
schen den Leidensverheißungen für die Kirche, das •fürchtet euch also nicht" (Mt 
10, 26). 

Der Herr teilt den Jüngern von seinem Mut der Auslieferung mit, mehr noch, er 
verheißt ihnen, als höchste aller Verheißungen für die irdische Zukunft, daß sie in 
wahrer Wirklichkeit in ihm und durch ihn selbst geliefert sein werden. Sie werden 
nicht gefragt, ob es ihnen paßt, ob sie zustimmen, gern oder ungern mitmachen, son- 



86 Hans Urs von Balthasar 

dem die Prophezeiung begibt sich hier in die innerste göttliche Sphäre des Weis- 
sagens, dort wo unbekümmert um alle menschliche Freiheit und Mitwirkung einfach 
und schöpferisch festgestellt wird, diskussionslos, wie der Engel zu Maria geredet 
hatte: •Du wirst einen Sohn gebären, die Kraft des Allerhöchsten wird über dir 
schatten, du wirst ihm den Namen Jesus geben." Keine Anfrage, kein Gespräch, das 
offenläßt, bis das menschliche Jawort erklungen ist: sondern überfallende Gnade, 
die schlicht voraussetzt, als höchste Ehrung des brauchbaren, in Beschlag genomme- 
nen Geschöpfs. So auch jetzt, da die Urbewegung der Kirche begründet wird. Wäre 
da, wo nirgends mehr mit unbefleckt Empfangenen gerechnet werden kann, auf Zu- 
stimmung gewartet worden, sie wäre durch die Jahrtausende nie erfolgt. Nur in 
einem letzten Überstieg alles menschlichen Wollens in das christologische Wollen 
hinein kann der Kirche diese Christförmigkeit zugestaltet und zugesprochen werden. 
Bernanos sagt es: •Wir wollen wirklich, was Er will. Wir wollen wirklich, ohne es 
zu wissen, unsere Leiden, unsere Schmerzen, unsere Einsamkeit, auch wenn wir uns 
einbilden, nur unsere Freude zu wollen. Wir bilden uns ein, daß wir den Tod fürch- 
ten und fliehen, während wir diesen Tod doch wollen, so wie Er den seinen gewollt 
hat. Genauso wie Er sich auf jedem Altar, wo die Messe gefeiert wird, opfert, so 
stirbt Er in jedem Menschen beim Todeskampf. Wir wollen alles, was Er will, aber 
wir wissen nicht, daß wir es wollen; wir kennen uns nicht. Die Sünde läßt uns an 
der Oberfläche unserer selbst leben, sterbend erst kehren wir in uns ein, und Er ist's, 
der uns dort erwartet." 

Was der Dichter hier, selber schon vom Tod überschattet, vom Verhältnis zwi- 
schen Christ und Christus sagt, das würde nicht rund, wenn nicht die Kirche darin 
vorkäme, wenn nicht dieses •Zugrundegehen" der Oberfläche ein Gehen in den 
Grund der Kirche wäre. Wo soll denn Kirche sonst schon begründet sein? In welcher 
Realität sollte das Sakramentale und Institutionelle wurzeln? Oder will man anneh- 
men, das Formhafte der Kirche wurzle überhaupt nirgends, sei somit nicht der ad- 
äquate Ausdruck eines (aber welchen!) Lebens? Das wäre ein seltsames Verhältnis 
von Form und Inhalt bei einem, dem göttlichen, gottmenschlichen Leben selbst ent- 
wachsenen Formgebilde. Nein: man kann in der Kirche, dort wo es ernst wird und 
auf das Letzte ankommt, zwischen Inhalt und Form nicht trennen. Natürlich bleiben 
hier, gerade weil es um ein christologisches Mysterium geht, die Blicke in die ekkle- 
siologische Ästhetik verhüllt. Nicht kann man an der bloßen Form den Inhalt ab- 
lesen, nicht an einem Sakramentenempfang das Maß an Liebe und Gnade, die sich 
darin ereignen. Nichts kann man berechnen und keine menschlichen Schlüsse ziehen. 
Man kann es aber deshalb nicht, weil diese Form den Tiefen eines mehr als welt- 
lichen Lebens entsteigt und dauernd darin verankert bleibt. 

Somit: kirchliche Tradition als Form, als das Wahren, Hüten, Weitergeben der 
Offenbarungshinterlage, als Feier des Gedenkmahls von Geschlecht zu Geschlecht 
bis der Herr wiederkehrt, als Weitergabe seiner Sündenvergebung im Einander- 
Verzeihen der Brüder, als Weitergabe der Osterbotschaft, worin jedes andere christ- 
liche Kerygma miteingeschlossen ist, als Weiden der Lämmer im gleichzeitigen Ge- 
führtwerden •wohin du nicht willst": dies alles ist immer auch existentielle Tradi- 
tion, Übergebensein der Kirche an Gott Vater, Sohn und Geist, und ebendann Über- 
liefertsein mit dem Menschgewordenen zusammen ins Leiden zur Erlösung der 



Durch geschlossene Türen 87 

Welt. Die Kirche ist ganz und insgesamt aus dem Stoff der Liebe gewoben; andere 
Fäden wird man in ihr nicht finden, sofern sie Gründung des Sohnes ist. Das gilt 
nicht nur für die Liebe, die durch das Amt erzeugt und erzogen werden soll, son- 
dern genau für das Amt selbst. Dies wird wohl der Grund sein, warum das Amt 
dem hinfälligen Menschen immer, offen oder geheim, Angst macht; man könnte 
zunächst mit der gewöhnlichen Psychologie vermuten, daß das Gefühl der Amts- 
wichtigkeit dem Träger ein Überlegenheitsbewußtsein verschafft und daß das Un- 
berechtigte daran sich unbewußt kompensiert und rächt durch Angst. Aber weltliche 
Magistrate kennen diese Angst doch nur in vermindertem Maß. Das kirchliche Amt 
dagegen hat für seinen Träger etwas Unheimliches; es ist ein Abgrund in ihm nicht 
nur von übernatürlichem Geheimnis, sondern von Verfügt- und Geopfertsein, ein 
Sog, eine Logik, die zum Kreuz drängt, •wohin du nicht willst". Diese Angst vor 
dem Kreuz läßt sich nur überwinden, indem sie geläutert und umgewandelt wird 
in eine Angst zum Kreuz und im Kreuz. •Du willst vor ihm fliehen? Flieh zu ihm" 
(Augustin). 

Die Jünger also haben aus Angst die Türen verschlossen, und dies ist der Anfang 
der •geschlossenen Kirche". Angst ist wohl auch ihr •Unglaube und ihre Herzens- 
härte, weil sie denen nicht glaubten, die ihn nach seiner Auferstehung gesehen hat- 
ten". Angst ist wohl auch die Herzensstarre des Thomas, der sich sozusagen anseilen 
will, bevor er den Sprung des Glaubens wagt. Angst vor dem Glauben Christi, 
Angst vor dem Leiden Christi, auch geradezu Angst, aus der Geborgenheit mensch- 
lichen Leidens und Sterbens, menschlicher Endlichkeit und Tragik hinauszuspringen 
in die erst recht unübersehbare, entgrenzte Welt des auferstandenen Herrn. Thomas 
klammert sich an seine Sinne, aber auch die soll er lassen. Es geht eine eigentüm- 
liche Verstörung durch alle Auferstehungsgeschichten. Selbst durch das Mahl am 
Ufer des Sees von Tiberias weht das Fremde, die Unheimlichkeit der Auferstehung 
mitten unter diesen sterblichen Menschen: •Keiner von den Jüngern wagte zu fra- 
gen: wer bist du? Sie wußten wohl, daß es der Herr war." Angst vor der Herrlich- 
keit Gottes, der Last des Kabod, Angst vor der Übermacht der Liebe, diese mag so 
leise und verhalten tun, wie sie will. 

2. 
Es sind demnach in der Frage von offener und geschlossener Kirche zwei Ebenen 

zu unterscheiden, deren Sinn entgegengesetzt ist, obwohl sie von außen, von der 
Welt her betrachtet, zusammenzufallen scheinen. Es gibt zuerst die kirchliche Form 
überhaupt, das Gefäß, in das Christus selber seine Gnaden gegossen hat, und diese 
Form ist, wie sich zeigte, aus dem Stoff absoluter Liebe gemodelt. Sie selber ist kri- 
stallisierte Liebe. Das sieht man ihr ohne den christlichen Glauben nicht an, und der 
Herr rechnet auch nicht ohne weiteres damit, daß man es sieht. Nur die gelebte Liebe 
kann die Welt aufmerksam machen, daß hier Übermenschliches vorgeht. Gerade 
dies aber kann für die Christen ein Anlaß ängstlichen Verzagtseins werden. Der 
Gründer der Kirche hat sie eingewiesen in eine nicht zu sprengende Form, die von 
sich her für die Welt keine Evidenz hat, denn die Welt ist gewohnt, im religiösen 
Bereich ohne weiteres alle Formen gegeneinander zu öffnen und zu relativieren. Nur 
der Christ und insbesondere der Katholik hat zur Absolutheit auch der Form zu 
stehen. Das erzeugt Angst, und diese Angst kann sich nach zwei Seiten kundtun: 



88 Hans Urs von Balthasar 

entweder als lächelnder Liberalismus (nicht nur protestantischer, auch katholischer 
Prägung), der die Form als Konzession an die große Menge, an die •Volkskirche" 
gelten läßt, aber damit zu verstehen gibt, daß sie für die Wissenden und die wah- 
ren •Gnostiker" (im Sinn der Alexandriner) durchsichtig und unsichtbar wird auf 
den geistigen Sinn hin. Solche Christen haben stets Erfolg, denn sie gelten als groß- 
zügig und überlegen, und ganze Trauben klammern sich ihnen an wie ein Bienen- 
volk an die Königin. Oft ist es ja so, daß diese Leitsterne die Empfindung wirklicher 
christlicher Freiheit vermitteln, ein Aufatmen nach langer vergeblicher Suche nach 
dem religiösen Sinn mechanisch geübter und vom Klerus nie wirklich verständlich 
gemachten Formen. Der andere Ausweg der •Formangst" ist ebenso häufig, ist die 
Flucht in die Form, die Verschalung nicht nur des Glaubens, sondern auch des Her- 
zens in ein geistloses, gewissenhaftes, letztlich pharisäisches Praktizieren, eine Dog- 
menreligion und Dogmenbegeisterung (je mehr definiert ist, desto besser), einen 
Enthusiasmus für alles Sichtbare, Begrenzte, Zählbare, Kontrollierte. Man sieht ohne 
weiteres, daß diese beiden Fluchtformen der Angst einander gegenseitig hervortrei- 
ben und steigern, und daß, solange es Angst gibt (und die gibt es, solange die Sünde 
dauert), ein Ausweg aus dieser Zwickmühle nicht endgültig zu finden ist. Die Ge- 
schichte der Kirche ist voll von Beispielen für den Pendelgang zwischen den Straßen- 
gräben, und man hat das Gefühl, daß, je später die Weltstunde ist, die Tragik die- 
ses dialektischen Umschlags immer tiefer und auswegloser wird. Und zwar deshalb, 
weil die lächelnden Liberalen immer zahlreicher aus der Formkirche ausbrechen, um 
ihre Geistkirche daneben zu bauen und so einen immer starreren Formkern zurück- 
lassen, der, scheinbar von sich selbst überzeugt, nur darauf warten zu können meint, 
daß der Geist sich ihm unterwerfe. 

Doch wird dieser Schein wohl trügen. Denn wir wissen nicht, welche Kraft aus den 
gottmenschlichen Tiefen der Kirche an ihre Oberfläche und Peripherie aufwallt. Des- 
halb ist es auch sehr oft unmöglich, über die wirkliche Christlichkeit sowohl liberaler 
wie formalistischer Christen zu urteilen. Es gibt zum Beispiel eine heute nicht seltene 
Kategorie von Leuten, die man als •aufgeschlossene Integralisten" bezeichnen möchte, 
man findet sie gleich häufig, wenn nicht sogar häufiger, unter den Laien als im 
Klerus, denn so paradox es klingen mag, wenn Laien einmal integral denken und 
fühlen, dann zumeist gleich sturer als der durch die Art seiner Bildung und durchsein 
Seelsorgeamt immer irgendwo humanere Kleriker. Es sind Leute, die sich in aller 
modernen •Weltoffenheit" für eine starke, im öffentlichen Leben imponierende Kir- 
che einsetzen. Sie haben sich ein Leitbild von einer durch geistige Mittel die welt- 
lichen Gebiete beherrschende Kirche gezimmert, dem sie mit begeisterter Hingabe 
dienen. Es ist, wenn nicht moralische, so doch religiöse Aufrüstung. Im letzten sind 
diese Christen ausgesprochene Konformisten, sie haben zwar den Mut, sich zur sicht- 
baren Kirche zu bekennen, aber ob sie den Mut zum Kreuz haben und zu jenem welt- 
lichen Geliefertsein, wovon anfangs die Rede war, ist eine andere Frage. Sie dienen 
jener Kirche, die sie sich vorstellen, nicht der, die ist; und man ist oft erstaunt, wie 
rasch man im Umgang mit ihnen, die durch Auf geschlossenheit wirken, auf die Stelle 
stößt, wo die religiöse Welt mit Brettern vernagelt ist. 

Demgegenüber stehen solche, die ganz zur •geschlossenen" Kirche zu gehören 
scheinen, aber wenn man ihr Herz zu sehen bekommt, ist es offen. In den Romanen 



Durch geschlossene Türen 89 

Bruce Marshalls wimmelt es von solchen Figuren, zumeist Priestern, Bischöfen, Kar- 
dinälen, die durch eine hoffnungslos engstirnige schottische oder spanische Seminar- 
erziehung hindurchgegangen sind, eine hoffnungslos verholzte Schuldogmatik im 
Kopf haben, und bei denen der Heilige Geist das Wunder fertigbringt, durch alle 
diese Gitter und Stacheldrähte ungehindert hindurchzuwehen. Marshall erspart uns 
nichts an Bitternis der kirchlichen Existenz, aber so wild und zynisch die Anprange- 
rungen oft sind, sie sind christlich immer noch tragbar, weil sie aus der Perspektive 
eines allversöhnenden Humors der Liebe erfolgen. Es ist ja durchaus erträglich und 
erbaulich, daß •die Zöllner und Buhlerinnen vor euch in das Reich Gottes eingehen 
werden". Die Befriedigung, die Marshall hinterläßt, ist nicht die Schadenfreude 
über die sich unfehlbar dünkenden Katholiken, sondern die Freude über den Sieg der 
Gnade Christi, wo immer dieser Sieg auch erfolge. 

Hier werden die beiden Ebenen wieder sichtbar. So wie der Herr durch die aus 
Angst verschlossenen Türen der Kirche hindurchgeht (weil er der ganz Hingegebene 
ist), so kann dann auch Petrus, der schwer Angekettete, er weiß nicht wie, durch die 
sich öffnenden Tore des Gefängnisses hinausgeführt werden, etwas so Unwahr- 
scheinliches, daß der fromme Aberglaube der Magd bei seinem mitternächtlichen 
Klopfen nur annehmen kann, es sei •sein Engel". Alles ist hier möglich: daß etwa, 
wie in Philippi, die Türen des Gefängnisses durch ein Erdbeben aufspringen, die 
gefangenen Apostel aber drinnen bleiben, oder daß, wie zu Beginn der Apostel- 
geschichte, die Türen festverschlossen bleiben, die Gefangenen sich aber dennoch 
plötzlich draußen finden, und am nächsten Morgen der verriegelte Kerker leer 
gefunden wird. Variationen über ein gleiches Thema; nur daß es jetzt nicht mehr 
der Auferstandene selbst ist, sondern die räum- und zeitgebundenen amtlichen Men- 
schen der Kirche; aber gerade das Amtliche hat hier die Garantie des Überstiegs und 
der Freiheit. Gerade für die geschlossen-amtliche Kirche sind die Türen offen oder 
die geschlossenen Türen durchschreitbar. 

Nun ist die Kirche gewiß angewiesen, allen Völkern und allen Zeiten (•bis ans 
Ende der Welt") die Botschaft Christi zu künden, womit gesagt ist, daß es auch in 
einer für die Völker und Zeiten verständlichen, auf ihre Sprache und Denkart, ihre 
jeweiligen Gegenwartsprobleme Rücksicht nehmenden Form zu geschehen hat. Die 
Kirche muß also •mit der Zeit gehen", sie kann die Wahrheit heute nicht so verkün- 
den, als stünden wir noch im Zeitalter Thomas' von Aquin oder Bellarmins oder 
sonst einer beliebigen Vergangenheit. Aber der Maßstab der Lebendigkeit der 
Kirche ist trotzdem auf keinen Fall der Maßstab der •Zeitaufgeschlossenheit", son- 
dern der jener analogia fidei, worin dem lebendigen Glauben von Gott her zugemes- 
sen wird, welcher Glaubensauftrag ihm von Kairos zu Kairos zukommt. Das gilt für 
den Einzelnen, es gilt ebenso auch für die Kirche. Oft sollte der Kairos beauftragter 
Heiliger zusammenfallen mit dem Kairos der Kirche, aber die Trägheit des Beamt- 
lichen läßt die Heiligen oft erst lange post festum zum Zuge kommen, und der Kar- 
ren, auf den es ankam, bleibt ungezogen. So hat der Fahrplan der Kirche oft arge 
Verspätungen zu buchen, von denen man sich fragen kann, ob sie überhaupt ein- 
geholt werden können. Vermutlich nicht in diesem Äon. Die Kirche unterschätzt oft 
ihre prophetische Funktion: sie setzt (echt griechisch, und des Alten Bundes ein wenig 
uneingedenk) eschatologisch mit zeitlos und ewigkeitszugewandt gleich, und kom- 



90 Hans Urs von Balthasar 

pensiert dann das Fehlende durch weltliche, politisch-soziale Betriebsamkeit. Jesus 
aber hat immer wieder gefordert, seine Jünger sollten aus dem Geist reden, der 
ihnen für jede Situation das rechte Wort eingibt. Er selber hat immer getan, geredet, 
gerichtet, wie er es vom Vater her gesehen und gehört und gezeigt bekommen hat. 
Sache Christi allein ist es, zu entscheiden, wie weit er die Verspätungen des amtlichen 
Prinzips aus dem Schatz seiner Leidensgnade wettmachen und aufheben will, wie 
weit Jerusalem im Gericht angesichts der Völker verherrlicht oder beschämt und ver- 
demütigt werden soll. 

So bleibt sein Schreiten durch die verschlossenen Türen der Kirche geheimnisvoll 
doppeldeutig: während diese Riegel für ihn auf keinen Fall ein Hindernis sind, liegt 
in der Souveränität seiner Gebärde doch beides: daß er die geschlossene Form, die 
er selber gestiftet hat, respektiert, über die Angst-Verschlüsse aber mit göttlicher 
Ironie hinweggeht. 

Wenn nun Paulus sagt, wir Getauften, Glaubenden seien mit Christus gestorben, 
auferstanden, in den Himmel gefahren: wie sollte dann von dieser zweieinigen 
Freiheit • Geschlossenes zugleich zu respektieren und zu durchschreiten • nicht ein 
Abglanz auf uns fallen? Der Ort aber, von dem her die Wände durchsichtig wer- 
den, ist der Ort des Ausgeliefertseins; der Durchbruch der Auferstehungsherrlich- 
keit ereignet sich, wo die Liebe sich •bis ans Ende" ausgeleert hat. Sie leert sich 
durch den alten Äon hin aus, den Äon der geschlossenen Türen, und verherrlicht sich 
im neuen Äon, in dem alle Wände durchlässig sind. Aber wie die durch den alten 
Äon leidend vergossene Liebe Christi schon der neue Äon ist, so ist das, was im 
neuen Äon sich verherrlicht, nichts anderes als diese blutig-strömende ausgelieferte 
Liebe: die Herrlichkeit auf dem Thron ist •das Lamm wie geschlachtet seit Welt- 
beginn". Und deshalb gilt auch für den Christen, daß seine in jedem Ausgeliefert- 
sein vergossene Liebe in Christus schon neuer Äon ist, dem die irdisch undurch- 
lässigen Mauern bereits durchlässig geworden sind. Die •geschlossenen Türen" wer- 
den auch hier nicht aufgerissen, so wenig wie einst bei der Auferstehung der Leib 
•abgerissen" und durch reinen Geist ersetzt wird; und doch ist das Materiell-Gültige 
durch die Gewalt der verströmenden Liebe mit fortgerissen. Dies gälte auch, wenn 
die verschlossenen Türen die eines Konzentrationslagers oder einer Gaskammer 
wären; oder auch nur die Grenzen aller naturhaften Wesenheiten, die unterwegs 
sind von einer Gemeinschaft im Sein und in der Idee zu einer Gemeinschaft im ver- 
klärten Kosmos als Christi mystischem Leibe. Es gilt für alles, was Form ist • 
Grenze, und Bild des Unbegrenzten in einem • und was von Gott darauf hin 
erdacht wurde, in Verklärung zugleich bewahrt und aufgehoben, als Gestalt bejaht 
und zu Licht verflüssigt zu werden. Der rätselhafte Widerspruch der Physik von 
heute ist wie ein Gleichnis für das eschatologische Paradox, dem wir entgegenleben. 
Wir bleiben wir selbst und werden nicht Gott, und werden wir selbst doch nur 
jenseits unserer selbst in Gott. Hier stoßen zuletzt auch westliches und östliches Den- 
ken zueinander, Europa und Asien, Rom und Byzanz, hier muß zusammenkommen, 
was scheinbar sich flieht: ein Ideal der zur Einheit hin aufgelösten begrenzten For- 
men und ein Ideal der zur göttlichen Summe sich integrierenden Einzelgestalten. 
Was sich zu meiden scheint, begegnet sich aber im Geheimnis der Christologie: 
Mensch von Gnaden göttlicher Person, die wesenseins ist mit dem Vater und Geist. 




