
Jesu Himmelfahrt nach den lukanischen Schriften 

Von Heinrich Schlier, Bonn 

Der Evangelist Lukas hat der Himmelfahrt Jesu in seinem Evangelium und in 
der Apostelgeschichte relativ viel Aufmerksamkeit gewidmet. Das tritt einmal darin 
zu Tage, daß er der einzige Schriftsteller des Neuen Testamentes ist, der den Vor- 
gang der Himmelfahrt wenigstens in ein paar Zeilen andeutet. Es kommt aber auch 
darin zum Ausdruck, daß sie in seinem Gesamtwerk einen entscheidenden Markie- 
rungspunkt darstellt. Sie beendet das erste Buch und eröffnet das zweite. Und innerhalb 
des Evangeliums ist die Ausrichtung des Weges Jesu nach Jerusalem damit in Zusam- 
menhang gebracht, daß sich nun die Tage der assumptio Jesu, welche hier wohl alle 
Stufen seines Hinganges umfaßt, erfüllt haben (9,51). Schließlich kann Lukas auch die 
gesamte irdische Wirksamkeit Jesu als die bezeichnen, in der •der Herr Jesus bei uns 
ein- und ausging, von dem Anfang mit der Taufe des Johannes an bis zu dem Tage, da 
er aufgehoben ward von uns weg" (Apg 1,21 f.). Solche Bedeutung der Himmelfahrt 
für die Zielsetzung und Gliederung seines Werkes entspricht aber nur dem Gewicht, 
das sie schon innerhalb des dem Evangelisten Lukas bekannten, seinen Schriften 
vorausliegenden Kerygmas hatte. Sie erscheint in diesem Kerygma noch nicht oft. 
Dieses beschränkt sich, so viel sichtbar wird, meist auf Tod und Auferstehung, bzw. auf 
dieAuferweckungJesu(Luk9,22;18,32f.;24,7.46;Apg2,23f.;3,15;4,10;17,3;26, 

23). Und auch dort, wo dieses Kerygma • vielleicht in der Katechese schon entfaltet • 
ausgedehnter im Hintergrund der Apostelgeschichte erscheint, ist die Himmelfahrt 
nicht immer mitgenannt. Dafür sind die Ausführungen in Apg 10, 36•43 und 13, 
26•37 Belege. Aber anderseits gehört gerade sie nach Apg 5,30•32 zu den Gescheh- 
nissen oder Worten (gfiutttd), die die Apostel zu bezeugen haben • hier werden 
nur Tod und Erhöhung erwähnt •, und Apg 2,32•36 stehen im vermuteten 
Kerygma Tod, Auferweckung, Erhöhung und vielleicht Ausgießung des Heiligen 
Geistes nebeneinander. Von solchen sich entwickelnden Glaubensüberzeugungen in 
der Urkirche her konnten gewisse Überlieferungen von der Himmelfahrt, die dem 
Evangelisten zur Verfügung standen, im Zusammenhang mit seiner eigenen theo- 
logischen Überzeugung ihre Bedeutung gewinnen, und die Himmelfahrt selbst konnte 
als Vorgang bei der Darstellung des Gesamtwirkens Jesu auf Erden und vom 
Himmel her eine markierende Rolle spielen. 

Doch wie hat Lukas das, was wir Himmelfahrt Jesu nennen, verstanden? Um 
diese Frage zu beantworten, sehen wir uns den Schluß seines ersten und den 
Anfang seines zweiten Werkes an, in denen vom Vorgang der Himmelfahrt kurz 
die Rede ist. • Luk 24, 50•53 schließt sich ohne Verknüpfung und Übergang im 
jetzigen Zusammenhang an die Erzählung von der Erscheinung des auferstandenen 
Jesus vor den versammelten •Elfen und denen mit ihnen" (24, 33) an. In diese 
Erzählung aber mündet der Bericht von der Erscheinung des Auferstandenen vor 
zwei Jüngern auf dem Wege in das Dorf Emmaus. Und dieser Bericht wiederum folgt 
der Geschichte von der ersten Verkündigung der Auferstehung Jesu durch die Engel 
am Grab an die Frauen des ehemaligen Gefolges Jesu. Solcher Zusammenhang 



92 Heinrich Sdilier 

unserer Himmelfahrtsperikope mit den lukanischen Erzählungen von der Auf- 
erweckung Jesu hat eine gewisse Bedeutung. Nicht eigentlich die, daß auf solche 
Weise die Himmelfahrt auf denselben Tag wie alle anderen erwähnten Begeben- 
heiten gelegt wird, d. h. also auf den Auferstehungstag. So daß wir also mit dem 
Barnabasbrief sagen könnten: •... wir begehen ... den achten Tag in Freude, an 
dem ja auch Jesus von den Toten auferstanden und, nachdem er erschienen, zum 
Himmel aufgestiegen ist" (Barn. 15, 9). Wir wissen ja nicht, ob der Evangelist 
Lukas, der oft eine sehr lose chronologische Verbindung kennt, an unserer Stelle eine 
präzise zur Geltung bringen wollte. Wenn man nicht unseren Abschnitt oder den 
Eingang der Apostelgeschichte oder beide als Interpolationen betrachtet, ist eher das 
Gegenteil anzunehmen. Die Bedeutung des Zusammenhanges von Luk 24, 50 ff. 
mit den vorhergehenden Perikopen liegt vielmehr darin, daß auf solche Weise dar- 
auf hingewiesen ist, daß es sich um den erscheinenden Auferstandenen handelt, der 
sich in einer letzten Erscheinung seinen Jüngern für immer entzieht. Himmelfahrt 
Jesu, das ist nicht so etwas wie die Himmelfahrt des Moses oder Elias oder auch des 
Esra oder des Romulus, sondern das spielt sich in der Sphäre der Erscheinungen des 
von den Toten auferweckten Jesus ab, von dessen eigentümlicher Seinsweise gerade 
Luk 24 einiges erkennen läßt. Jesus erweist sich als der Gekreuzigte und Begrabene, 
aber von den Toten Auf erweckte oder Auferstandene in einerpersonalen, über Raum 
und Zeit verfügenden, aber immer noch in ihnen erscheinenden sieht-, hör- und 
berührbaren Geist-leiblichkeit, die Zweifel erweckt, erschreckt und • heißt es 
paradox • vor Freude nicht glauben läßt (Luk 24, 41), für die es der geöffneten 
Augen bedarf, damit er in ihr erkannt werde. Er erweist sich als der Lebende, der 
doch noch im Sterblichen erscheint, als der aus seinem Leiden in seine Glorie Ein- 
gegangene (Luk 24, 26), der noch nicht vollendet ist. Die Dimension dieses von den 
Toten erweckten Jesus, dessen Seinsweise nicht beschrieben, kaum durch widerspre- 
chende Andeutungen der Vorstellung ein wenig nahegebracht werden kann, ist für 
den Evangelisten Lukas die Basis der Himmelfahrt. 

Diese sollte bei Jerusalem stattfinden, wohin Jesus seine Jünger geführt, weil 
er dort •seinen Ausgang erfüllen sollte" und sich alles, was von ihm geschrieben 
steht, vollenden mußte und vollendet hat, von wo aus auch das Zeugnis des dort 
empfangenen Heiligen Geistes und seiner Zeugen aufgebrochen ist (Luk 9,31.51.53; 
13, 22; 17, 11; 18, 31; 19, 28; 24, 47; Apg 1, 8; 2, 1 ff.; 5, 28). Die Himmelfahrt sollte 
auf dem Berg der Offenbarung stattfinden. Das ist gemeint, wenn es heißt: •Er 
führte sie aber hinaus bis gegen Bethanien hin", welches Dorf für Lukas beim 
ölberg lag (Luk 19,28; vgl. Mk 11,1). In dieser von Lukas hier unbestimmt 
gelassenen Nähe von Bethanien •hob" Jesus • so heißt es in stilisierter, weil 
theologisch-sachlich bestimmter Erzählung • •die Hände auf und segnete sie". Der 
seine Apostel noch nie gesegnet hat, jetzt legt er feierlich den Segen auf sie. Das 
Erheben der Hände, eine sonst bei Lukas und überhaupt im Neuen Testament nicht 
vorkommende Segensgebärde, kennzeichnet Jesus als segnenden Priester. Und die 
ganze Szene erinnert den Leser und soll ihn vielleicht erinnern an die Stelle im Jesus 
Sirach, da es am Schluß des Buches vom Hohenpriester Simon heißt: 

•Dann stieg er herab und hob seine Hände empor 
über die ganze Gemeinde Israels. 



Jesu Himmelfahrt nach den lukanischen Schriften 93 

Und der Segen Jahwes war auf seinen Lippen, 
und des Namens Jahwes rühmte er sich. 
Und wiederum fielen sie nieder, 
um den Segen des Höchsten zu empfangen" (Jesus Sirach 50,20 f.). 

In diesem Segen erfüllte sich für Lukas schon durch den Auferstandenen und 
nun zum Himmel Abscheidenden der Segen, der mit ihm selbst gegeben ist, den Gott 
einst Abraham verheißen hat (vgl. Apg 3, 25 f.). Aber vielleicht kann man auch das 
als lukanische Erwägung annehmen: Das Evangelium beginnt mit einem Priester, 
der nach der Darbringung seines Opfers wegen seines Unglaubens nicht segnen 
konnte (Luk 1, 22). Des Zacharias Dienst war unvollendete Liturgie. Aber am Ende 
des Evangeliums ist da ein Priester, der sein Opfer mit einem wirklichen Segen 
beendet. So ist hier eine zu Ende gebrachte Liturgie. 

Es ist ein Abschieds- oder Entlassungssegen, in dem sich der volle Segen des 
Gekreuzigten und von den Toten Erweckten auf die Seinen legt. Und nicht nach 
diesem Segen, sondern während dieses Segens scheidet er von ihnen. •Und es 
geschah, indem er sie segnete, schied er von ihnen". So ist Segnen und Scheiden hier 
eigentlich dasselbe, und das Scheiden ist eine segensreiche Trennung. Aber meint der 
Evangelist mit den Worten: •er schied von ihnen" überhaupt die Himmelfahrt Jesu 
und nicht vielmehr einen Vorgang wie den am Schluß der Emmausperikope genann- 
ten: daß der Auferstandene sich nicht länger dem Blick der geöffneten Augen seiner 
Jünger anbot, sondern •unsichtbar vor ihnen" wurde (Luk 24, 31)? Man hat das 
gelegentlich behauptet. Doch die betont feierliche Formulierung und die Geschlossen- 
heit dieser letzten Erzählung des Evangeliums verbieten solche Annahme von selbst. 
So hat man denn schon frühzeitig, auch in gewichtigen Handschriften, hinzugefügt: 
•und er wurde zum Himmel hinaufgetragen". Das ist eine gewiß richtige Inter- 
pretation im Sinn des Lukas. Freilich, ihr gegenüber wird dann erst deutlich, wie 
einfach und selbstverständlich, man möchte sagen: wie alltäglich Lukas selbst mit 
den Worten •er trennte sich von ihnen" den Vorgang beschreibt. Deutlich wird aber 
auch, unter welchem Gesichtspunkt Lukas hier die Himmelfahrt Jesu sieht: mit ihr 
verläßt der Auferstandene die Seinen, mit ihr verläßt der, •der umhergezogen ist, 
wohltuend und alle vom Teufel Bewältigten heilend", •den sie dann am Holze auf- 
gehängt und getötet haben", •den Gott auf erweckt hat am dritten Tage und hat ihm 
verliehen zu erscheinen..." (Apg 10, 38 ff.), die Erde. Sie beendet die Tage der 
Erscheinungen des Auferstandenen und die wohltuenden Tage des irdischen Jesus 
überhaupt. Nun kommt kein Tag mehr, der diesem gleich ist. Nun tritt der Auf- 
erstandene von seinen Jüngern weg in eine absolute Distanz. 

Aber ist dann, wenn die Himmelfahrt so gesehen wird, die Fortsetzung des lukani- 
schen Berichtes nicht recht unverständlich? Sie berichtet von Jesu Jüngern, von der von 
ihm auf Erden zurückgelassenen ecclesia parva. Aber was berichtet sie? •Und sie 
kehrten um nach Jerusalem in großer Freude und waren allezeit im Tempel Gott 
lobend". Gewichtige Handschriften fügen am Anfang des Satzes noch ein: •und sie 
fielen vor ihm nieder". Das erinnert wieder an die Gemeinde, die bei dem Segen des 
Hohenpriesters Simon anbetend niederfällt. Vielleicht ist das die ursprüngliche Les- 
art. Auf jeden Fall ist das Verständnis der erwähnten Handschriften wiederum 
angemessen. Wir befinden uns weiterhin, ja jetzt voll und ganz innerhalb der 



94 Heinrich Schlier 

Liturgie der Himmelfahrt. Doch lassen wir den Zusatz beiseite. Beachten wir 
nur, wie Lukas auch jetzt sachlich, nüchtern und verhalten fast nur aufzählt, was die 
apostolische Gemeinde angesichts ihres zum Himmel scheidenden Herrn tut. Sie 
kehrt nach Jerusalem zurück vom Berg der Offenbarung, auf dem eben die Offen- 
barung des segnend scheidenden Auferstandenen geschah. Sie erweist sich darin 
dem letzten Gebot des Auferstandenen gehorsam, der zu ihnen gesagt hatte: •ihr 
sollt in dieser Stadt sitzen, bis ihr Kraft aus der Höhe angezogen habt" (Luk 24, 49). 
Aber, heißt es nun auch: •sie kehrten um nach Jerusalem in großer Freude"! Wer 
die Hintergründe nicht mit in Rechnung setzt, fragt wie mancher Ausleger: wie 
können sie sich freuen, wenn Jesus von ihnen scheidet? Lukas will sagen, daß die 
Himmelfahrtsgemeinde mehr vor Augen hatte als nur die Trennung. Die •große 
Freude", die jetzt durchbricht, ist die Freude derer, die nicht nur den Auf erstandenen 
gesehen, sondern seine Auferstehung auch mit seinem Abschied und diesen mit 
seiner Verheißung des Heiligen Geistes zusammengebracht haben. In der Erwäh- 
nung der •großen Freude" steckt ein Hinweis darauf, daß Jesu Himmelfahrt mit 
dem, daß sie das Ende seines Aufenthaltes auf Erden ist, die Vollendung seiner 
Auferstehung, der Anfang der dadurch kommenden Heilszeit der Kirche vom Himmel 
her, j a auch schon, verborgen, das erste Zeichen der •Zeiten der Erquickung vom Ange- 
sicht des Herrn", •da alles hereingebracht wird" (Apg3,20 f.), ist. Die •große Freude" 
der Himmelfahrtszeugen ist der Eingang zu dem •Jubel", der nun nicht mehr auf- 
hört, der da ausbricht, wo einer ein Christ wird: •und jubelte mit seinem ganzen Hause, 
daß er an Gott glauben gelernt" (Apg 16, 34), und der dort sich immer erneuert, wo 
man in der Gemeinde das Brot bricht: •da nahmen sie Speise zu sich mit Froh- 
locken und lauterem Herzen" (Apg 2, 46). Die •große Freude" der Himmelfahrts- 
zeugen ist aber auch innerhalb des Evangeliums der Ausklang und die Erfüllung 
der Freude, die der Engel dem Priester Zacharias und vielen durch die Geburt des 

' Täufers verheißt: •und du wirst Freude und Wonne haben, und viele werden sich 
seiner Geburt freuen" (Luk 1, 14). Erst recht ist sie die Erfüllung der großen Freude, 
die der Engel den Hirten verspricht, •welche dem ganzen Volk widerfahren wird" 
(Luk 2, 10). Auch hier finden sich nach Lukas Anfang und Ende zusammen. 

Der verschwiegenen Erfahrung der Heilsbedeutung jenes Scheidens des Auf- 

erstandenen von den Seinen und von der Erde entspricht auch das letzte, was von 
den nach Jerusalem zurückgekehrten Jüngern gesagt wird. •Und waren allezeit im 
Tempel, Gott lobend". Der Tempel war für Lukas das eigentliche Ziel Jesu und der 
wesentliche Ort seines letzten Aufenthaltes und Unterrichtes auf Erden (vgl. Luk 
19, 45 ff.; 22, 37 f.; 22,53). Er wurde jetzt ein Aufenthaltsort der Himmelfahrts- 
gemeinde und blieb noch lange der Versammlungsort der Pfingstgemeinde (vgl. 
2, 46; 3, 1 ff.; 5,12. 20 f. 42 u. a.). Im Tempel erscholl nun das Gotteslob der Kirche 
der Himmelfahrt, das evXoyelv, das dem Segen des Auffahrenden, seinem euXoyEiv, 
und dem Segen der Auffahrt entsprang und entsprach. Mit EVKOJEIV aber ist hier 
wie im Alten Testament der dankbare Lobpreis Gottes gemeint, der sich vor allem 
in Gebet und Hymnus äußert. Und noch einmal sind, vermutlich auch im Sinn des 
Evangelisten selbst, Anfang und Ende des Evangeliums miteinander verknüpft. 
Auch in Lukas 1 und 2 spielt der Tempel eine große Rolle, vor allem als die Stätte 
derer, die •auf die Erlösung Israels warteten" (Luk 2, 38; vgl. 1, 8 ff.; 2, 27. 37 aber 
auch 2, 46). Und der Lobpreis Gottes, jetzt am Ausgang des Evangeliums, fängt 



Jesu Himmelfahrt nach den lukanischen Schriften 95 

gleichsam an in den Lobpreisungen, die seinen Eingang durchhallen (Luk 1, 42 ff. 
64. 68 ff.; 2, 28 ff.). Auf den Lobpreis der Kirche (in den Aposteln und Apostel- 
genossen), die dem Auferstandenen und seiner Verheißung begegnet ist und seine 
Himmelfahrt im Geheimen als seine Vollendung und ihren Neubeginn verstanden 
hat, läuft alles hinaus. In solcher Weise und in solchem Zusammenhang berichtet 
Lukas von der Auffahrt des Auferstandenen in seinem Evangelium. 

Eine Erzählung von letzten Gesprächen Jesu mit seinen Jüngern und von seiner 
Himmelfahrt eröffnet auch das andere Buch des Evangelisten. Die Struktur von 
Apg 1,1•11 ist etwas undurchsichtig. Vor allem fällt das Konstruktive der Verse 
1•5 und der Rückgriff auf die Vergangenheit in den Versen 3•5 auf, wo man doch 
nach dem Rückblick der Verse 1•2 einen Vorblick auf das neue Buch erwartet. Dazu 
werden in den Versen 3•5 die geschehenen Ereignisse anders berichtet als am Ende 
des Evangeliums. Solche u. a. Unstimmigkeiten erfordern nicht die Annahme einer 
Interpolation von fremder Hand. Wohl aber lassen sie vermuten, daß der Evan- 
gelist hier noch eine andere Überlieferung unterbringen will. Er legt ja, wie man 
mit Recht gesagt hat, auf die Einheitlichkeit der Erzählung geringeren Wert, als wir 
es tun würden. Dazu kommt aber vor allem, daß auch sein Kompositionsprinzip 
letztlich durch den theologischen Sachverhalt bestimmt ist, der in seinem Werk zur 
Sprache kommen soll. Dieser formale Befund gibt uns einen beachtenswerten Wink 
für die Auslegung. 

Das •erste Buch" hatte •alles" gebracht, was Jesus •tat und lehrte", einschließlich 
der Abschiedsrede des Auferstandenen mit dem Auftrag an die durch den Heiligen 
Geist erwählten Apostel, die legitimen Häupter und Repräsentanten der Kirche. Es 
reichte •bis zu dem Tage... da er hinaufgehoben war". Nun wechselt die Ter- 
minologie: aus dem öiiarn ist ein &ve?if|[i(p$T] geworden. Dieser Begriff meint wie 
das Substantiv avctW|u.i|Jig vielfach Sterben, aus der Welt gehen, und etwa, wie wir 
sagen: in den Himmel kommen. Für Lukas ist er natürlich im Zusammenhang mit 
seinem Begriff von Himmel •verchristlich" worden. Da dieses •Hinaufgenommen- 
werden" • 1, 22 fügt hinzu: •von uns fort" •, das im Rückblick den Abschluß der 
bisherigen Ereignisse markierte, auch für die jetzt darzustellenden Geschehnisse 
von Bedeutung ist, verweilt Lukas noch einmal bei ihm, d. h. aber bei dem ganzen 
Komplex von Erscheinung, letzten Anweisungen und der Himmelfahrt selbst, die 
nach seiner Überzeugung eng zusammengehören. Dabei geht er • wie gesagt unter 
Verwertung einer bisher noch nicht zur Geltung gebrachten Überlieferung • •vom 
Inhalt des vorigen Buches unmittelbar zur Darstellung der neuen Handlung über" 
(Haenchen). Das ist ihm als antikem Schriftsteller durchaus möglich. Ein die Zeit der 
Erscheinungen des Auferstandenen allgemein charakterisierender Satz bildet die 
Grundlage, V. 3. Ihm folgen zwei ineinander übergehende kleine Szenen, die das 
Stichwort •Herrschaft Gottes" theologisch entfalten, V. V. 4•5 und 6•8. Von den 
Erscheinungen des Auferstandenen erfahren wir jetzt: sie geschehen in der Weise, 
daß er sich nach seinem Tod den Aposteln als Lebender erwies, d. h. dar- und vor- 
stellte. Dieser Erweis vollzog sich •in vielen Beweisen". Der Selbsterweis des Auf- 
erstandenen als Auferstandener vor seinen erwählten Aposteln war ein überwälti- 
gender Erweis seines Lebens. Er gab ihn, fährt Lukas fort, indem er (immer wieder) 
in den Gesichtskreis der Apostel trat, sich ihnen sehen ließ, ihnen erschien. Er war 



96 Heinrich Schlier 

also als Auferstandener gemeinhin ihren Augen entzogen, ragte aber immer wieder 
in die Sichtbarkeit hinein, machte sich aus dem Unsichtbaren immer wieder sichtbar. 
Solche Erscheinungen geschahen vor den •von Gott auserwählten Zeugen" (Apg 
10, 40). Und sie fanden •innerhalb von vierzig Tagen" statt. Damit ist für Lukas 
(und wahrscheinlich auch schon für seine Quelle) eine symbolische Zahl genannt, 
jene Zahl, die aus den Moses- und Eliasgeschichten (Ex 24, 18; 34, 28; 3 Reg 
19, 8; vgl. 1 Clem. 53, 2 a; Barn. 4, 7; 14, 2; auch 4 Esr 14, 23. 36. 42. 44; Vit. Ad. 6) 
und aus der Jesusüberlieferung (Mk 1,13 par) bekannt ist und den genannten Zeit- 
raum als Heilige Zeit charakterisiert. Hier hat sie die Zeit der Erscheinungen des 
Auferstandenen als messianische Vorbereitungszeit der Kirche vor Augen und soll 
vielleicht zugleich die Erscheinungen Jesu auf die Ebene jener geheimnisvollen 
Zwischenzustände der genannten alttestamentlichen Profeten heben. Jedenfalls 
versteht sie Lukas nicht primär chronologisch, wie seine Formulierung Apg 13, 30 f. 
erkennen läßt: •Gott aber erweckte ihn von den Toten. Da erschien er mehrere Tage 
hindurch denen, die denn jetzt für ihn Zeugen sind beim Volk". Der Indexcharakter 
der vierzig Tage erlaubt es Lukas ja auch, diese Überlieferung neben die von Luk 
24, 50 ff. zu stellen. 

Was aber redete der auferstandene Jesus bei seinen Erscheinungen vor den 
Aposteln •über die Herrschaft Gottes"? Das wird zuerst durch ein Wort Jesu, das 
sich sachlich mit dem von Luk 24, 49 deckt, entfaltet. Es fällt bei einem Mahle des 
Auferstandenen mit seinen Jüngern, das Lukas wohl mit dem von Luk 24, 41 ff. 
zusammensieht. Bei ihm gebietet Jesus seinen Jüngern wieder, in Jerusalem die Ver- 
heißung des Heiligen Geistes abzuwarten. Diese Verheißung haben sie, wie jetzt mit 
einem Übergang in die direkte Rede hinzugefügt wird, von ihm selbst gehört. Ein 
Täuferwort (Mt 3, 11; Luk 3, 16), das jetzt (und Apg 10, 16) als Jesuswort zitiert 
wird, muß die Verheißung unterstreichen. Der Auferstandene hat also über die 
Herrschaft Gottes gesprochen, indem er die Verheißung des Heiligen Geistes wieder- 
holte. Aber inwiefern heißt das denn über die Herrschaft Gottes sprechen? Das wird 
aus der Überlieferung einer neuen Szene, die Lukas aber wohl nur als Fortsetzung 
der alten verstanden wissen will, verdeutlicht, damit aber zugleich das zentrale 
Zeugnis des Auf erweckten ans Licht gerückt und die theologische Voraussetzung der 
Himmelfahrt weiter geklärt. Angesichts solchen Verweises auf den Heiligen Geist 
lautet die gemeinsame Frage der Apostel: •Herr, richtest du in dieser Zeit das Reich 
wieder auf für Israel?" Wenn der Geist herabkommt, ist doch die Herrschaft Gottes 
nahe, bzw. schon im Anbruch. Kommt also nicht •in dieser Zeit", •in den wenigen 
Tagen von jetzt ab", da der Geist sich ergießt, die Herrschaft Gottes für Israel? Der 
auferstandene Jesus, meint Lukas also, hat mit dem Hinweis auf die bevorstehende 
Gabe des Heiligen Geistes das Problem der Naherwartung der Herrschaft Gottes, in 
welchem sich auch das Problem Israels als des Volkes dieser Herrschaft verbarg, 
beantworten wollen. Er hat sie deutlich beantwortet. Denn nun erklärt er den 
fragenden Aposteln dreierlei: 1. •Es steht euch nicht zu, Zeiten und Fristen zu wis- 
sen, die der Vater in seiner Vollmacht festgesetzt hat". Das ist sozusagen die luka- 
nische Variante eines Logion, das Mk 13, 32 (= Mt 24, 36) so berichtet: •Über jenen 
Tag aber und die Stunde weiß niemand etwas, auch nicht die Engel im Himmel, 
auch nicht der Sohn, sondern allein der Vater". Damit hat der Auferstandene 
die Frage nach dem Wann des Einbruches der Herrschaft Gottes abgewiesen und ein 



Jesu Himmelfahrt nach den lukanisdien Schriften 97 

Wissen darüber der Kirche verweigert. 2. •Aber", lautet die zweite Erklärung, •ihr 
werdet Kraft empfangen, indem der Heilige Geist auf euch herabkommt". Damit 
erfahren die Jünger nicht nur indirekt wieder, daß an der Stelle der Herrschaft Gottes 
jetzt, •in dieser Zeit", der Heilige Geist kommt, sondern auch direkt, daß die Gabe 
des Heiligen Geistes das Wissen um den Termin der Ankunft des Reiches ersetzt und 
überflüssig macht. Die weitere Geschichte wird für sie gerade nicht in Spekulationen 
über diesen Zeitpunkt verlaufen. Die Apokalyptikhat grundsätzlich ihr Ende erreicht. 
Natürlich ist damit die Ankunft der Herrschaft Gottes nicht aufgehoben, und sind 
die Jünger nicht von seiner Erwartung dispensiert. Das wissen die Apostel nach 
Lukas eindeutig. Aber der Heilige Geist suspendiert die Frage nach dem Wann 
radikal. Denn die Zeit, die nun kommt, ist die Zeit der Kirche: 3. •und werdet meine 
Zeugen sein in Jerusalem, und in ganz Judäa und Samaria, und bis ans Ende der 
Erde." Das Wort ist Verheißung und Befehl in einem. Es verweist die Apostel auf 
die Gabe und Aufgabe der Bezeugung dessen, der jetzt nun als der Auferstandene 
mit ihnen spricht, und zwar nicht nur in Israel, sondern auf der gesamten Erde. Der 
Auferstandene erklärt die von Gott allein bestimmte Frist bis zur Ankunft seiner 
Herrschaft zur Zeit des Heiligen Geistes und der missionierenden Kirche, die über 
solchem Angebot von allem Wissenwollen des Endtermins befreit ist. Damit hat 
der Auferstandene nach Lukas sein Testament verkündet, nach dem es die von Gott 
allein befristete und geheim ausgedehnte Zeit der Kirche des Zeugnisses unter dem 
Wehen des Geistes, der messianischen Wunderkraft, legitim gibt. Nun steht dem 
Scheiden des Auferstandenen nichts mehr im Wege. So knüpft denn auch Lukas ohne 
weiteres, nur mit einem Hinweis auf die abgeschlossene Rede, die Erzählung von 
der Himmelfahrt Jesu an. 

Diese Erzählung in den Versen 9•12 (14) ist in verschiedener Hinsicht bemer- 
kenswert. Nicht nur wiederum durch ihre knappe, einfache, völlig unpsychologische 
Art; nicht nur durch das Fehlen legendärer oder mythischer Ausschmückung • beides 
hat seinen Grund darin, daß das Bild des Vorganges durch Zusammenordnung von 
Chiffren theologischer Sachverhalte entsteht •, sondern auch dadurch, daß nun die 
Erzählung von der Himmelfahrt im Lichte der von Lukas deutlich erkannten Pro- 
blematik der Nah- und Enderwartung, oder auch im Lichte der göttlichen Entschei- 
dung für die Kirche steht. Nur so hat es für Lukas ja auch Sinn, sie in der Ein- 
leitung seines zweiten Werkes zu wiederholen. 

Die Erzählung vom Vorgang selbst ist mit einem Satz abgetan. •Und als er dies 
gesagt hatte, ward er vor ihren Blicken emporgehoben, und eine Wolke nahm 
ihn auf, fort von ihren Augen." Jetzt wechselt von neuem die Bezeichnung dessen, 
was wir Himmelfahrt nennen. Er wurde •emporgehoben" (gjiTjrj'&'n)! Wieder 
ist es wie das V. 11 nochmals gebrauchte dvE^Tmcp^Ti ein Passiv, während V. V. 10 
und 11 ein intransitives Verb: jtoQevea'&ai verwendet wird. Dies, wie auch andere 
Stellen (2,32; vgl. 5,31; ferner 2,34: äveßri) zeigen einmal, daß die Terminologie noch 
nicht festliegt, und zweitens, daß für den Evangelisten sich der Vorgang in seinem 
passiven und aktiven Charakter dem der Auferstehung, die ja ebenso eine Auf erwek- 
kung ist, anschließt. Gemeinsam ist im übrigen der Terminologie die Vorstellung 
des •empor" oder •hinauf", die dann auch in dem der Sache näheren Begriff der 
Erhöhung (ütpcodfjvcu Apg 2, 32; vgl. 5, 31) ihren Ausdruck findet. Daß dieses noch 
unsicher erfaßte Geschehen ein sieht- und damit bezeugbares ist, verrät die Formu- 



98 Heinrich Schlier 

lierung •vor ihren Augen", wobei man nur bedenken muß, daß es sich auch hier um 
das Sehen des als Auferstandener Erscheinenden handelt. Die Augenzeugen bezeu- 
gen eine Faktizität besonderer Art. Auch muß man beachten, daß nach Lukas nur 
dieses •Empor" des als Auferstandener Erscheinenden •sichtbar" erfahren wurde, 
und nicht eigentlich eine Auffahrt zum Himmel selbst. Diese wird nicht geschildert 
und kann gar nicht geschildert werden. Denn •eine Wolke nahm ihn auf, fort von 
ihren Augen". Natürlich spricht Lukas in den antiken Vorstellungskategorien. Aber 
wichtig ist, zu sehen, wie er sie verwendet, und was er mit ihnen sagt. Die Wolke, die 
auch in griechischen und jüdischen Himmelfahrtserzählungen vorkommt, ist für ihn 
Ort und Zeichen der sich herablassenden Anwesenheit Gottes. So spielt sie ja auch, 
worauf V. 11 ausdrücklich verwiesen wird, bei der Parusie Christi eine Rolle. Hier 
nimmt die Wolke den emporgehobenen, auferstandenen Jesus auf und •fort von 
ihren Augen". Jesus wird bei diesem •Empor" eingelassen und eingeholt von der sich 
herablassenden Dimension der Anwesenheit Gottes und damit zugleich den Blicken 
der Zeugen entzogen. Die Himmelfahrt ist von daher gesehen, ein entziehendes 
Bergen oder ein bergendes Entziehen des Auferstandenen in die sich herablassend 
öffnende Dimension Gottes. In diesem Sinn ist sie für Lukas als •Erhöhung" zu um- 
schreiben. Die Dimension Gottes als solche ist der •Himmel". Er ist deshalb sinn- 
gemäß auch als das Ziel der Himmelfahrt bezeichnet. Viermal und geradezu refrain- 
artig taucht das •in den Himmel" in den Versen 10 und 11 auf. Gewiß ist er in den 
antiken Vorstellungskategorien das Firmament, in das hinauf man blicken kann. 
Aber hier findet nun wieder und hier am deutlichsten die Umwandlung eines 
analogen in einen theologischen Begriff ohne weiteres und wie selbstverständlich 
statt. Das, was man Himmel im Sinn des Firmamentes und geographischen Him- 
melsraumes nennt, ist als Begriff nur Chiffre und Index des Himmels Gottes, in den 
der Auferstandene, schon geborgen und verhüllt durch die Wolke, durch des Him- 
mels Herablassung, •gegangen" oder •aufgenommen" ist. Denn eben jenes •Auf- 
genommen-worden-sein in den Himmel" von V. 11 wird Apg 2, 33 mit Hilfe von 
Ps 110,1 als ein •Erhöhtwerden zur Rechten Gottes" bezeichnet, durch das der 
gekreuzigte und auferweckte Jesus von Gott •zum Herrn und Christus" gemacht 
worden ist. Als Stephanus •voll Heiligen Geistes" zum Himmel blickte, sah er •die 
Herrlichkeit Gottes und Jesus stehen zur Rechten Gottes" (Apg 7, 55 f.; vgl. Luk 20, 
42; 22, 69). In diesem Himmel, der also nur den vom Heiligen Geist geöffneten 
Augen offen steht, fand die Himmelfahrt Jesu ihr Ziel. Sie ist der Entzug des auf- 
erstandenen Jesus, der schon in seine Glorie eingegangen ist, in die Dimension der 
vollendeten himmlischen Glorie für immer. 

Zur Himmelfahrt gehört für Lukas nun auch noch dies, daß sie, wie die Auferste- 
hung Jesu von den Toten am leeren Grab (Luk 24, 4), durch zwei angeli interpretes 
ausgelegt wird. Solche Auslegung geschieht relativ ausführlich, was die Bedeutung 
dieser Ausdeutung für Lukas unterstreicht. Das rechte Verständnis der Himmelfahrt 
erweist sich danach im rechten Verhalten zu ihr. Dieses • sagen die Engel -'besteht 
nicht in einem Hinaufsehen zum Firmament, als käme von dort der zum Himmel 
gefahrene Jesus jetzt, da sie hinaufsehen, wieder. In dem Tadel der viri Galilaei 
liegt zweierlei in einem. Einmal der Hinweis darauf, daß die Himmelfahrt Jesu 
nicht seine unmittelbare Wiederkunft einleitet, und zweitens die Versicherung, daß 
eine Wiederkunft Jesu in derselben anschaulich-unanschaulichen Weise geschieht 



Jesu Himmelfahrt nach den lukanischen Schriften 99 

wie die Himmelfahrt, nämlich als faktisches, aber nicht dem Zusehen begreifbares 
Ereignis. Positiv aber liegt darin, daß die Parusie des erhöhten Jesus durch die Him- 
melfahrt nicht aufgehoben, vielmehr begründet ist; daß sie freilich nicht jetzt gleich, 
nicht •in dieser Zeit" geschieht, sondern nach Gottes Willen noch aussteht; daß in ihr 
der gekreuzigte und auferstandene Herr vom Himmel her in der Wolke neuer gött- 
licher Herablassung ankommen wird. So wird sie ja auch in den lukanischen Schrif- 
ten gelegentlich beschrieben (z. B. Luk 22, 27; Apg 3, 20 f.; 10, 42). Aber stillschwei- 
gend ist in dem tadelnden Wort der Engel, das die Himmelfahrt interpretiert, wohl 
auch noch gesagt, daß die Apostel, statt in diesem Sinn zum Himmel aufzusehen, in 
der Kraft des Heiligen Geistes ihres Zeugenamtes auf der Erde walten sollen. Die 
neue Offenbarung, die Offenbarung nicht mehr im Fleisch, sondern in der Herrlich- 
keit wird schon nicht zu übersehen sein. 

Die Apostel glauben dieser Auslegung der Himmelfahrt durch die himmlischen 
Boten. Sie kehren, wie der Schluß Apg. 1, 13 f. zeigt, vom Berg der Offenbarung, wo 
Jesus zum Himmel aufgefahren ist und der Messias nach Sacharja 14, 4 einst vom 
Himmel herniederkommen wird, nach Jerusalem zurück. Und sie versammeln sich 
zunächst an ihrer ständigen Lehr- und Gebetsstätte zu einmütigem und beharrlichem 
Gebet • sie selbst, deren Namen noch einmal nach einer neuen Überlieferung 
gleichsam als die Namen der Patriarchen des neuen Volkes festgestellt werden, und 
die familia Jesu im weiteren Sinn. Dies Bild am Schluß der Einleitung soll wohl 
zeigen, daß die Kirche die Himmelfahrt ihres Herrn jetzt nach der Auslegung durch 
die Engel begriffen und ihre Situation zwischen den Zeiten anerkannt hat. Im Ge- 
horsam und in einmütigem Gebet erwartet sie in Jerusalem die Ausgießung des 
verheißenen Heiligen Geistes. 

Nach dieser kurzen Auslegung der entscheidenden Aussagen des Lukas über die 
Himmelfahrt Jesu läßt sich seine Auffassung ungefähr so zusammenfassen: Die 
Himmelfahrt Jesu ist nach Lukas ein Vorgang am Ende der Erscheinungen des auf- 
erstandenen Jesus und nur im Zusammenhang mit dessen vorstellungsmäßig kaum 
faßbaren Seinsweise zu verstehen. Ihr Vorgang ist nur den Zeugen des Auferstan- 
denen zugänglich. Sie ist der Vorgang der endgültigen Erhöhung des Auf erstandenen 
in die Dimension Gottes und schließt als solcher das Scheiden des als Auferstandener 
Erscheinenden aus der irdischen Aufweisbarkeit seiner Doxa und den Entzug und 
die Aufhebung in die ihm nun ein für allemal offenstehende himmlische Doxa ein. 
Genau genommen ist damit die Himmelfahrt Jesu das den Zeugen zugänglich 
gemachte Ereignis der zu ihrem Wesen kommenden und sich vollendenden Auf- 
erweckung Jesu von den Toten. Sie ist gleichsam •die andere Seite der Auferste- 
hung" (Vilmar) und deren Versiegelung. Damit ist sie der Abschluß des Heilsgesche- 
hens der irdischen QT)u.otTa Jesu, der letzte und beendende Dienst der irdischen Lei- 
turgia Jesu. Sie ist auch das Gegenüber zur neuen und letzten Parusie und deren 
Voraussetzung. Sie ist endlich die Begründung jener Zwischenzeit der Kirche, 
weil die Ermöglichung der Herabkunft des Heiligen Geistes. Sie wird daher von der 
Gemeinde angemessen gefeiert, die in der Freude über Jesu vollendete Auferste- 
hung und in der geduldigen Gewißheit seiner Parusie im einmütigen Gebet und 
Gotteslob bereit ist für den verheißenen Heiligen Geist zur Bezeugung des Namens 

Jesus. 




