Jesu Himmelfahrt nach den lukanischen Schriften

Von Heinrich Schlier, Bonn

Der Evangelist Lukas hat der Himmelfahrt Jesu in seinem Evangelium und in
der Apostelgeschichte relativ viel Aufmerksamkeit gewidmet. Das tritt einmal darin
zu Tage, daf er der einzige Schriftsteller des Neuen Testamentes ist, der den Vor-
gang der Himmelfahrt wenigstens in ein paar Zeilen andeutet. Es kommt aber auch
darin zum Ausdruck, dal sie in seinem Gesamtwerk einen entscheidenden Markie-
rungspunkt darstellt. Sie beendet das erste Buch und erdffnet das zweite. Und innerhalb
des Evangeliums ist dic Ausrichtung des Weges Jesu nach Jerusalem damit in Zusam-
menhang gebracht, daf sich nun die Tage der assumptio Jesu, welche hier wohl alle
Stufen seines Hinganges umfafit, erfiillt haben (9, 51). Schlieflich kann Lukas auch die
gesamte irdische Wirksamkeit Jesu als die bezeichnen, in der ,der Herr Jesus bei uns
ein- und ausging, von dem Anfang mit der Taufe des Johannes an bis zu dem Tage, da
er aufgehoben ward von uns weg* (Apg 1,211.). Solche Bedeutung der Himmelfahrt
fiir die Zielsetzung und Gliederung seines Werkes entspricht aber nur dem Gewidcht,
das sie schon innerhalb des dem Evangelisten Lukas bekannten, scinen Schriften
vorauslicgenden Kerygmas hatte. Sie erscheint in diesem Kerygma noch nicht oft.
Dieses beschrinkt sich, so viel sichtbar wird, meist auf Tod und Auferstehung, bzw. auf
die Auferwedkung Jesu (Luk 9,22;18,321.; 24,7.46; Apg 2,231.; 3,15;4,10;17,3; 26,
23). Und auch dort, wo dieses Kerygma — vielleicht in der Katechese schon entfaltet —
ausgedehnter im Hintergrund der Apostelgeschichte erscheint, ist die Himmelfahrt
nicht immer mitgenannt. Dafiir sind die Ausfiihrungen in Apg 10, 36—43 und 13,
26—37 Belege. Aber anderseits gehort gerade sie nach Apg 5,80—32zuden Gescheh-
nissen oder Worten (§fjpata), die die Apostel zu bezeugen haben — hier werden
nur Tod und Erhéhung erwidhnt —, und Apg 2,32—36 stehen im vermuteten
Kerygma Tod, Auferwedkung, Erhdhung und vielleicht Ausgiefung des Heiligen
Geistes nebencinander. Von solchen sich entwickelnden Glaubensiiberzeugungen in
der Urkirche her konnten gewisse Uberlieferungen von der Himmelfahrt, die dem
Evangelisten zur Verfiigung standen, im Zusammenhang mit sciner cigenen theo-
logischen Uberzeugung ihre Bedeutung gewinnen, und die Himmelfahrt selbst konnte
als Vorgang bei der Darstellung des Gesamtwirkens Jesu auf Erden und vom
Himmel her eine markierende Rolle spielen.

Doch wie hat Lukas das, was wir Himmelfahrt Jesu nennen, verstanden? Um
diese Frage zu beantworten, sehen wir uns den Schlufl seines ersten und den
Anfang seines zweiten Werkes an, in denen vom Vorgang der Himmelfahrt kurz
die Rede ist. — Luk 24, 50—53 schliefit sich ohne Verkniipfung und Ubergang im
jetzigen Zusammenhang an dic Erzihlung von der Erscheinung des auferstandenen
Jesus vor den versammelten ,Elfen und denen mit ihnen® (24, 33) an. In diese
Erzihlung aber miindet der Bericht von der Erscheinung des Auferstandenen vor
zwei Jingern auf dem Wege in das Dorf Emmaus. Und dieser Bericht wiederum folgt
der Geschichte von der ersten Verkiindigung der Anferstehung Jesu durch die Engel
am Grab an die Frauen des ehemaligen Gefolges Jesu. Solcher Zusammenhang



92 ’ Heinrich Schlier

unserer Himmelfahrtsperikope mit den lukanischen Erziahlungen von der Auf-
erweckung Jesu hat eine gewisse Bedeutung. Nicht eigentlich die, dafl auf solche
Weise die Himmelfahrt auf denselben Tag wie alle anderen erwihnten Begeben-
heiten gelegt wird, d. h. also auf den Auferstehungstag. So dafl wir also mit dem
Barnabasbrief sagen kénnten: ... wir begehen ... den achten Tag in Freude, an
. dem ja auch Jesus von den Toten auferstanden und, nachdem er erschienen, zum
Himmel aufgestiegen ist“ (Barn. 15,9). Wir wissen ja nicht, ob der Evangelist
Lukas, der oft eine sehr lose chronologische Verbindung kennt, an unserer Stelle eine
prizise zur Geltung bringen wollte. Wenn man nicht unseren Abschnitt oder den
Eingang der Apostelgeschichte oder beide als Interpolationen betrachtet, ist eher das
Gegenteil anzunehmen. Die Bedeutung des Zusammenhanges von Luk 24, 50 ff.
mit den vorhergehenden Perikopen liegt vielmehr darin, dafl auf solche Weise dar-
auf hingewiesen ist, daf} es sich um den erscheinenden Auferstandenen handelt, der
sich in einer letzten Erscheinung seinen Jiingern fiir immer entzieht. Himmelfahrt
Jesu, das ist nicht so etwas wie die Himmelfahrt des Moses oder Elias oder auch des
Esra oder des Romulus, sondern das spielt sich in der Sphére der Erscheinungen des
von den Toten auferwedkten Jesus ab, von dessen eigentiimlicher Seinsweise gerade
"Luk 24 einiges erkennen 14fit. Jesus erweist sich als der Gekreuzigte und Begrabene,
aber von den Toten Auferweckte oder Auferstandene in einer personalen, iiber Raum
und Zeit verfiigenden, aber immer noch in ihnen erscheinenden sicht-, hér- und
beriithrbaren Geist-leiblichkeit, die Zweifel erweckt, erschreckt und — heifit es
_ paradox — vor Freude nicht glauben 148t (Luk 24, 41), fiir die es der geéffneten
Augen bedarf, damit er in ihr erkannt werde. Er erweist sich als der Lebende, der
doch noch im Sterblichen erscheint, als der aus seinem Leiden in seine Glorie Ein-
gegangene (Luk 24, 26), der noch nicht vollendet ist. Die Dimension dieses von den
Toten erweckten Jesus, dessen Seinsweise nicht beschrieben, kaum durch widerspre-
chende Andeutungen der Vorstellung ein wenig nahegebracht werden kann, ist fiir
den Evangelisten Lukas die Basis der Himmelfahrt.

Diese sollte bei Jerusalem stattfinden, wohin Jesus seine Jiinger gefiihrt, weil
er dort ,seinen Ausgang erfiillen sollte“ und sich alles, was von ihm geschrieben
steht, vollenden muflite und vollendet hat, von wo aus auch das Zeugnis des dort
empfangenen Heiligen Geistes und seiner Zeugen aufgebrochen ist (Luk 9, 31. 51.53;
13,22;17,11; 18, 31; 19, 28; 24, 47; Apg 1, 8; 2, 1 ff.; 5, 28). Die Himmelfahrt sollte
auf dem Berg der Offenbarung stattfinden. Das ist gemeint, wenn es heifit: ,Er
fithrte sie aber hinaus bis gegen Bethanien hin“, welches Dorf fiir Lukas beim
Ulberg lag (Luk 19, 28; vgl. Mk 11,1). In dieser von Lukas hier unbestimmt
gelassenen Nihe von Bethanien ,hob“ Jesus — so heifit es in stilisierter, weil
theologisch-sachlich bestimmter Erzahlung — ,die Hiande auf und segnete sie“. Der
seine Apostel noch nie gesegnet hat, jetzt legt er feierlich den Segen auf sie. Das
Erheben der Hinde, eine sonst bei Lukas und iiberhaupt im Neuen Testament nicht
vorkommende Segensgebirde, kennzeichnet Jesus als segnenden Priester. Und die
ganze Szene erinnert den Leser und soll ihn vielleicht erinnern an die Stelle im Jesus
Sirach, da es am Schlufl des Buches vom Hohenpriester Simon heifit:

»Dann stieg er herab und hob seine Hinde empor
iiber die ganze Gemeinde Israels.



Jesu Himmelfahrt nach den lukanischen Schriften 93

Und der Segen Jahwes war auf seinen Lippen,

und des Namens Jahwes riihmie er sich.

Und wiederum fielen sie nieder,

um den Segen des Hochsten zu empfangen” (Jesus Sirach 50,20 f.).

In diesem Segen erfiillte sich fiir Lukas schon durch den Auferstandenen und
nun zum Himmel Abscheidenden der Segen, der mit ihm selbst gegeben ist, den Gott
einst Abraham verheiflen hat (vgl. Apg 3, 25 £.). Aber vielleicht kann man auch das
als lukanische Erwagung annehmen: Das Evangelium beginnt mit einem Priester,
der nach der Darbringung seines Opfers wegen seines Unglaubens nicht segnen
konnte (Luk 1, 22). Des Zacharias Dienst war unvollendete Liturgie. Aber am Ende
des Evangeliums ist da ein Priester, der sein Opfer mit einem wirklichen Segen
beendet. So ist hier eine zu Ende gebrachte Liturgie.

Es ist ein Abschieds- oder Entlassungssegen, in dem sich der volle Segen des
Gekreuzigten und von den Toten Erweckten auf die Seinen legt. Und nicht nach
diesem Segen, sondern wahrend dieses Segens scheidet er von ihnen. ,Und es
geschah, indem er sie segnete, schied er von ihnen“. So ist Segnen und Scheiden hier
eigentlich dasselbe, und das Scheiden ist eine segensreiche Trennung. Aber meint der
Evangelist mit den Worten: ,er schied von ihnen® iiberhaupt die Himmelfahrt Jesu
und nicht vielmehr einen Vorgang wie den am Schlufl der Emmausperikope genann-
ten: daf der Auferstandene sich nicht linger dem Blick der gedffneten Augen seiner
Jinger anbot, sondern ,unsichtbar vor ihnen“ wurde (Luk 24, 31)? Man hat das
gelegentlich behauptet. Doch die betont feierliche Formulierung und die Geschlossen-
heit dieser letzten Erzdhlung des Evangeliums verbieten solche Annahme von selbst.
So hat man denn schon frihzeitig, auch in gewichtigen Handschriften, hinzugefigt:
-und er wurde zum Himmel hinaufgetragen®. Das ist eine gewiff richtige Inter-
pretation im Sinn des Lukas. Freilich, ihr gegeniiber wird dann erst deutlich, wie
einfach und selbstverstandlich, man machte sagen: wie alltdglich Lukas selbst mit
den Worten ,er trennte sich von ihnen“ den Vorgang beschreibt. Deutlich wird aber
auch, unter welchem Gesichtspunkt Lukas hier die Himmelfahrt Jesu sieht: mit ihr
verldfit der Auferstandene die Seinen, mit ihr verldfit der, ,der umhergezogen ist,
wohltuend und alle vom Teufel Bewaltigten heilend®, ,,den sie dann am Holze auf-
gehingt und getStet haben”, ,den Gott auferweckt hat am dritten Tage und hat ihm
verliehen zu erscheinen...“ (Apg 10, 38 f.), die Erde. Sie beendet die Tage der
Erscheinungen des Auferstandenen und die wohltuenden Tage des irdischen Jesus-
iiberhaupt. Nun kommt kein Tag mehr, der diesem gleich ist. Nun tritt der Auf-
erstandene von seinen Jingern weg in eine absolute Distanz.

Aber ist dann, wenn die Himmelfahrt so geschen wird, die Fortsetzung des lukani-
schen Berichtes nicht recht unverstandlich? Sie berichtet von Jesu Jiingern, von der von
ihm auf Erden zuriickgelassenen ecclesia parva. Aber was berichtet sie? ,Und sie
kehrten um nach Jerusalem in grofier Freude und waren allezeit im Tempel Gott
lobend“. Gewichtige Handschriften fiigen am Anfang des Satzes noch ein: ,und sie
fielen vor ihm nieder®. Das erinnert wieder an die Gemeinde, die bei dem Segen des
Hohenpriesters Simon anbetend niederfillt. Vielleicht ist das die urspriingliche Les-
art. Auf jeden Fall ist das Verstindnis der erwdhnten Handschriften wiederum
angemessen. Wir befinden uns weiterhin, ja jetzt voll und. ganz innerhalb der



94 Heinrich Schlier

Liturgie der Himmelfahrt. Doch lassen wir den Zusatz beiseite. Beachten wir
nur, wie Lukas auch jetzt sachlich, nichtern und verhalten fast nur aufzihlt, was die
apostolische Gemeinde angesichts ihres zum Himmel scheidenden Herrn tut. Sie
kehrt nach Jerusalem zuriik vom Berg der Offenbarung, auf dem eben die Offen-
barung des segnend scheidenden Auferstandenen geschah. Sie erweist sich darin
dem letzten Gebot des Auferstandenen gehorsam, der zu ihnen gesagt hatte: ,ihr
sollt in dieser Stadt sitzen, bis ihr Kraft aus der Héhe angezogen habt® (Luk 24, 49).
Aber, heifit es nun auch: ,sie kehrten um nach Jerusalem in grofier Freude“! Wer
die Hintergriinde nicht mit in Rechnung setzt, fragt wie mancher Ausleger: wie
konnen sie sich freuen, wenn Jesus von ihnen scheidet? Lukas will sagen, dafl die
Himmelfahrtsgemeinde mehr vor Augen hatte als nur die Trennung. Die ,grofie
Freude®, die jetzt durchbricht, ist die Freude derer, die nicht nur den Auferstandenen
gesehen, sondern seine Auferstehung auch mit seinem Abschied und diesen mit
seiner Verheiflung des Heiligen Geistes zusammengebracht haben. In der Erwéh-
nung der ,groflen Freude® steckt ein Hinweis darauf, dafl Jesu Himmelfahrt mit
dem, daf sie das Ende seines Aufenthaltes auf Erden ist, die Vollendung seiner
Auferstehung, der Anfang der dadurch kommenden Heilszeit der Kirche vom Himmel
her, ja auch schon, verborgen, das erste Zeichen der ,Zeiten der Erquickung vom Ange-
sicht des Herrn®, ,da alles hereingebracht wird“ (Apg 3, 20 f.), ist. Die , groRe Freude®
der Himmelfahrtszeugen ist der Eingang zu dem , Jubel“, der nun nicht mehr auf-
hort, der da ausbricht, wo einer ein Christ wird: ,und jubelte mit seinem ganzen Hause,
daf} er an Gott glauben gelernt” (Apg 16, 34), und der dort sich immer erneuert, wo
man in der Gemeinde das Brot bricht: ,da nahmen sie Speise zu sich mit Froh-
locken und lauterem Herzen“ (Apg 2, 46). Die ,grofle Freude” der Himmelfahrts-
zeugen ist aber auch innerhalb des Evangeliums der Ausklang und die Erfilllung
der Freude, die der Engel dem Priester Zacharias und vielen durch die Geburt des
*Taufers verheifit: ,und du wirst Freude und Wonne haben, und viele werden sich
seiner Geburt freuen“ (Luk 1, 14). Erst recht ist sie die Erfillung der grofien Freude,
die der Engel den Hirten verspricht, ,welche dem ganzen Volk widerfahren wird“
(Luk 2, 10). Auch hier finden sich nach Lukas Anfang und Ende zusammen.

Der verschwiegenen Erfahrung der Heilsbedeutung jenes Scheidens des Auf-

erstandenen von den Seinen und von der Erde entspricht auch das letzte, was von
den nach Jerusalem zuriickgekehrten Jingern gesagt wird. ,Und waren allezeit im
Tempel, Gott lobend“. Der Tempel war fiir Lukas das eigentliche Ziel Jesu und der
wesentliche Ort seines letzten Aufenthaltes und Unterrichtes auf Erden (vgl. Luk
19, 45 ff.; 22,387 £.; 22, 58). Er wurde jetzt ein Aufenthaltsort der Himmelfahrts-
gemeinde und blieb noch lange der Versammlungsort der Phingstgemeinde (vgl.
2,46; 3,1 ff.; 5,12. 20 1. 42 u. a.). Im Tempel erscholl nun das Gotteslob der Kirche
der Himmelfahrt, das gdloyeiv, das dem Segen des Auffahrenden, seinem gdloyeiv,
und dem Segen der Auffahrt entsprang und entsprach. Mit gdloyeiv aber ist hier
wie im Alten Testament der dankbare Lobpreis Gottes gemeint, der sich vor allem
in Gebet und Hymnus dufiert. Und noch einmal sind, vermutlich auch im Sinn des
Evangelisten selbst, Anfang und Ende des Evangeliums miteinander verkniipft.
Auch in Lukas 1 und 2 spielt der Tempel eine grofe Rolle, vor allem als die Stitte
derer, die ,auf die Erlosung Israels warteten“ (Luk 2, 38; vgl. 1, 8 ff.; 2, 27. 87 aber
auch 2, 46). Und der Lobpreis Gottes, jetzt am Ausgang des Evangeliums, fingt



Jesu Himmelfahrt nach den lukanischen Schriften 95

gleichsam an in den Lobpreisungen, die seinen Eingang durchhallen (Luk 1, 42 ff.
64. 68 ff.; 2,28 ff.). Auf den Lobpreis der Kirche (in den Aposteln und Apostel-
genossen), die dem Auferstandenen und seiner Verheiflung begegnet ist und seine
Himmelfahrt im Geheimen als seine Vollendung und ihren Neubeginn verstanden
hat, léuft alles hinaus. In solcher Weise und in solchem Zusammenhang berichtet
Lukas von der Auffahrt des Auferstandenen in seinem Evangelium.

Eine Erzidhlung von letzten Gesprachen Jesu mit seinen Jiingern und von seiner
Himmelfahrt eroffnet auch das andere Buch des Evangelisten. Die Struktur von
Apg 1,1—11 ist etwas undurchsichtig. Vor allem fillt das Konstruktive der Verse
1—5 und der Riickgriff auf die Vergangenheit in den Versen 3—5 auf, wo man doch
nach dem Riickblick der Verse 1—2 einen Vorblick auf das neue Buch erwartet. Dazu
werden in den Versen 3—5 die geschehenen Ereignisse anders berichtet als am Ende
des Evangeliums. Solche u. a. Unstimmigkeiten erfordern nicht die Annahme einer
Interpolation von fremder Hand. Wohl aber lassen sie vermuten, daf} der Evan-
. gelist hier noch eine andere Uberlieferung unterbringen will. Er legt ja, wie man
mit Recht gesagt hat, auf die Einheitlichkeit der Erzihlung geringeren Wert, als wir
es tun wiirden. Dazu kommt aber vor allem, dafl auch sein Kompositionsprinzip
letztlich durch den theologischen Sachverhalt bestimmt ist, der in seinem Werk zur
Sprache kommen soll. Dieser formale Befund gibt uns einen beachtenswerten Wink
fiir die Auslegung.

Das ,erste Buch® hatte ,alles“ gebracht, was Jesus ,tat und lehrte, einschlieflich
der Abschiedsrede des Auferstandenen mit dem Auftrag an die durch den Heiligen
Geist erwihlten Apostel, die legitimen Hiupter und Reprasentanten der Kirche. Es
reichte ,bis zu dem Tage ... da er hinaufgehoben war“. Nun wechselt die Ter-
minologie: aus dem difoty ist ein &velhugdn geworden. Dieser Begriff meint wie
das Substantiv gvadfuyig vielfach Sterben, aus der Welt gehen, und etwa, wie wir
sagen: in den Himmel kommen. Fiir Lukas ist er natiirlich im Zusammenhang mit
seinem Begriff von Himmel ,verchristlich“ worden. Da dieses ,Hinaufgenommen-
werden“ — 1, 22 fiigt hinzu: ,von uns fort“ —, das im Riickblick den Abschluf} der
bisherigen Ereignisse markierte, auch fir die jetzt darzustellenden Geschehnisse
von Bedeutung ist, verweilt Lukas noch einmal bei ihm, d. h. aber bei dem ganzen
Komplex von Erscheinung, letzten Anweisungen und der Himmelfahrt selbst, die
nach seiner Uberzeugung eng zusammengehdren. Dabei geht er — wie gesagt unter
Verwertung einer bisher noch nicht zur Geltung gebrachten Uberlieferung — ,,vom
Inhalt des vorigen Buches unmittelbar zur Darstellung der neuen Handlung iiber*
(Haenchen). Das ist ihm als antikem Schriftsteller durchaus méglich. Ein die Zeit der
Erscheinungen des Auferstandenen allgemein charakterisierender Satz bildet die
Grundlage, V. 3. Thm folgen zwei ineinander tibergehende kleine Szenen, die das
Stichwort ,Herrschaft Gottes“ theologisch entfalten, V. V. 4—5 und 6—8. Von den
Erscheinungen des Auferstandenen erfahren wir jetzt: sie geschehen in der Weise,
daf er sich nach seinem Tod den Aposteln als Lebender erwies, d. h. dar- und vor-
stellte. Dieser Erweis vollzog sich ,in vielen Beweisen®. Der Selbsterweis des Auf-
erstandenen als Auferstandener vor seinen erwihlten Aposteln war ein iiberwalti-
gender Erweis seines Lebens. Er gab ihn, fahrt Lukas fort, indem er (immer wieder)
in den Gesichtskreis der Apostel trat, sich ihnen sehen lie}, ihnen erschien. Er war



96 ' Heinrich Schlier

also als Auferstandener gemeinhin ihren Augen entzogen, ragte aber immer wieder
in die Sichtbarkeit hinein, machte sich aus dem Unsichtbaren immer wieder sichtbar.
Solche Erscheinungen geschahen vor den ,von Gott auserwihlten Zeugen® (Apg
10, 40). Und sie fanden ,innerhalb von vierzig Tagen® statt. Damit ist fiir Lukas
(und wahrscheinlich auch schon fir seine Quelle) eine symbolische Zahl genannt,
jene Zahl, die aus den Moses- und Eliasgeschichten (Ex 24, 18; 34,28; 3 Reg
19, 8; vgl. 1 Clem. 53, 2 a; Barn. 4, 7; 14, 2; auch 4 Esr 14, 28. 36. 42. 44; Vit. Ad. 6)
und aus der Jesustberlieferung (Mk 1, 13 par) bekannt ist und den genannten Zeit-
raum als Heilige Zeit charakterisiert. Hier hat sie die Zeit der Erscheinungen des
Auferstandenen als messianische Vorbereitungszeit der Kirche vor Augen und soll
vielleicht zugleich die Erscheinungen Jesu auf die Ebene jener geheimnisvollen
Zwischenzustinde der genannten alttestamentlichen Profeten heben. Jedenfalls
versteht sie Lukas nicht primir chronologisch, wie seine Formulierung Apg 13, 30 {.
erkennen 1a3t: ,Gott aber erweckte ihn von den Toten. Da erschien er mehrere Tage
hindurch denen, die denn jetzt fiir ihn Zeugen sind beim Volk“, Der Indexcharakter
der vierzig Tage erlaubt es Lukas ja auch, diese Uberlieferung neben die von Luk
24, 50 ff. zu stellen.

Was aber redete der auferstandene Jesus bei seinen Erscheinungen vor den
Aposteln ,iiber die Herrschaft Gottes“? Das wird zuerst durch ein Wort Jesu, das
sich sachlich mit dem von Luk 24, 49 deckt, entfaltet. Es fallt bei einem Mahle des
Auferstandenen mit seinen Jingern, das Lukas wohl mit dem von Luk 24, 41 ff.
zusammensieht. Bei ihm gebietet Jesus seinen Jiingern wieder, in Jerusalem die Ver-
heiflung des Heiligen Geistes abzuwarten. Diese Verheiflung haben sie, wie jetzt mit
einem Ubergang in die direkte Rede hinzugefiigt wird, von ihm selbst gehért. Ein
Tauferwort (Mt 3, 11; Luk 3, 16), das jetzt (und Apg 10, 16) als Jesuswort zitiert
wird, muf} die Verheiung unterstreichen. Der Auferstandene hat also iiber die
Herrschaft Gottes gesprochen, indem er die Verheiflung des Heiligen Geistes wieder-
holte. Aber inwiefern heiflt das denn iiber die Herrschaft Gottes sprechen? Das wird
aus der Uberlieferung einer neuen Szene, die Lukas aber wohl nur als Fortsetzung
der alten verstanden wissen will, verdeutlicht, damit aber zugleich das zentrale
Zeugnis des Auferweckten ans Licht geriickt und die theologische Voraussetzung der
Himmelfahrt weiter geklart. Angesichts solchen Verweises auf den Heiligen Geist
lautet die gemeinsame Frage der Apostel: ,Herr, richtest du in dieser Zeit das Reich
wieder auf fir Israel?“ Wenn der Geist herabkommt, ist doch die Herrschaft Gottes
‘nahe, bzw. schon im Anbruch. Kommt also nicht ,in dieser Zeit“, ,in den wenigen
Tagen von jetzt ab“, da der Geist sich ergiefit, die Herrschaft Gottes fiir Israel? Der
auferstandene Jesus, meint Lukas also, hat mit dem Hinweis auf die bevorstehende
Gabe des Heiligen Geistes das Problem der Naherwartung der Herrschaft Gottes, in
welchem sich auch das Problem Israels als des Volkes dieser Herrschaft verbarg,
beantworten wollen. Er hat sie deutlich beantwortet. Denn nun erklirt er den
fragenden Aposteln dreierlei: 1. ,Es steht euch nicht zu, Zeiten und Fristen zu wis-
sen, die der Vater in seiner Vollmacht festgesetzt hat. Das ist sozusagen die luka-
nische Variante eines Logion, das Mk 13, 32 (= Mt 24, 36) so berichtet: ,Uber jenen
Tag aber und die Stunde weil niemand etwas, auch nicht die Engel im Himmel,
auch nicht der Sohn, sondern allein der Vater. Damit hat der Auferstandene
die Frage nach dem Wann des Einbruches der Herrschaft Gottes abgewiesen und ein



Jesu Himmelfahrt nach den lukanischen Schriften 97

Wissen dartiber der Kirche verweigert. 2. ,Aber, lautet die zweite Erkldarung, ,ihr
werdet Kraft empfangen, indem der Heilige Geist auf euch herabkommt®. Damit
erfahren die Jinger nicht nur indirekt wieder, dafl an der Stelle der Herrschaft Gottes
jetzt, ,in dieser Zeit“, der Heilige Geist kommt, sondern auch direkt, dafl die Gabe
des Heiligen Geistes das Wissen um den Termin der Ankunft des Reiches ersetzt und
iiberfliissig macht. Die weitere Geschichte wird fiir sie gerade nicht in Spekulationen
iiber diesen Zeitpunkt verlaufen. Die Apokalyptik hat grundsitzlich ihr Ende erreicht.
Natiirlich ist damit die Ankunft der Herrschaft Gottes nicht aufgehoben, und sind
die Jiinger nicht von seiner Erwartung dispensiert. Das wissen die Apostel nach
Lukas eindeutig. Aber der Heilige Geist suspendiert die Frage nach dem Wann
radikal. Denn die Zeit, die nun kommt, ist die Zeit der Kirche: 3. ,und werdet meine
Zeugen sein in Jerusalem, und in ganz Judia und Samaria, und bis ans Ende der
Erde.“ Das Wort ist Verheiflung und Befebl in einem. Es verweist die Apostel auf
die Gabe und Aufgabe der Bezeugung dessen, der jetzt nun als der Auferstandene
mit ihnen spricht, und zwar nicht nur in Israel, sondern auf der gesamten Erde. Der
Auferstandene erklirt die von Gott allein bestimmte Frist bis zur Ankunft seiner
Herrschaft zur Zeit des Heiligen Geistes und der missionierenden Kirche, die iiber
solchem Angebot von allem Wissenwollen des Endtermins befreit ist. Damit hat
der Auferstandene nach Lukas sein Testament verkiindet, nach dem es die von Gott
allein befristete und geheim ausgedehnte Zeit der Kirche des Zeugnisses unter dem
Wehen des Geistes, der messianischen Wunderkraft, legitim gibt. Nun steht dem
Scheiden des Auferstandenen nichts mehr im Wege. So kniipft denn auch Lukas chne
weiteres, nur mit einem Hinweis auf die abgeschlossene Rede, die Erzdhlung von
der Himmelfahrt Jesu an.

Diese Erzidhlung in den Versen 9—12 (14) ist in verschiedener Hinsicht bemer-
kenswert. Nicht nur wiederum durch ihre knappe, einfache, véllig unpsychologische
Art; nicht nur durch das Fehlen legendarer oder mythischer Ausschmiickung — beides
hat seinen Grund darin, dafl das Bild des Vorganges durch Zusammenordnung von
Chiffren theologischer Sachverhalte entsteht —, sondern auch dadurch, daff nun die
Erzahlung von der Himmelfahrt im Lichte der von Lukas deutlich erkannten Pro-
blematik der Nah- und Enderwartung, oder auch im Lichte der gottlichen Entschei-
dung fir die Kirche steht. Nur so hat es fiir Lukas ja auch Sinn, sie in der Ein-
leitung seines zweiten Werkes zu wiederholen.

Die Erzidhlung vom Vorgang selbst ist mit einem Satz abgetan. ,Und als er dies
gesagt hatte, ward er vor ihren Blicken emporgehoben, und eine Wolke nahm
ibn auf, fort von ihren Augen.“ Jetzt wechselt von neuem die Bezeichnung dessen,
was wir Himmelfahrt nennen. Er wurde ,emporgehoben® (imijody)! Wieder
ist es wie das V. 11 nochmals gebrauchte Gvehdfjugdn ein Passiv, wihrend V. V. 10
und 11 ein intransitives Verb: nogeveodo, verwendet wird. Dies, wie auch andere
Stellen (2, 32; vgl. 5, 31; ferner 2, 34: 4véfn) zeigen einmal, daf die Terminologie noch
nicht festliegt, und zweitens, daf fiir den Evangelisten sich der Vorgang in seinem
passiven und aktiven Charakter dem der Auferstehung, die ja ebenso eine Auferwek-
kung ist, anschliefit. Gemeinsam ist im iibrigen der Terminologie die Vorstellung
des ,empor® oder ,hinauf“, die dann auch in dem der Sache niheren Begriff der
Erhébung (thpodfivan Apg 2, 82; vgl. 5, 31) ihren Ausdruck findet. Dafl dieses noch
unsicher erfafite Geschehen ein sicht- und damit bezeugbares ist, verrit die Formu-



98 Heinrich Schlier

lierung ,vor ihren Augen®, wobei man nur bedenken muf, dafi es sich auch hier um
das Sehen des als Auferstandener Erscheinenden handelt. Die Augenzeugen bezeu-
gen eine Faktizitdt besonderer Art. Auch mufl man beachten, dafl nach Lukas nur
dieses ,Empor“ des als Auferstandener Erscheinenden ,sichtbar® erfahren wurde,
und nicht eigentlich eine Auffahrt zum Himmel selbst. Diese wird nicht geschildert
und kann gar nicht geschildert werden. Denn ,eine Wolke nahm ihn auf, fort von
ihren Augen®. Natiirlich spricht Lukas in den antiken Vorstellungskategorien. Aber
wichtig ist, zu sehen, wie er sie verwendet, und was er mit ihnen sagt. Die Wolke, die
auch in griechischen und jiidischen Himmelfahrtserzihlungen vorkommt, ist fiir ihn
Ort und Zeichen der sich herablassenden Anwesenheit Gottes. So spielt sie ja auch,
worauf V. 11 ausdriicklich verwiesen wird, bei der Parusie Christi eine Rolle. Hier
nimmt die Wolke den emporgehobenen, auferstandenen Jesus auf und ,fort von
ihren Augen®. Jesus wird bei diesem ,Empor“ eingelassen und eingeholt von dersich
herablassenden Dimension der Anwesenheit Gottes und damit zugleich den Blicken
der Zeugen entzogen. Die Himmelfahrt ist von daher gesehen, ein entzichendes
Bergen oder ein bergendes Entziehen des Auferstandenen in die sich herablassend
offnende Dimension Gottes. In diesem Sinn ist sie fiir Lukas als ,Erh6hung® zu um-
schreiben. Die Dimension Gottes als solche ist der ,Himmel“. Er ist deshalb sinn-
gemdf auch als das Ziel der Himmelfahrt bezeichnet. Viermal und geradezu refrain-
artig taucht das ,,in den Himmel“ in den Versen 10 und 11 auf. Gewif} ist er in den
antiken Vorstellungskategorien das Firmament, in das hinauf man blicken kann.
Aber hier findet nun wieder und hier am deutlichsten die Umwandlung eines
analogen in einen theologischen Begriff ohne weiteres und wie selbstverstandlich
statt. Das, was man Himmel im Sinn des Firmamentes und geographischen Him-
melsraumes nennt, ist als Begriff nur Chiffre und Index des Himmels Gottes, in den
der Auferstandene, schon geborgen und verhiillt durch die Wolke, durch des Him-
mels Herablassung, ,gegangen® oder ,aufgenommen® ist. Denn eben jenes ,Auf-
genommen-worden-sein in den Himmel“ von V. 11 wird Apg 2, 38 mit Hilfe von
Ps 110,1 als ein ,Erhéhtwerden zur Rechten Gottes® bezeichnet, durch das der
gekreuzigte und auferweckte Jesus von Gott ,zum Herrn und Christus“ gemacht
worden ist. Als Stephanus ,,voll Heiligen Geistes“ zum Himmel blickte, sah er ,die
Herrlichkeit Gottes und Jesus stehen zur Rechten Gottes (Apg 7, 55 f.; vgl. Luk 20,
42; 22, 69). In diesem Himmel, der also nur den vom Heiligen Geist gedffneten
Augen offen steht, fand die Himmelfahrt Jesu ihr Ziel. Sie ist der Entzug des auf-
erstandenen Jesus, der schon in seine Glorie eingegangen ist, in die Dimension der
vollendeten himmlischen Glorie fiir immer.

Zur Himmelfahrt gehort fiir Lukas nun auch noch dies, dafl sie, wie die Auferste-
hung Jesu von den Toten am leeren Grab (Luk 24, 4), durch zwei angeli interpretes
ausgelegt wird. Solche Auslegung geschicht relativ ausfiihrlich, was die Bedeutung
dieser Ausdeutung fiir Lukas unterstreicht. Das rechte Verstandnis der Himmelfahrt
erweist sich danach im rechten Verhalten zu ihr. Dieses — sagen die Engel — besteht
nicht in einem Hinaufsehen zum Firmament, als kime von dort der zum Himmel
gefahrene Jesus jetzt, da sie hinaufsehen, wieder. In dem Tadel der viri Galilaei
liegt zweierlei in einem. Einmal der Hinweis darauf, daf die Himmelfahrt Jesu
nicht seine unmittelbare Wiederkunft einleitet, und zweitens die Versicherung, daf§
eine Wiederkunft Jesu in derselben anschaulich-unanschaulichen Weise geschieht



Jesu Himmelfahrt nach den lukanischen Schriften 929

wie die Himmelfahrt, namlich als faktisches, aber nicht dem Zusehen begreifbares
Ereignis. Positiv aber liegt darin, daf§ die Parusie des erhdhten Jesus durch die Him-
melfahrt nicht aufgehoben, vielmehr begriindet ist; daf sie freilich nicht jetzt gleich,
nicht ,in dieser Zeit“ geschicht, sondern nach Gottes Willen noch aussteht; daff inihr
der gekreuzigte und auferstandene Herr vom Himmel her in der Wolke neuer gott-
licher Herablassung ankommen wird. So wird sie ja auch in den lukanischen Schrif-
ten gelegentlich beschrieben (z. B. Luk 22, 27; Apg 3, 20 {.; 10, 42). Aber stillschwei-
gend ist in dem tadelnden Wort der Engel, das die Himmelfahrt interpretiert, wohl
auch noch gesagt, dafl die Apostel, statt in diesem Sinn zum Himmel aufzusehen, in
der Kraft des Heiligen Geistes ihres Zeugenamtes auf der Erde walten sollen. Die
neue Offenbarung, die Offenbarung nicht mehr im Fleisch, sondern in der Herrlich-
keit wird schon nicht zu ubersehen sein.

Die Apostel glauben dieser Auslegung der Himmelfahrt durch die himmlischen
Boten. Sie kehren, wie der Schlufl Apg. 1, 13 {. zeigt, vom Berg der Offenbarung, wo
Jesus zum Himmel aufgefahren ist und der Messias nach Sacharja 14, 4 einst vom
Himmel hernicderkommen wird, nach Jerusalem zuriick. Und sie versammeln sich
zunichst an ihrer stindigen Lehr- und Gebetsstitte zu einmiitigem und beharrlichem
Gebet — sie selbst, deren Namen noch einmal nach einer neuen Uberlieferung
gleichsam als die Namen der Patriarchen des neuen Volkes festgestellt werden, und
die familia Jesu im weiteren Sinn. Dies Bild am Schluf} der Einleitung soll wohl
zeigen, dafl die Kirche die Himmelfahrt ihres Herrn jetzt nach der Auslegung durch
die Engel begriffen und ihre Situation zwischen den Zeiten anerkannt hat. Im Ge-
horsam und in einmiitigem Gebet erwartet sie in Jerusalem die Ausgiefung des
verheiflenen Heiligen Geistes.

Nach dieser kurzen Auslegung der entscheidenden Aussagen des Lukas iiber die
Himmelfahrt Jesu lafit sich seine Auffassung ungefihr so zusammenfassen: Die
Himmelfahrt Jesu ist nach Lukas ein Vorgang am Ende der Erscheinungen des auf-
erstandenen Jesus und nur im Zusammenhang mit dessen vorstellungsmiflig kaum
faflbaren Seinsweise zu verstehen. Ihr Vorgang ist nur den Zeugen des Auferstan-
denen zuginglich. Sie ist der Vorgang der endgiiltigen Erhohung des Auferstandenen
in die Dimension Gottes und schliefit als solcher das Scheiden des als Auferstandener
Erscheinenden aus der irdischen Aufweisbarkeit seiner Doxa und den Entzug und
die Aufhebung in die ihm nun ein fiir allemal offenstehende himmlische Doxa ein.
Genau genommen ist damit die Himmelfahrt Jesu das den Zeugen zuginglich
gemachte Ereignis der zu ihrem Wesen kommenden und sich vollendenden Auf-
erweckung Jesu von den Toten. Sie ist gleichsam ,die andere Seite der Auferste-
hung* (Vilmar) und deren Versiegelung. Damit ist sic der Abschlufl des Heilsgesche-
hens der irdischen grpata Jesu, der letzte und beendende Dienst der irdischen Lei-
turgia Jesu. Sic ist auch das Gegeniiber zur neuen und letzten Parusie und deren
Voraussetzung. Sie ist endlich die Begriindung jemer Zwischenzeit der Kirche,
weil die Erméglichung der Herabkunft des Heiligen Geistes. Sie wird daher von der
Gemeinde angemessen gefeiert, die in der Freude iiber Jesu vollendete Auferste-
hung und in der geduldigen Gewifiheit seiner Parusie im einmiitigen Gebet und
Gotteslob bereit ist fiir den verheifienen Heiligen Geist zur Bezeugung des Namens
Jesus.





