Maria und das Priestertum

Von Heinrich Bacht SJ, Frankfurt/Main

Fast zu gleicher Zeit, als Romano Guardini sein vielzitiertes Wort vom Erwachen
der Kirche in den Seelen schrieb, hat der protestantische Theologe O. Dibelius in
seinem Buch ,Das Jahrhundert der Kirche“ mit iiberraschender Hellsichtigkeit die
entscheidende Prognose fiir unser Saeculum gegeben. Mochte auch von den liberalen
und antichristlichen Kraften das 20. Jahrhundert als Jahrhundert des Fortschritts,
der Freiheit, des Menschen oder wie immer begriiit worden sein, in Wahrheit ist es
— nach Ausweis der inzwischen zuriickgelegten sechs Jahrzehnte — zum Jahrhun-
dert der Kirche geworden. Denn in allen fritheren Jahrhunderten zusammen ist
nicht so viel und so Griindliches zum Verstindnis der Kirche geschrieben worden
wie in unserer Zeit, und — was noch wichtiger ist — nie ist seit den Tagen der
Urkirche die Liebe zur Kirche als solcher so stark und allumfassend gewesen wie in
den letzten Jahrzehnten. Dafl dieser Aufbruch der Kirche parallel lief mit einem
Anwachsen und einer Vertiefung der marianischen Frommigkeit, die in der Dogmati-
sierung der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel ihren bisherigen Hohepunkt
fand, kann nur den Auflenstehenden verwundern oder verwirren. Die Theologie hat,
ankniipfend an Motive der ersten kirchlichen Jahrhunderte, langst deutlich gemacht,
daf zwischen Maria und der Kirche so innige Bande wechselseitiger Bezogenheit
bestehen, dafl alles, was Maria zukommt, abbildhaft auch von der Kirche gelten mufi,
die ja in Maria ihr Urbild erblickt.

Wo aber das Mysterium der ,Mutter-Kirche® so eindringlich in die Mitte des
christlichen Lebens tritt, mufl auch jenes Geheimnis seine besondere Aufmerksam-
keit finden, das die Lebensmitte der Kirche ist. Ich meine die Eucharistie, in der —
nach dem tiefen Wort des heiligen Thomas von Aquin — die Kirche ithren Bestand
hat: Ecclesia subsistit in Eucharistia. Die eucharistische und liturgische Bewegung
der letzten 50 Jahre ist somit nicht isoliert zu nehmen, sondern stellt die natur-
gemifle Erginzung des Erwachens der Kirche in den Seelen dar, beide einander
bedingend und bereichernd. Mit dem neuen Verstidndnis von Eucharistie und Litur-
gie, von Opfer und Sakrament, von Kult und Dienst mufite dann auch das Wesen
und die Sendung des Priestertums in der Kirche, in seiner doppelten Gestalt des
amtlichen und des allgemeinen Priestertums, mit neuer Eindringlichkeit in das
Erleben der Glaubigen treten. Tatsachlich ist u. W. auch zu keiner Zeit der Kirchen-

geschichte das Thema vom kirchlichen Priestertum so intensiv aufgegriffen worden
* wie in unserem Jahrhundert. Hochstens das 17. Jahrhundert mit der Spiritualitit
der sog. Franzésischen Schule kann damit in Vergleich gestellt werden; fir diese
waren ja auch Wert und Wiirde des Priestertums eines der zentralen Themen,
allerdings in ausschliefllicher Ausrichtung auf das amtliche Priestertum.

Wenn nun aber zwischen dem Geheimnis der Kirche und dem Geheimnis Mariens
solch enge Verbindungen bestehen, wie sie die heutige Theologie mit Recht betont,
und wenn das Priestertum im Mysterium der Kirche einen so zentralen Raum ein-
nimmt, dann muf} auch zwischen dem Priestertum und dem Mariengeheimnis eine



Maria und das Priestertum 101

innige Beziehung nachweisbar sein. Tatsdchlich haben die Papste seit Pius IX. so oft
und so eindringlich auf diese Beziehungen hingewiesen, daf} kein katholischer Christ
diese Mahnungen iiberhoren darf. Und wenn in den Schriften der grofien Vertreter
der Ecole Francaise, eines Condren, Olier, eines heiligen Johannes Fudes und eines
heiligen Vinzenz von Paul, diese besonderen Beziehungen zwischen Maria und dem
Priestertum so eindringlich behandelt werden, dann bestitigt das erneut, dafl man
sich nicht in die Tiefen des priesterlichen Geheimnisses der Kirche versenken kann,
ohne auf Maria zu stofien. Auf der anderen Seite ist aber auch zu sagen, dafl die
theologisch exakte Bestimmung dieses Verhiltnisses zwischen Maria und dem Prie-
stertum noch keineswegs allseitig gelungen ist. Die Geschichte dieser Bemiihungen
entbehrt nicht ihrer dramatischen und — fast mochte man sagen — tragischen
Wendepunkte. Es lohnt also die Mihe, diesen Fragen einmal nachzugehen. Von
ihrer Klirung wird dann auch abhingen miissen, welchen besonderen Platz Maria in
der priesterlichen Frommigkeit nach ijhrer personlichen und apostolischen Ausrich-
tung einzunehmen hat. Damit sind die beiden Teile unserer Erorterungen deutlich
gemacht.

L

Die theologischen Grundlagen der marianischen Frommigkeit des Priesters

1. Beginnen wir unsere Uberlegungen kithn mit jenem Problem, das sofort akut
wird, wenn nach den Wurzeln einer dem Priester eigentiimlichen marianischen
Frommigkeit gefragt wird. Wenn Maria dem Priester in besonderer Weise etwas
zu sagen haben soll, wenn sie ihm in einer nur ihm als Priester eigenen Weise Vor-
bild sein soll, dann muf sie doch — so méchte man sagen — selbst am Priestertum
Anteil haben, muB sie selbst irgendwie Priesterin sein. Tatsédchlich hat die Theologie
und Spiritualitit seit dem 17. Jahrhundert von hier her der Marienverehrung des
Priesters wichtige Anregungen vermittelt. Wir sind hieriiber vor allem durch die
Untersuchungen des Franzosen R. Laurentin, die in seinem Werk »Marie, I'Eglise
et le sacerdoce” (1952) zusammengefaflt sind, gut unterrichtet. Im folgenden sei in
kurzen Ziigen der Ertrag der Forschungsarbeit Laurentins vorgelegt.

Als die geistlichen Schriftsteller der Franzésischen Schule dem Frommigkeits-
streben der Priester aus dem Vergleich ihres Dienstes mit der ,so dhnlichen® Stellung
Mariens im Erlésungsgeheimnis neuen Antrieb zu geben suchten, konnten sie sich
zwar nicht auf eine eigentliche Uberlieferungskette berufen. Immerhin fanden sie in
der aszetischen Literatur des ausgehenden Mittelalters den einen oder anderen Text,
der in diese Richtung wies. So etwa, wenn ein anonymer Autor jener Zeit schreibt:
» Wahrhaft verehrungswiirdig ist der Priester, in dessen Hinden Gottes Sohn gleich
wie im Schofl der Jungfrau von neuem Fleisch annimmt“ — damit die zur Konse-
kration gefalteten Hénde des Priesters mit dem gesegneten Mutterschoff Mariens
vergleichend; oder wenn der heilige Antonin, Erzbischof von Florenz, davon sprach,
dafl Maria zwar nicht die Weihe, wohl aber alle Wiirde und Gnade des Priester-
tums besessen habe und dafl man in ihrem Dienst die Funktionen aller Weihestufen
der kirchlichen Hierarchie wiederfinden kénne. Wenn man nun auch solche Rede-
wendungen durchaus auf ihr theologisch korrektes Mafl zuriickzufithren wuflte, so
fithrte die stets wiederholte Behauptung einer besonderen Beziehung und Gleich-
formigkeit zwischen dem Priester und Maria von selbst dazu, dafl man sich mehr und



102 Heinrich Bacht

mehr der Frage 6ffnete, ob und in welcher Weise Maria am Priestertum Jesu teil-
habe und gerade dadurch den Priestern als Vorbild dienen kénne. Dafl diese Teil-
nahme an Christi Priestertum anderer Art ist als die der Weihepriester, war zu keiner
Zeit zweifelhaft, weil Maria ja nicht durch das Sakrament der Hierarchie eingeord-
net ist. Aber gleichwohl wollte man ihr ein wahres, nicht nur metaphorisches Prie-
stertum zuschreiben. Niherhin sprach man von einem doppelten, in der Gottes-
mutterschaft Mariens verwurzelten Priestertum, einem Dienstpriestertum (sacer-
dotium ministeriale) und einem geistlichen oder mystischen Priestertum (sacer-
dotium spirituale, mysticum).

Kraft des Dienstpriestertums hat Maria durch die Weise ihrer Teilnahme am
Erlésungsopfer wirklich priesterliche Funktionen erfiillt. Ausgehend von der zumal
von Condren entwickelten Theorie, wonach Christi erlésendes Opfer sich auf sein
ganzes Leben erstreckt, suchte man in den entscheidenden Phasen des Christus-
lebens die Betdtigung dieses ministeriellen Priestertums Mariens. Priesterlich war
der Akt, mit welchem Maria bei der Verkindigung durch ihr Fiat in den Opfer-
willen ihres gottlichen Sohnes eingestimmt hat. Nach dem Kapuzinertheologen
Bernardin von Paris (gest. 1685) war Maria dort ebensosehr Opferpriesterin wie
Mutter, da sie den Erléser kraft ihrer Mutterschaft als Opfergabe bildete. — Betiti-
gung dieses ministeriellen Priestertums war sodann das, was Maria bei der Dar-
stellung Jesu im Tempel tat. Vor allem aber sah man Maria als Priesterin auf Kal-
varia. Da sie ihren Willen in vollkommenster Weise mit dem Willen Jesu und des
himmlischen Vaters verband, vollzog sie ,gewissermafien das Opfer mit. In diesem
Sinn nennt der Jesuitentheologe Reichenberger (1673) Maria ,Priester, weil sie,
gleich dem Priester mit ihrem Priester-Sohn opfernd, dem ewigen Vater das
Erlésungsopfer dargebracht hat“. In dhnlicher Weise sprach Olier davon, dafl Maria
sich auf Golgotha als neue Eva gewufit und mit ihrem Sohne auch ihrerseits diese
gottliche Opfergabe fiir die Menschen dargebracht habe, selbst mit deren Siinden
beladen und von deren Verbrechen durchbohrt. Immerhin ist anzumerken, dafl Olier
es vermeidet, den formellen Titel Priesterin auf Maria anzuwenden.

Die Betdtigung des geistlichen bzw. mystischen Priestertums sah man darin, daff
Maria vom Augenblick ihrer Unbefleckten Empfangnis an der Seele, dem Herzen,
den Tugenden nach Priesterin war. Durch die Gnadenfiille, die der Heilige Geist in
sie ausgegossen hat, besafl sie den priesterlichen Geist. Vom Anfang der Mensch-
werdung an ist sie seelisch mit dem Opfer des Hohen Priesters verbunden. Dieses
mystische Priestertum kennt keine Unterbrechung und begleitet alle Akte des
ministeriellen Priestertums. Wenn Maria nach der Himmelfahrt Jesu in der Mitte
der Apostel sich der Kirche annimmt, dann sah man auch darin einen Erweis dieses
priesterlichen Geistes, der seinem Wesen nach auf den apostolischen Dienst hin-
geordnet ist.

Wollte man nun all diesen Uberlegungen einen prignanten Ausdruck geben, dann
legte sich der Titel Virgo-Sacerdos (Jungfrau-Priesterin) nahe, der damals zum ersten
Mal in der theologisch-aszetischen Literatur auftaucht. Daff man Maria gerade als
Uirgo-Sacerdos und nicht als Mater-Sacerdos verehrte, hat seinen geschichtlichen
Hintergrund darin, daf man in den Kreisen um Olier vor allem das Fest Maria
Opferung (am 21. Nov.) als das Hochfest des Priestertums Mariens und darum auch
als das Hohe Fest der Priester feierte. Bezeichnenderweise findet sich der Titel



Maria und das Priestertum 103

innerhalb der Liturgie erstmalig in dem Vesperhymnus dieses Festes, wie es in Saint
Sulpice gefeiert wurde. — In dem Mafle, wie nach der verhingnisvollen Zasur des
aufklirerischen 18. Jahrhunderts im 19. Jahrhundert der Gedanke der Mitwirkung
Mariens am Erlésungswerk nach vorne trat, gewann auch die Idee ihres Priester-
tums wieder Raum. Nach der Lehre mehrerer Autoren dieser Zeit begriindet das
Jawort Mariens zur Menschwerdung in gleicher Weise ihre Mitwirkung an der
Mutterschaft an den Gliubigen. Wenn aber Jesus am Kreuz zugleich Opfer und
Opferpriester ist, Maria aber durch ihr briutlich-miitterliches Ja an Jesu Opferakt
teilhat, dann muf} sie auch an dieser doppelten Eigenschaft teilgehabt haben. Sie
muf also auch als Priesterin des Erldsungsopfers angesprochen werden.

All diese Motive fafite das im Jahre 1872 erstmalig erschienene Werk eines fran-
zosischen Theologen, Mgr. O. van den Berghe, ,Marie et le Sacerdoce”, zusammen.
Inhaltlich bot es nichts Neues iiber das hinaus, was seit dem 17. Jahrhundert in der
geistlichen Literatur zu finden war. Wenn das Buch gleichwohl eine besondere
Bedeutung erhielt, dann lag das vor allem an dem Text des Belobigungsbreves, mit
welchem Pius IX. die Ubersendung des Werkes beantwortete. Der Papst anerkannte
darin, dafl der Verfasser gezeigt habe, dafl Maria von den Vitern der Kirche Virgo-
Sacerdos genannt worden sei und daf sie als solche dem Klerus als Vorbild zu gelten
habe. Mehrere andere Zuschriften von seiten franzésischer Bischofe, wie sie in den
folgenden Auflagen des Buches abgedruckt sind, sahen in diesem Papstbrief eine
offizielle Autorisierung des Titels Virgo-Sacerdos. So schrieb der Bischof von Poi-
tiers, Mgr. Pie, daf die Andacht zur ,priesterlichen Jungfrau® und zur Konigin und
Mutter der Priester dadurch neue Antriebe empfangen werde.

Wenn auch einige Fachtheologen schon damals gegen die Verwendung des Titels
Virgo-Sacerdos ihre Bedenken anmeldeten, und héchstens von der Virgo sacer-
dotalis, der priesterlichen Jungfrau, sprechen wollten, ,um durch diesen abgeleiteten
Titel das Fehlen des eigentlichen Priestertums anzudeuten“ (ut hac denominativa
appellatione deficientia a vero sacerdotio innuatur)t, so breitete sich die Andacht zur
Virgo-Sacerdos zunichst doch aus. Im Jahre 1906 lie Pius X. durch zwei Kardinile
ein Gebet verfassen, das diesen marianischen Titel erkliren sollte und mit der An-
rufung schlofl: ,Kénigin der Priester bitte fiir uns; Maria, Virgo-Sacerdos, bitte
fir uns!®

Den lehrhaften Grundlagen dieses Titels ging die im Jahre 1911 veroffentlichte
Studie des Dominikaners Eduard Hugon, ,La Vierge Prétre“, nach. Darin wird das
Priestertum Mariens abgegrenzt einerseits gegen das substantielle Priestertum Christi
und das sakramentale Priestertum der Weihehierarchie, anderseits gegen das (nach
Hugon) blof8 metaphorische Priestertum, das nach dem 1. Petrusbrief (2,9) alle
Getauften innehaben. Hugon spricht bei Maria von einem mystischen Priestertum.
Denn wenn Priestertum Mittlerschaft bedeute, dann sei Maria die grofle Mittlerin
des Heiles. Durch ihr Ja habe sie an der Menschwerdung teilgenommen wie auch am
Kreuzesopfer ihres Sohnes. Und wenn sie auch die sakramentalen Gnaden nicht aus-
spende, so habe sie diese doch, wenn auch nur aus Billigkeit (de congruo), verdient.
Als geistliche Mutter aller Gliubigen sei sie die Dienerin unseres Heiles, auf der
die Sorge fiir alle Gemeinde ruhe. Alles das seien aber ebenso viele Griinde, um von
einem priesterlichen Dienst Mariens zu sprechen. Soweit Hugon.

! Lépicier, Tractatus de Beatissima Uirgine Maria (1901) 537ff.



104 Heinrich Bacht

Um die gleiche Zeit tauchten in der kirchlichen Kunst Darstellungen auf, in denen
Maria bildlich als Priesterin zu sehen war. Nun griff Rom ein und verbot durch ein
am 15. 1. 1913 abgefafites, aber erst am 8. 4. 1916 veroffentlichtes Dekret solche
Darstellungen2. Da aber diese Verurteilung weder den Titel Virgo-Sacerdos als
solchen noch die dahinter stehende theologische Auffassung erwihnte, erschienen
auch weiterhin Veroffentlichungen, in denen vom Priestertum Mariens die Rede
war. Noch M. de la Taille spricht in seinem Werk ,, Mysterium Fidei“® von Maria als
der Virgo-Sacerdos, weil sie in vollkommenster Weise am koniglichen Priestertum
der ganzenKirche teilgenommen und weil sie ihr Jawort zur Menschwerdung Christi
des Holienpriesters und zu seinem Opferakt gegeben habe. Auch A. Tanquerey hat
in seinem viclgelesenen Buch ,Les dogmes générateurs de la piété“ (1926) ein
eigenes Kapitel iiber die , Virgo-Sacerdos®.

Um so iiberraschender kam darum im Jahre 1927 das vom Heiligen Offizium in
einem Brief an den Bischof Rizz von Adria ausgesprochene Verbot, die Andacht zu
Maria unter diesem Titel weiterhin zu verbreiten. Anlafl war ein in einem italie-
nischen Klerusblatt erschienener Artikel iiber ,Die wahre Andacht zur Uirgo-Sacer-
dos“. Als P. Hugon auf Bitten der betr. Schriftleitung in Rom Erkundigungen ein-
holte, kam er zu der Feststellung, dafl es im Sinne des Heiligen Offiziums liege,
wenn man kiinftighin von dieser Andachtsform absehe, weil die Gefahr bestiinde,
daf der Titel Virgo-Sacerdos vom Volk mifiverstanden wiirde.

Mit dieser Feststellung ist aber die Frage nach dem Priestertumm Mariens, bzw.
nach der ihr eigentiimlichen Weise der Teilnahme an dem einen Hohenpriestertum
ihres gottlichen Sohnes noch nicht erledigt. Denn die romische Entscheidung hat
unmittelbar nur disziplinidren Charakter, entspringt also zunichst dem Gebot pasto-
raler Klugheit, chne daf§ sie das theologische Problem selbst kliren wollte. Immer-
hin geht aus ihr eindeutig hervor, dafl — wenn schon von einem Priestertum Mariens
gesprochen wird, wie es seit dem 17. Jahrhundert oft genug geschehen ist, dieses
Priestertum eindeutig von dem sakramentalen Weihepriestertum abzugrenzen ist.
Unter diesem Vorbehalt (der im ibrigen auch frither immer von den Theologen
gemacht worden ist) haben denn auch manche jener Theologen, die sich um den
Nachweis einer unmittelbaren Mitwirkung Mariens am objektiven Erlosungswerk
Christi bemiihen, weiterhin an der These vom ,irgendwie” priesterlichen Charakter
der Maria eigentiimlichen Gnade festgehalten. So etwa der spanische Dominikaner
E. Saurast. Diejenigen Theologen, die wie H. Lennerz (Rom) eine direkte und
unmittelbare Mitwirkung Mariens im Heilswerk ablehnen, lehnen naturgemif nicht
nur die Idee eines wie auch immer gedachten formellen Priestertums Mariens ab,
sondern sehen geradezu in der lehramtlichen Beanstandung des Titels Virgo-Sacer-
dos eine zusatzliche Bestitigung ihrer eigenen These.

Dodch ist damit die ganze Problematik nicht erschopft. Denn wenn es auch fest-
stehen mag, dafl von der Idee des personal-individuellen Priesterfums her der
Gedanke einer priesterlichen Stellung oder Funktion Mariens nicht durchzudenken
ist, bleibt immer noch zu fragen, ob sich nicht vom allgemeinen Priestertum der

2 AAS 8 (1916) 146.
3 19313, S. 6481,
4 Fué sacerdotal la gracia de Maria, in: Estudios Marian. 7 (1948) 387/424.



Maria und das Priestertum 105

Kirche her ein gangbarer Weg zeigt. Dieser Gedanke wird tatsichlich von manchen
neueren Theologen entwickelt. So rechtfertigt de la Taille an der frither genannten
Stelle den Titel Virgo-Sacerdos damit, daff Maria ,vor allen anderen Christen das
kénigliche Priestertum innehatte, das der ganzen Kirche gemeinsam ist“. Das Pri-
mire ist hier also das Priestertum der Kirche als solcher, die der gottmenschliche
Hohepriester an seinem Opfer teilnehmen 14t und die er so gewissermafien zur Mit-
erldserin macht. Diese Miterldserschaft bezieht sich aber nicht auf den aktiven Voll-
zug des eigentlichen Erlésungsopferaktes, sondern auf die Entgegennahme des im
Erlosungswerk erworbenen Heiles. Wenn Maria aber diese Kirche urbildlich dar--
stellt, dann kann von hierher auch von einer ,priesterlichen Funktion Mariens®
gesprochen werdens. Man sieht aber auch sofort, dafl damit eine ganz neue Sicht der
Dinge bezogen ist. Denn das allgemeine Priestertum ist ja gerade nicht das Priester-
tum des Weihepriesters, sondern dasjenige der Getauften. In dieser Betrach-
tungsweise wird Maria unmittelbar zum Vorbild der Gliubigen, die die heilige
Messe mitfeiern, nicht der Priester, die in Christi Namen und Kraft das eucharisti-
sche Opfer darbringen. Wenn man freilich dieses allgemeine Priestertum, wie es
Hugon (a. a. Q.) tut, als blof metaphorisches Priestertum fafit, kime man zum
Schlufl doch wieder zu der Auffassung, daf eigentlich, formell gesprochen, alles
Reden von einem Priestertum Mariens nur ein frommes Bild ist, eine mehr oder
minder poetische Metapher. Es ist dabei zuzugeben, dafl die Tradition in der theo-
logischen Einschitzung des allgemeinen Priestertums reichlich schwankend iste.
Gleichwohl wird man Laurentin? zustimmen missen, der auf den analogischen
Charakter des katholischen Priestertums hinweist. Das Wesen des Priesterlichen ist .
zunichst und vor allem verwirklicht in Christus und in dem ihn als den Brautigam
der Kirche reprisentierenden Weihepriestertum, sodann aber — in Hinordnung auf
dieses urspriingliche Priestertum — in der Kirche als Braut Christi; diese aber ist in
Maria urbildlich dargestellt.

In diesem, zwar formellen, aber analogen Sinn kann also — nach Laurentin —
doch von einem Priestertum Mariens die Rede sein. Es ist aber nochmals zu betonen,
dafl Maria unmittelbar nicht zur Weihehierarchie, sondern zum ,koniglichen Prie-
stertum® der Gliubigen in Bezichung gesetzt wird. Da nun aber bislang alles Reden
vom ,Priestertum® bei denen, die um diese Probleme nicht Bescheid wissen, sofort
den Gedanken an das Weihepriestertum weckt, hat das kirchliche Lehramt gut
daran getan, durch das Verbot der Andacht zur Virgo-Sacerdos zur Vorsicht und
Zuriickhaltung zu mahnen. Es ist zunachst Sache der innertheologischen Diskussion,
die heute dringenden Fragen um Wesen und Sinn des allgemeinen Priestertums der
Glaubigen zu klaren. Erst dann wird man auch die Frage nach dem Priestertum
Mariens wieder mit Frucht stellen kénnen.

War dann aber all das, was geistliche Schriftsteller und Theologen seit dem 17.
Jahrhundert zu diesem Thema geschrieben haben, nur miiflige Spekulation, die man
tunlichst aus dem Gedichtnis verliert? Keineswegs! Denn es hat uns erneut erkennen
lassen, daf man sich nicht in das Geheimnis Mariens versenken kann, ohne neues

50.Semmelroth, Urbild der Kirche S. 86.

8 Vgl.P.Dabin, Le Sacerdoce Royal des Fidéles dans la tradition ancienne et moderne
(1950) 40f.

7 A.a.0. 1 666.



106 Heinrich Bacht

Verstindnis der Kirche zu finden, und dafl man sich nicht um ein wachsendes Ver-
stindnis der Kirche bemithen kann, ohne auch immer neue Herrlichkeiten Mariens
zu entdecken. Dafl die Diskussion vorldufig noch in einem Stadium steht, wo nur die
Theologen sich einigermaflen zurechtfinden, mag eine Warnung sein, die Dinge
nicht verfritht in die seelsorgliche Verkiindigung zu tragen®, entbindet den Priester
aber nicht, sich iiber den Stand der Dinge zu orientieren.

2. Wie immer man nun aber auch iiber die in dieser ersten Uberlegung entwickel-
ten Probleme urteilen mag, die Tatsache, dafl zwischen Maria und dem Priestertum
derer, die kraft des Weihesakramentes zur besonderen und einzigartigen Teilnahme
am aktiven Opferpriestertum Christi berufen sind, besondere Verbindungen
bestehen, wird davon nicht betroffen. Diese Bezichungen griinden zunichst in der
einzigartigen Nihe, die Maria zu Christus hat. Wer sie guten Herzens, ohne sich
von dem Boden der theologischen Gegebenheiten wegdringen zu lassen, iiber-
denkt, wird darin die Rechtfertigung der Stellung Mariens als Vorbild und Mutter
des Priesters finden. An den Anfang sei aber die klare Feststellung gesetzt: Das
wesentliche und unabdingbare Vorbild des Priesters ist Jesus Christus selbst, der als
der gottmenschliche Hohepriester nicht nur das Weihepriestertum gewollt und einge-
setzt hat, sondern in geheimnisvoller Weise den Priester mit sich identifiziert. Kraft
des Weihecharakters wird der Priester dem Priestertum Christi eingefiigt, wird er
— dem gnadenhaften Sein nach — in einen ,alter Christus® umgewandelt. An diese
verwandelnde Kraft des Weihesakramentes hat Papst Pius XII. in seinem Mahn-
wort ,Menti nostrae“ vom 23. Sept. 1950 erinnert, wenn er schrieb: ,Der Priester ist
gewissermafien ein anderer Christus, denn er ist mit dem unausléschlichen Merkmal
gezeichnet, das ihn gleichsam zu einem lebendigen Abbild unseres Erldsers macht®.
Was die Gnade seinshaft wirkt, ist aber zugleich sittliche Aufgabe zur subjektiven
Aneignung. Wenn es nach dem heiligen Paulus Bestimmung aller Christen ist, daf}
sie dem Bilde des Gottessohnes gleichformig werden, dann gilt diese Forderung mit
besonderer Dringlichkeit fiir den Priester. Es kann sich daher bei der Frage nach
einer marianischen Ausrichtung der dem Priester eigentiimlichen Frommigkeit nie
darum handeln, dieses Grundgesetz cristlicher und priesterlicher Spiritualitét
abzuschwichen oder zu verdunkeln. Das ist eine Selbstverstindlichkeit — wiewohl
wir unseren getrennten Briidern gegeniiber ehrlich genug sein sollten, zuzugeben,
daf die Sprechweise unserer geistlichen Schriftsteller und unserer Prediger ihm nicht
zu allen Zeiten voll entsprochen haben. Es handelt sich hier um Akzente und Nuan-
cen, die aber wahrhaftig nicht leicht genommen werden diirfen.

Sobald aber dieses Grundgesetz ernstlich gewahrt wird, kann es nicht ausbleiben,
daf} der Priester auf seinem Weg zur Christusverdhnlichung immer wieder Maria
findet. Sie ist nun einmal Christi gnadenreiche Mutter, aus deren gesegnetem Schof}
er uns geschenkt wurde. Sie ist nun einmal die nach dem Willen des Vaters ihm im
Erlésungswerk zugesellte neue Eva — wie immer man dieWeise ihrer Mitwirkung
an der Erlésungstat und ihre Teilnahme am Erlésungsopfer theologisch zu verstehen
hat. Und sie ist es nun einmal, in deren miitterliche Hut der sterbende Herr in der
Person des Jiingers, den er liebte, alle Glaubigen und die Priester zumal iibergab.
Es ist ja nicht so, als ob Maria all das nur physisch gewesen wire. So wie nach dem

8 Vgl. das, was im II. Teil iiber die Diskretion als Grundforderung priesterlicher Ma-
rienverehrung zu sagen sein wird!



Maria und das Priestertum 107

Wort der Kirchenviter ihre Gottesmutterschaft eher und mehr ,im Geiste“ (mente)
als ,im Leibe“ (ventre) war, so ist sie auch alles andere, was sie dem Herrn in seinem
erlosenden Wirken und Leiden war, vor allem dem Herzen nach gewesen. Sie hat
die Worte, die sie aus dem Munde ihres géttlichen Sohnes vernahm, und die Taten,
die sie in den langen Jahren innigster Gemeinschaft miterlebte, im Herzen bewahrt
und als treue Zeugin der jungen Kirche tibermacht. Sie hat willigen Herzens, in
ungebrochener Treue zu dem Fiat ihrer groflen Stunde, zu ithrem Sohn und Herrn
gestanden, auch dann noch, als sie auf Kalvaria die niederdriickende Schwere der
Dunkelheit des Glaubens erfahren mufite. Nie hat ein Mensch so v6llig und unbe-
dingt von Christus her und, im Uberstieg iiber sich selbst, auf Christus hin gelebt,
wie Maria. Nie ist ein Mensch so sehr zum makellosen und vollkommenen Abbild
des Herrn geworden wie sie. Wie diirfte da ein Mensch und der Priester vor allem,
der um die Christusférmigkeit ringt, an ihr voriibergehen?

Vorbild des Priesters will Maria besonders in jenen drei Grundtugenden sein, die
allein dem Priestertum Sinn und Bestand verleihen, im Glauben, in der Liebe und
in der Treue. — Wir haben uns — so will es manchmal scheinen — durch die
Dithyramben frommer Kunst und Poesie dazu verfithren lassen, zu vergessen, dafl
Mariens Christusnidhe ganz unter dem Geheimnis des Glaubens stand. Wenn ein
Mensch, dann hat sie die Bitterkeit des ,bloflen® Glaubens zu verkosten gehabt. Es
ware bisweilen sehr heilsam, den erschreckenden Realismus dieses jhres Ausgesetzt- -
seins in die schmerzliche Einsamkeit des Glaubens zu {iberdenken — und auch dem
Volk zu predigen. Wir wiirden dann inne werden, wie sehr der Herr selbst seine
heiligste Mutter auf diesen steilen Weg des heroischen Glaubens gefithrt hat. Und
gerade so wiirden wir Maria als Vorbild des Priesters erkennen. Denn vor allem
der Priester, der zum tiglichen Umgang mit den iiberirdischen Dingen berufen ist,
muf die Last dessen, daf} er nicht im Schauen, sondern nur im Glauben wandelt, mit
besonderer Eindringlichkeit erfahren. Er spiirt die ungeheuerliche Diskrepanz zwi-
schen dem, was seine Sinne anrithren, und dem, was der Glaube verkiindet und
verheiflt, aus nachster Nahe. Er hat darum vor allem not, daf sein Glaube immer
wieder aufgerichtet und getréstet werde — um so mehr, als an seiner Glaubenskraft
sich auch die vielen aufrichten wollen, die seiner Sorge anvertraut sind. Fur diesen
Glauben ist aber Maria das vollkommene Vorbild. Denn Christus ist zwar ,, Urheber
und Vollender des Glaubens® (Hbr 12, 2), aber er selbst stand vom Anfang seines
Daseins an im Glorienlicht der Gottesschau. Wer also den Glauben und den Glau-
bensheroismus an einem lebendigen Vorbild ablesen will, mufl zu Maria gehen. Hat
sie doch der Heilige Geist durch den Mund Elisabeths nicht umsonst um ihres Glau-
bens willen selig gepriesen!

Und ebenso ist Maria Vorbild der Liebe, in der sich der Priester Christus ver-
bindet. Glaube, der nicht zur Liebe reift, ist auf die Dauer nicht stark genug, die
Hirte eines Priesterlebens zu bestehen. Dafiir ist der katholische Priester zu sehr in
die Einsamkeit gestellt. Wir sollten unsere Augen nicht vor der Tatsache verschlie-
fen, dafl der Zdlibat — wenn er aus blof natiirlichen Kriften oder Zielen gelebt
wird — fragwiirdig ist. Es liegt in den bitteren Angriffen der Nichtchristen auf die
Ehelosigkeit des Priesters nicht immer nur Bosheit, sondern auch eine echte Unfihig-
keit des natiirlichen Menschen, einzusehen, dafl eine solche Halbierung der mensch-
lichen Existenz durchzutragen ist. Nach Ausweis der Geschichte ist auch der Zolibat



108 Heinrich Bacht

nicht tragbar, wenn er nicht seine Erginzung hat in einer — mir fallt kein besseres
Wort ein — existentiellen Christusliebe. Auf die Dauer hilt kein Mensch die Her-
zensleere aus. Das ,amare et amari“ ist nun einmal ein vitales Gesetz, dem
kein gerade gewachsener Mensch sich entziehen kann. Der Verfasser der ,Nachfolge
Christi“ hat wahrhaftig recht, wenn er schreibt: ,Ohne Freund kann dir nicht wohl
sein“ — das gilt von jedem Menschen. Und vom Priester vor allem gilt der Nach-
satz: ,Und wenn Jesus nicht vor allen anderen dein Freund ist, so wirst du nur zu
traurig und verlassen sein“®. Gewif} ist nun aber Maria nicht der einzige Weg zu
solch inniger und personlicher Christusliebe — wenigstens was die psychologische
Erfahrung, nicht was die objektive Gesetzlichkeit der Gnadenausteilung angeht.
Aber es gibt keinen leichteren und sichereren Weg. Denn was immer an Tugend und
Vollkommenbheit in ihr sich findet, ist Widerschein und Abglanz des gottlichen Lich-
tes, das sie vor aller Kreatur zuerst und am meisten erfiillte. Es kann bisweilen den
Anschein haben, als lieRe sich der eine oder andere Priester durch die heute wieder
so oft gehorten protestantischen Worte, dafl die ,evangelische® Frommigkeit nur
seinen® Mittler kenne, in seiner Marienliebe unsicher machen. Demgegentiber wird
man wohl sagen diirfen, dafl die Heiligen der Kirche, die bei all ihrer Marienliebe
wahrhaftig ihre lautere und ungebrochene Christusliebe nicht erst unter Beweis zu
stellen brauchen, bessere Zeugen sind dessen, was christlich und ,evangelisch® ist,
als jene, die aus durchschaubaren geschichtlichen Verhaftungen heraus nur zu ,pro-
testieren“ wissen.

Maria ist endlich fiir den Priester Vorbild der Treue. Wir dienen einem Hohen-
priester, der Priester und Opfer ineins ist. Priester sein bedeutet nicht nur, am
Opfervollzug werkzeuglich-dienenden Anteil haben, sondern auch in die passive
Opfergemeinschaft hineingenommen sein. Ich kenne kein Wort, das das Grund-
gesetz des katholischen Priestertums prignanter und umfassender ausdrickte, als
jene bekannte Inschrift, die eine dankbare Gemeinde ihrem Seelsorger auf den
Grabstein setzte: ,Er lebte als Priester seines Opfers und starb als Opfer seines Prie-
stertums®. Sicherlich gilt auch hier wieder, daf} fir diese opfer- und todbereite Treue
zunichst und vor allem Christus selbst das verpflichtende Vorbild ist. Aber da Maria
nun einmal in solch unwiederholbarer Einmaligkeit ihrem Sobn auf diesem Weg
gefolgt ist, darf sie dem Priester Mittlerin und Fithrerin zur treuen Erfiillung seines
Berufes sein.

3. In einem neueren Artikel!? wird zu dieser ersten Begrindung priesterlicher Ma-
rienfrommigkeit, die sich aus der Beziehung zwischen Priester und Christus einer-
seits und Maria und Christus anderseits ergibt, noch eine Motivreihe geltend
gemacht: Maria ist die liebende Mutter der Priester, weil sie die Mutter der Kirche
ist. So berechtigt diese Begriindung ist, so hat man doch gut darauf zu achten, in
welchem Sinne man dabei ,Kirche“ versteht. Denn wir sahen oben bereits, daf} es
eine Sicht der Kirche gibt, in der Maria Urbild und Inbegriff, kaum aber Mutter der
Kirche genannt werden kann. Aber es gibt auch eine andere Sicht, in der die Kirche
»als eine iibernatiirliche Personlichkeit“ gesehen wird, deren Haupt Christus ist, und
deren ,,Organismus die iibernatiirliche soziale Gemeinschaft ist, die Christus hier auf

? Nachfolge Christi IT 8.
10 TheolPraktQuartSchr 102 (1954) 188/203.



Maria und das Priestertum 109

Erden mit ihren lehramtlichen, juridischen, sakramentalen und charismatischen
Gliederungen stiftete, deren Ziel es ist, das »Heilswerk Jesu Christi fortzusetzen,
bis dafl einmal am Ende der Zeiten im Reiche der Herrlichkeit das volle Wachstum
erreicht wird“11, An dieser Kirche erfiillt Maria den Dienst wahrer Mutterschaft.
Ist Maria in der ersten Sicht der Kirche Urbild der Mutter-Kirche (Mater-Ecclesia),
dann ist sie in dieser anderen Sicht wirklich Mutter der Kirche (Mater Ecclesiae).
Denn sie hat beim Werden dieses geheimnisvollen Herrenleibes in allen entschei-
denden Phasen ihren gottgeschenkten Anteil gehabt, von der Menschwerdung Chri-
sti, des Hauptes der Kirche, bis zur Herabkunft des Heiligen Geistes, der der Kirche
als Seele gegeben ist. Die Enzyklika , Mystici Corporis“ hat in ihrem mariologischen
Schlufiteil dies zumal fiir Mariens Teilnahme an Christi Erlésungstat hervorgeho-
ben, aus der ja die Kirche hervorgegangen ist, wenn sie sagt: ,Maria hat, frei von
jeder persénlichen oder erblichen Verschuldung und immer mit ihrem Sohne aufs
innigste verbunden, ihn auf Golgotha zusammen mit dem ginzlichen Opfer ihrer
Mutterrechte und ihrer Mutterlicbe dem Ewigen Vater dargebracht als neue Eva fiir
alle Kinder Adams, die von dessen traurigem Fall entstellt waren. So ward sie,
schon zuvor Mutter nnscres Hauptes dem Leibe nach, nun auch auf Grund eines
neuen Titels des Leidens und der Ehre im Geiste Mutter aller seiner Glieder.*
,Was hindert uns (also), sie, die Mutter Jesu und unsere Mutter ist, auch Mutter
der heiligen Kirche zu nennen?“12 Wenn dies aber die Stellung Mariens ist, dann
kniipfen sich von dorther neue Bande inniger Zusammengehorigkeit zwischen ihr
und den Priestern, die nun einmal nach Jesu Willen zum Dienst an dieser Kirche
bestellt sind. Es kann niemand Priester sein, der nicht von Liebe und Sorge zur
Kirche brennt. Wie sollte er da nicht immerfort zu Maria sich wenden, um von ihrer
Mutterlicbe und Muttersorge fiir die Kirche zu lernen? Wei} er doch, dafl Maria
auch vom Himmel her ihre Sendung fir die Kirche miitterlich wahrnimmt. Die
Kirche lebt von dem Gnadenstrom, der von Christus ihrem Haupte immerfort in sie
einstromt. Wenn aber Maria in Wahrheit Mittlerin aller Gnaden ist — wie immer
die Kirche diese Lehre eines Tages niher festlegen mag —, dann kénnen wir nicht
daran zweifeln, ,dafl der Heiland, wenn er das Mafl der Gnaden bestimmt — sie
werden gegeben ad mensuram donationis Christi! — in besonderer Weise die Kin-
der Mariens, die ihr geweiht sind, bevorzugt“1s. Und gibt nicht die Geschichte der
Heiligen uns eine eindringliche Bestitigung dafiir? Gehort es doch zu den grofien
Erfahrungen der Kirche, dafl gerade jene Priester ihren apostolischen Dienst an der
Kirche am segensreichsten erfiillen, die alle ithre Mithen unter Mariens Schutz gestellt
haben.

II.

Grundforderungen priesterlicher Marienfrommigkeit

Es ist e¢in leider nur zu berechtigter Vorwurf gegen unsere deutsche Mentalitat,
dafB bei uns der Weg von der geistigen Erfassung eines Problems zn seiner prak-

1S Tromp, Die Sendung Mariens und das Geheimnis der Kirche, in: ThGl 43
(1953) 402.

2 Tromp a.a.0. 407.

3 Tromp a.a.0.409.



110 Heinrich Bacht

tischen Realisierung so lang sei, daf wir auf letztere meistens verzichteten. Ver-
suchen wir durch einige Hinweise — die Verwirklichung ist ja nicht mehr lehrbar —
diesem Vorwurf zu entgehen.

1. Diskretion

Laurentin hebt in seinem oben genannten Werk!4 die vier Grenzpunkte hervor,
innerhalb derer sich alle theologische Spekulation und priesterliche Verkindigung
von Maria zu halten hat. So sehr Maria auch durch ihre einzigartige Wiirde iiber
alle Kreatur erhoben ist, so bleibt sie doch Geschopf; und so sehr sie ihrem gott-
lichen Sohne angendhert ist, so ist sie doch erldstes Geschopf, wenn auch die Weise
ihrer Erlosung herrlicher ist als die unsere. Und mag sie auch von Ewigkeit her im
Heilsplan Gottes gestanden sein, ihrer Wirklichkeit nach hat sie zeitlichen Anfang
gehabt. Und — letztlich — mag sie auch die Fiille der Gnaden gehabt haben, so bleibt
doch bestehen, dafl sie auf Erden im Glauben, und nicht im Schauen gewandelt ist.
Wo immer eine von diesen Grundwahrheiten angetastet wird, da verliert die
Marienverehrung ihren festen Grund und artet in Schwirmerei aus. Das oft gehorte
Axiom ,De Maria nunquam satis“ ist kein Freibrief fiir alle mdglichen mariologi-
schen Gnostizismen. Es liegt dem Priester ob, dafiir zu sorgen, dafl die Glaubigen
vor solcher Schwarmgeisterei bewahrt bleiben. Wie soll er diese Pflicht erfiillen,
wenn er nicht selbst auf dem Boden gesunder kirchlicher Lehre steht?

Forderung theologischer Diskretion ist es sodann, dafl der Priester wohl zu schei-
den weill zwischen poetischem Bild und theologischem Begriff, damit er nicht
unbesehen das, was man dem Dichter billig nachsieht, nun auch zum Gegenstand
lehrhafter Unterweisung macht. Die Geschichte des Terminus Virgo-Sacerdos bietet
hier ein eindrucksvolles Exempel.

Forderung dieser Diskretion ist weiter, dafl der Priester zu unterscheiden weif}
zwischen dem, was wohlbegriindete und vom Lehramt gedeckte theologische Lehre
ist, und dem, was neuer Ansatz und spekulativer Versuch einzelner Theologen ist.
Die Kanzel und das Kirchenblatt sind nicht der Ort, um theologische Erfindungen zu
prisentieren!

Forderung priesterlicher Diskretion ist schliefilich auch dies, dal man im Geist
des Pauluswortes (1 Kor 8, 11—13) Riicksicht nimmt auof die ,Schwachen®. Ohne
Zweifel haben wir Recht und Pflicht zur Verkiindigung der vollen Wahrheit. Denn
nar der Wahrheit ist die Verheiflung gegeben, dafl sie den Menschen frei mache.
Und gewifl gibt es ein Argernis, das zum Heile dient. Wo Riicksichtnahme Schwiche
oder Leisetreterei wiirde, hat sie keine Empfehlung zu erwarten. Aber man darf sich
doch die Frage vorlegen, ob es nicht Situationen gibt, wo man, um des Friedens
willen oder um den anderen nicht zu stoflen, in der Wahl der marianischen Themen
und in der Akzentuierung der Gesichtspunkte auf die Aufenstehenden Riicksicht
zu nehmen hat. In einer Gegend, in der Katholiken mit Andersgliubigen zusammen-
wohnen, wird man anders sprechen miissen, als in Gegenden mit einer ungebro-
chenen katholischen Atmosphire. Der katholische Zuhérer hat von Kindheit her
gelernt, iiberall dort, wo z. B. von der Heilsvermittlung durch Maria die Rede ist,

1 T 642f.



Maria und das Priestertum 111

im Geiste die theologisch geforderten Korrektiva beizufiigen. Dem Nichtkatholiken
gelingt das nicht so leicht. Ebenso weifl der katholische Zuhédrer hyperbolische Aus-
driicke eines allza begeisterten Marienpredigers auf das rechte Maf} zuriickzuschrau-
ben; nicht einmal die Bezeichnung Mariens als ,Gottin“ (im Sinne von Ps 81, 6), wie
sie sich bei gewissen Barockpredigern findet, macht ihm Schwierigkeiten. Fir die
Ohren der Nichtkatholiken wirken solche Verstiegenheiten unertriglich. Ist es da
nicht Sache priesterlicher Diskretion, auf ,die anderen“ Riicksicht zu nehmen?
Jedenfalls werden wir uns nichts vergeben, wenn wir die eindringlichen Bitten,
welche Asmussen in seinem bekannten Marienbiichlein in dieser Hinsicht an uns
richtet, wirklich ernstlich iiberdenken.

2. Schlichtheit der Marienfrommigkeit

War in dem eben Gesagten der priesterlichen Marienfrommigkeit gewissermafien
eine Grenze gewiesen, so gilt doch anderseits: Die Marienverehrung des Priesters
kann nicht personlich, herzlich, vertrauend, titig genug sein. Das muf} heute eigens
betont werden. Denn, soweit man sieht, unterliegt die marianische Frommigkeit der
heutigen Generation bei Priestern und Laien der Gefahr eines gewissen religidsen
Purismus oder iibertriebenen ,Essentialismus® (wenn man so sagen darf). Man hat
in berechtigter Abwehr von Ubertreibungen und Auswiichsen so einseitig das ,We-
senhafte“ am Christentum betont, dafl manche Themen und Realitidten katholischer
Frommigkeit zu kurz zu kommen drohen. Dazu gehort sicherlich die ganze Heiligen-
verehrungs1l. Und gerade die Marienverehrung diirfte davon betroffen sein. Es handelt
sich dabei mehr um eine Atmosphire als um ausdriickliche Thesen. Aber eben diese
Atmosphire kommt in mancherlei Weisen zum Ausdruck. Ist es nicht so, dafl unsere
heutige Kirchenbaukunst mit ihren erschreckend leeren Riumen hiufig zu vergessen
scheint, dafl ein Marienbild oder Marienaltar auch zu einer katholischen Kirche
gehort? Gibt es nicht einen liturgischen Archaismus, der deshalb, weil in der Kirche
vor 431 die liturgische Marienverehrung noch wenig entwickelt war, auch heute wie-
der das Kalendarium von der vorgeblichen Uberzahl von Marienfesten purgieren
mochte? Es gibt auch sonst noch Indizien dieses ,Purismus®, denen man nachgehen
kénnte.

Positiv ware zu sagen, dafl es im Sinne der hier gemeinten Schlichheit priester-
licher Marienverehrung liegt, wenn der Priester fiir sich und fiir seine Glaubigen
wieder ein echt katholisches Verhiltnis zu jener Weise gelibter Marienfrommigkeit
findet, von der frithere Generationen gelebt haben, nimlich zum Rosenkranz. Die
Tatsache, dafl in den letzten 30 Jahren so vieles zur Apologie des Rosenkranzgebetes
geschrieben worden ist, beweist, dafl hier eine Krise besteht. Es wird Zeit, dafl wir
alle wieder — falls es notig sein sollte — zu dieser Ubung der Marienverehrung
zuriickfinden. Nicht umsonst haben die Pdpste seit langem so eindringlich dazu
ermahnt, zuletzt noch Papst Pius XII. in seinem Mahnwort ,Menti nostrae“ vom
23. Sept. 1950. In Zeiten einer — scheinbar — unangefochtenen Christlichkeit mag
man sich den Luxus erlauben konnen, iiber die Brauchbarkeit dieser Gebetsart zu

15 Vgl. die betr. Ergebnisse in der Befragung junger Menschen durch das Bielefelder Em-
nid-Institut vor einigen Jahren.



112 Friedrich Wulf

diskutieren. Aber wenn die Zeichen auf Sturm stehen, dann ist fiir solche Diskus-
sionen kein Raum mehr. Unsere chinesischen Briider und Schwestern haben jeden-
falls tausendfach erfahren, welche Segenskraft in diesem schlichten Gebet liegt. Die
Berichte der heimgekehrten Missionare sind davon angefiillt. Wir konnten vieles
von unseren chinesischen Bridern lernen, oder auch von den amerikanischen Katho-
liken, die sich nicht scheuen, selbst im Rundfunk den Rosenkranz zu beten.

Ein dhnliches Wort wire iiber die Marienweihe zu sagen oder iiber das aus der
Marienverchrung gespeiste Apostolat, etwa der Marianischen Kongregation, der
Legio Mariae oder Schonstatts. Man kann nur jedem raten, einmal das betr. Kapitel
in G. Palmer, ,Chinas grofie Priifung” zu lesen. Vielleicht wiirden da manchem
Zweifler die Augen aufgehen.

Als Pius XII. vor einigen Jahren die ganze Kirche zur Feier des Marianischen
Jahres aufrief, hat er von den Friichten gesprochen, die er sich von dieser Feier
erhoffe: Vertiefung des Glaubens, Erneuerung der Sitten, Wiedervereinigung der
Getrennten, Frieden der Vdlker und Hilfe in jeglicher Not. Diese Friichte werden sich
nicht einstellen, wenn nicht vor allem der Priester sein Verhiltnis zu Maria ver-
lebendigt und vertieft, die der Papst die ,catholici cleri Mater amantissima“ nennt.

Der menschliche und geistliche Sinn der Arbeit

Von Friedrich Wulf S]J, Minchen

Wenn Karl Marx den Menschen als ,animal laborans® definiert, als ein Wesen
also, das durch Arbeit gekennzeichnet ist, so hitte er sich dafir in gewissem Sinn auf
den biblischen Schopfungsbericht berufen kénnen. Denn dort liest man, dafl Gott
den Menschen nach seiner Erschaffung vor die iibrigen Lebewesen fithrte und ihm
den Auftrag gab, sich die Erde untertan zu machen (Gen 1,28). Und auch der
sogenannte zweite Schopfungsbericht (Gen 2) sieht die erste Aufgabe des Menschen
darin, die Erde zu bebanen (Gen 2, 5. 15). Dementsprechend soll das Weib dem
Mann eine ,Gehilfin® (Gen 2, 18. 20) bei der Arbeit sein. Wiirde man sich auf diese
Aussagen beschrianken, dann konnte man in einem etwas iiberspitzten Sinn sagen,
der Mensch sei fiir die Arbeit erschaffen worden. Auf jeden Fall gehort die Arbeit
zu seiner urspriinglichen Bestimmung. Sie ist nicht erst die Folge des Siindenfalles;
von daher rithrt nur ibre Mithe und die Fragwiirdigkeit ihres Erfolges.

Marx aber meinte mit seiner Begriffsbestimmung noch mehr. Der Mensch muf}
nach ihm nicht nur arbeiten, um Giiter zu produzieren, sein Brot zu verdienen, die
Welt zu verwandeln und die klassenlose Gesellschaft herbeizufithren. Die Arbeit
ist fir ihn vielmehr noch wesentlich tiefer in der Natur des Menschen verwurzelt. Sie
begriindet sein eigentliches Menschsein. Nicht Gott, sagt er, sondern die Arbeit
habe den Menschen erschaffen, habe ihn hervorgebracht und zu dem gemacht, was er
sei und wodurch er sich vom Tier unterscheide. Auch hier ist zweifelsohne etwas





