
Maria und das Priestertum 

Von Heinrich B a c h t SJ, Frankfurt/Main 

Fast zu gleicher Zeit, als Romano Guardini sein vielzitiertes Wort vom Erwachen 
der Kirche in den Seelen schrieb, hat der protestantische Theologe 0. Dibelius in 
seinem Buch •Das Jahrhundert der Kirche" mit überraschender Hellsichtigkeit die 
entscheidende Prognose für unser Saeculum gegeben. Mochte auch von den liberalen 
und antichristlichen Kräften das 20. Jahrhundert als Jahrhundert des Fortschritts, 
der Freiheit, des Menschen oder wie immer begrüßt worden sein, in Wahrheit ist es 
• nach Ausweis der inzwischen zurückgelegten sechs Jahrzehnte • zum Jahrhun- 
dert der Kirche geworden. Denn in allen früheren Jahrhunderten zusammen ist 
nicht so viel und so Gründliches zum Verständnis der Kirche geschrieben worden 
wie in unserer Zeit, und • was noch wichtiger ist • nie ist seit den Tagen der 
Urkirche die Liebe zur Kirche als solcher so stark und allumfassend gewesen wie in 
den letzten Jahrzehnten. Daß dieser Aufbruch der Kirche parallel lief mit einem 
Anwachsen und einer Vertiefung der marianischen Frömmigkeit, die in derDogmati- 
sierung der leiblichen Auf nähme Mariens in den Himmel ihren bisherigen Höhepunkt 
fand, kann nur den Außenstehenden verwundern oder verwirren. Die Theologie hat, 
anknüpfend an Motive der ersten kirchlichen Jahrhunderte, längst deutlich gemacht, 
daß zwischen Maria und der Kirche so innige Bande wechselseitiger Bezogenheit 
bestehen, daß alles, was Maria zukommt, abbildhaft auch von der Kirche gelten muß, 
die ja in Maria ihr Urbild erblickt. 

Wo aber das Mysterium der •Mutter-Kirche" so eindringlich in die Mitte des 
christlichen Lebens tritt, muß auch jenes Geheimnis seine besondere Aufmerksam- 
keit finden, das die Lebensmitte der Kirche ist. Ich meine die Eucharistie, in der • 
nach dem tiefen Wort des heiligen Thomas von Aquin • die Kirche ihren Bestand 
hat: Ecclesia subsistit in Eucharistia. Die eucharistische und liturgische Bewegung 
der letzten 50 Jahre ist somit nicht isoliert zu nehmen, sondern stellt die natur- 
gemäße Ergänzung des Erwachens der Kirche in den Seelen dar, beide einander 
bedingend und bereichernd. Mit dem neuen Verständnis von Eucharistie und Litur- 
gie, von Opfer und Sakrament, von Kult und Dienst mußte dann auch das Wesen 
und die Sendung des Priestertums in der Kirche, in seiner doppelten Gestalt des 
amtlichen und des allgemeinen Priestertums, mit neuer Eindringlichkeit in das 
Erleben der Gläubigen treten. Tatsächlich ist u. W. auch zu keiner Zeit der Kirchen- 
geschichte das Thema vom kirchlichen Priestertum so intensiv aufgegriffen worden 
wie in unserem Jahrhundert. Höchstens das 17. Jahrhundert mit der Spiritualität 
der sog. Französischen Schule kann damit in Vergleich gestellt werden; für diese 
waren ja auch Wert und Würde des Priestertums eines der zentralen Themen, 
allerdings in ausschließlicher Ausrichtung auf das amtliche Priestertum. 

Wenn nun aber zwischen dem Geheimnis der Kirche und dem Geheimnis Mariens 
solch enge Verbindungen bestehen, wie sie die heutige Theologie mit Recht betont, 
und wenn das Priestertum im Mysterium der Kirche einen so zentralen Raum ein- 
nimmt, dann muß auch zwischen dem Priestertum und dem Mariengeheimnis eine 



Maria und das Priestertum 101 

innige Beziehung nachweisbar sein. Tatsächlich haben die Päpste seit Pius IX. so oft 
und so eindringlich auf diese Beziehungen hingewiesen, daß kein katholischer Christ 
diese Mahnungen überhören darf. Und wenn in den Schriften der großen Vertreter 
der Ecole Francaise, eines Condren, Olier, eines heiligen Johannes Eudes und eines 
heiligen Vinzenz von Paul, diese besonderen Beziehungen zwischen Maria und dem 
Priestertum so eindringlich behandelt werden, dann bestätigt das erneut, daß man 
sich nicht in die Tiefen des priesterlichen Geheimnisses der Kirche versenken kann, 
ohne auf Maria zu stoßen. Auf der anderen Seite ist aber auch zu sagen, daß die 
theologisch exakte Bestimmung dieses Verhältnisses zwischen Maria und dem Prie- 
stertum noch keineswegs allseitig gelungen ist. Die Geschichte dieser Bemühungen 
entbehrt nicht ihrer dramatischen und • fast möchte man sagen • tragischen 
Wendepunkte. Es lohnt also die Mühe, diesen Fragen einmal nachzugehen. Von 
ihrer Klärung wird dann auch abhängen müssen, welchen besonderen Platz Maria in 
der priesterlichen Frömmigkeit nach ihrer persönlichen und apostolischen Ausrich- 
tung einzunehmen hat. Damit sind die beiden Teile unserer Erörterungen deutlich 
gemacht. 

I. 

Die theologischen Grundlagen der marianischen Frömmigkeit des Priesters 

1. Beginnen wir unsere Überlegungen kühn mit jenem Problem, das sofort akut 
wird, wenn nach den Wurzeln einer dem Priester eigentümlichen marianischen 
Frömmigkeit gefragt wird. Wenn Maria dem Priester in besonderer Weise etwas 
zu sagen haben soll, wenn sie ihm in einer nur ihm als Priester eigenen Weise Vor- 
bild sein soll, dann muß sie doch • so möchte man sagen • selbst am Priestertum 
Anteil haben, muß sie selbst irgendwie Priesterin sein. Tatsächlich hat die Theologie 
und Spiritualität seit dem 17. Jahrhundert von hier her der Marienverehrung des 
Priesters wichtige Anregungen vermittelt. Wir sind hierüber vor allem durch die 
Untersuchungen des Franzosen R. Laurentin, die in seinem Werk •Marie, VEglise 
et le sacerdoce" (1952) zusammengefaßt sind, gut unterrichtet. Im folgenden sei in 
kurzen Zügen der Ertrag der Forschungsarbeit Laurentins vorgelegt. 

Als die geistlichen Schriftsteller der Französischen Schule dem Frömmigkeits- 
streben der Priester aus dem Vergleich ihres Dienstes mit der •so ähnlichen" Stellung 
Mariens im Erlösungsgeheimnis neuen Antrieb zu geben suchten, konnten sie sich 
zwar nicht auf eine eigentliche Überlieferungskette berufen. Immerhin fanden sie in 
der aszetischen Literatur des ausgehenden Mittelalters den einen oder anderen Text, 
der in diese Richtung wies. So etwa, wenn ein anonymer Autor jener Zeit schreibt: 
•Wahrhaft verehrungswürdig ist der Priester, in dessen Händen Gottes Sohn gleich 
wie im Schoß der Jungfrau von neuem Fleisch annimmt" • damit die zur Konse- 
kration gefalteten Hände des Priesters mit dem gesegneten Mutterschoß Mariens 
vergleichend; oder wenn der heilige Antonin, Erzbischof von Florenz, davon sprach, 
daß Maria zwar nicht die Weihe, wohl aber alle Würde und Gnade des Priester- 
tums besessen habe und daß man in ihrem Dienst die Funktionen aller Weihestufen 
der kirchlichen Hierarchie wiederfinden könne. Wenn man nun auch solche Rede- 
wendungen durchaus auf ihr theologisch korrektes Maß zurückzuführen wußte, so 
führte die stets wiederholte Behauptung einer besonderen Beziehung und Gleich- 
förmigkeit zwischen dem Priester und Maria von selbst dazu, daß man sich mehr und 



102 Heinrich Backt 

mehr der Frage öffnete, ob und in welcher Weise Maria am Priestertum Jesu teil- 
habe und gerade dadurch den Priestern als Vorbild dienen könne. Daß diese Teil- 
nahme an Christi Priestertum anderer Art ist als die der Weihepriester, war zu keiner 
Zeit zweifelhaft, weil Maria ja nicht durch das Sakrament der Hierarchie eingeord- 
net ist. Aber gleichwohl wollte man ihr ein wahres, nicht nur metaphorisches Prie- 
stertum zuschreiben. Näherhin sprach man von einem doppelten, in der Gottes- 
mutterschaft Mariens verwurzelten Priestertum, einem Dienstpriestertum (sacer- 
dotium ministeriale) und einem geistlichen oder mystischen Priestertum (sacer- 
dotium spirituale, mysticum). 

Kraft des Dienstpriestertums hat Maria durch die Weise ihrer Teilnahme am 
Erlösungsopfer wirklich priesterliche Funktionen erfüllt. Ausgehend von der zumal 
von Condren entwickelten Theorie, wonach Christi erlösendes Opfer sich auf sein 
ganzes Leben erstreckt, suchte man in den entscheidenden Phasen des Christus- 
lebens die Betätigung dieses ministeriellen Priestertums Mariens. Priesterlich war 
der Akt, mit welchem Maria bei der Verkündigung durch ihr Fiat in den Opfer- 
willen ihres göttlichen Sohnes eingestimmt hat. Nach dem Kapuzinertheologen 
Bernardin von Paris (gest. 1685) war Maria dort ebensosehr Opferpriesterin wie 
Mutter, da sie den Erlöser kraft ihrer Mutterschaft als Opfergabe bildete. • Betäti- 
gung dieses ministeriellen Priestertums war sodann das, was Maria bei der Dar- 
stellung Jesu im Tempel tat. Vor allem aber sah man Maria als Priesterin auf Kai- 
varia. Da sie ihren Willen in vollkommenster Weise mit dem Willen Jesu und des 
himmlischen Vaters verband, vollzog sie •gewissermaßen" das Opfer mit. In diesem 
Sinn nennt der Jesuitentheologe Reichenberger (1673) Maria •Priester, weil sie, 
gleich dem Priester mit ihrem Priester-Sohn opfernd, dem ewigen Vater das 
Erlösungsopfer dargebracht hat". In ähnlicher Weise sprach Olier davon, daß Maria 
sich auf Golgotha als neue Eva gewußt und mit ihrem Sohne auch ihrerseits diese 
göttliche Opfergabe für die Menschen dargebracht habe, selbst mit deren Sünden 
beladen und von deren Verbrechen durchbohrt. Immerhin ist anzumerken, daß Olier 
es vermeidet, den formellen Titel Priesterin auf Maria anzuwenden. 

Die Betätigung des geistlichen bzw. mystischen Priestertums sah man darin, daß 
Maria vom Augenblick ihrer Unbefleckten Empfängnis an der Seele, dem Herzen, 
den Tugenden nach Priesterin war. Durch die Gnadenfülle, die der Heilige Geist in 
sie ausgegossen hat, besaß sie den priesterlichen Geist. Vom Anfang der Mensch- 
werdung an ist sie seelisch mit dem Opfer des Hohen Priesters verbunden. Dieses 
mystische Priestertum kennt keine Unterbrechung und begleitet alle Akte des 
ministeriellen Priestertums. Wenn Maria nach der Himmelfahrt Jesu in der Mitte 
der Apostel sich der Kirche annimmt, dann sah man auch darin einen Erweis dieses 
priesterlichen Geistes, der seinem Wesen nach auf den apostolischen Dienst hin- 
geordnet ist. 

Wollte man nun all diesen Überlegungen einen prägnanten Ausdruck geben, dann 
legte sich der Titel Virgo-Sacerdos (Jungfrau-Priesterin) nahe, der damals zum ersten 
Mal in der theologisch-aszetischen Literatur auftaucht. Daß man Maria gerade als 
iVirgo-Sacerdos und nicht als Afater-Sacerdos verehrte, hat seinen geschichtlichen 
Hintergrund darin, daß man in den Kreisen um Olier vor allem das Fest Maria 
Opferung (am 21. Nov.) als das Hochfest des Priestertums Mariens und darum auch 
als das Hohe Fest der Priester feierte. Bezeichnenderweise findet sich der Titel 



Maria und das Priestertum 103 

innerhalb der Liturgie erstmalig in dem Vesperhymnus dieses Festes, wie es in Saint 
Sulpice gefeiert wurde. • In dem Maße, wie nach der verhängnisvollen Zäsur des 
aufklärerischen 18. Jahrhunderts im 19. Jahrhundert der Gedanke der Mitwirkung 
Mariens am Erlösungswerk nach vorne trat, gewann auch die Idee ihres Priester- 
tums wieder Raum. Nach der Lehre mehrerer Autoren dieser Zeit begründet das 
Jawort Mariens zur Menschwerdung in gleicher Weise ihre Mitwirkung an der 
Mutterschaft an den Gläubigen. Wenn aber Jesus am Kreuz zugleich Opfer und 
Opferpriester ist, Maria aber durch ihr bräutlich-mütterliches Ja an Jesu Opferakt 
teilhat, dann muß sie auch an dieser doppelten Eigenschaft teilgehabt haben. Sie 
muß also auch als Priesterin des Erlösungsopfers angesprochen werden. 

All diese Motive faßte das im Jahre 1872 erstmalig erschienene Werk eines fran- 
zösischen Theologen, Mgr. 0. van den Berghe, •Marie et le Sacerdoce", zusammen. 
Inhaltlich bot es nichts Neues über das hinaus, was seit dem 17. Jahrhundert in der 
geistlichen Literatur zu finden war. Wenn das Buch gleichwohl eine besondere 
Bedeutung erhielt, dann lag das vor allem an dem Text des Belobigungsbreves, mit 
welchem Pius IX. die Übersendung des Werkes beantwortete. Der Papst anerkannte 
darin, daß der Verfasser gezeigt habe, daß Maria von den Vätern der Kirche Virgo- 
Sacerdos genannt worden sei und daß sie als solche dem Klerus als Vorbild zu gelten 
habe. Mehrere andere Zuschriften von Seiten französischer Bischöfe, wie sie in den 
folgenden Auflagen des Buches abgedruckt sind, sahen in diesem Papstbrief eine 
offizielle Autorisierung des Titels Virgo-Sacerdos. So schrieb der Bischof von Poi- 
tiers, Mgr. Pie, daß die Andacht zur •priesterlichen Jungfrau" und zur Königin und 
Mutter der Priester dadurch neue Antriebe empfangen werde. 

Wenn auch einige Fachtheologen schon damals gegen die Verwendung des Titels 
Virgo-Sacerdos ihre Bedenken anmeldeten, und höchstens von der Virgo sacer- 
dotalis, der priesterlichen Jungfrau, sprechen wollten, •um durch diesen abgeleiteten 
Titel das Fehlen des eigentlichen Priestertums anzudeuten" (ut hac denominativa 
appellatione deficientia a vero sacerdotio innuatur)1, so breitete sich die Andacht zur 
Virgo-Sacerdos zunächst doch aus. Im Jahre 1906 ließ Pius X. durch zwei Kardinäle 
ein Gebet verfassen, das diesen marianischen Titel erklären sollte und mit der An- 
rufung schloß: •Königin der Priester bitte für uns; Maria, Virgo-Sacerdos, bitte 
für uns!" 

Den lehrhaften Grundlagen dieses Titels ging die im Jahre 1911 veröffentlichte 
Studie des Dominikaners Eduard Hugon, •La Vierge Pretre", nach. Darin wird das 
Priestertum Mariens abgegrenzt einerseits gegen das substantielle Priestertum Christi 
und das sakramentale Priestertum der Weihehierarchie, anderseits gegen das (nach 
Hugon) bloß metaphorische Priestertum, das nach dem 1. Petrusbrief (2,9) alle 
Getauften innehaben. Hugon spricht bei Maria von einem mystischen Priestertum. 
Denn wenn Priestertum Mittlerschaft bedeute, dann sei Maria die große Mittlerin 
des Heiles. Durch ihr Ja habe sie an der Menschwerdung teilgenommen wie auch am 
Kreuzesopfer ihres Sohnes. Und wenn sie auch die sakramentalen Gnaden nicht aus- 
spende, so habe sie diese doch, wenn auch nur aus Billigkeit (de congruo), verdient. 
Als geistliche Mutter aller Gläubigen sei sie die Dienerin unseres Heiles, auf der 
die Sorge für alle Gemeinde ruhe. Alles das seien aber ebenso viele Gründe, um von 
einem priesterlichen Dienst Mariens zu sprechen. Soweit Hugon. 

1 L e p i c i e r, Tractatus de Beatissima Virgine Maria (1901) 537ff. 



104 Heinrich Backt 

Um die gleiche Zeit tauchten in der kirchlichen Kunst Darstellungen auf, in denen 
Maria bildlich als Priesterin zu sehen war. Nun griff Rom ein und verbot durch ein 
am 15. 1. 1913 abgefaßtes, aber erst am 8. 4. 1916 veröffentlichtes Dekret solche 
Darstellungen2. Da aber diese Verurteilung weder den Titel Virgo-Sacerdos als 
solchen noch die dahinter stehende theologische Auffassung erwähnte, erschienen 
auch weiterhin Veröffentlichungen, in denen vom Priestertum Mariens die Rede 
war. Noch M. de la Taille spricht in seinem Werk •Mysterium Fidei"3 von Maria als 
der Virgo-Sacerdos, weil sie in vollkommenster Weise am königlichen Priestertum 
der ganzen Kirche teilgenommen und weil sie ihr Jawort zur Menschwerdung Christi 
des Hohenpriesters und zu seinem Opferakt gegeben habe. Auch A. Tanquerey hat 
in seinem vielgelesenen Buch •Les dogmes generateurs de la piete" (1926) ein 
eigenes Kapitel über die •Virgo-Sacerdos". 

Um so überraschender kam darum im Jahre 1927 das vom Heiligen Offizium in 
einem Brief an den Bischof Rizz von Adria ausgesprochene Verbot, die Andacht zu 
Maria unter diesem Titel weiterhin zu verbreiten. Anlaß war ein in einem italie- 
nischen Klerusblatt erschienener Artikel über •Die wahre Andacht zur Virgo-Sacer- 
dos". Als P. Hugon auf Bitten der betr. Schriftleitung in Rom Erkundigungen ein- 
holte, kam er zu der Feststellung, daß es im Sinne des Heiligen Offiziums liege, 
wenn man künftighin von dieser Andachtsform absehe, weil die Gefahr bestünde, 
daß der Titel Virgo-Sacerdos vom Volk mißverstanden würde. 

Mit dieser Feststellung ist aber die Frage nach dem Priestertum Mariens, bzw. 
nach der ihr eigentümlichen Weise der Teilnahme an dem einen Hohenpriestertum 
ihres göttlichen Sohnes noch nicht erledigt. Denn die römische Entscheidung hat 
unmittelbar nur disziplinären Charakter, entspringt also zunächst dem Gebot pasto- 
raler Klugheit, ohne daß sie das theologische Problem selbst klären wollte. Immer- 
hin geht aus ihr eindeutig hervor, daß • wenn schon von einem Priestertum Mariens 
gesprochen wird, wie es seit dem 17. Jahrhundert oft genug geschehen ist, dieses 
Priestertum eindeutig von dem sakramentalen Weihepriestertum abzugrenzen ist. 
Unter diesem Vorbehalt (der im übrigen auch früher immer von den Theologen 
gemacht worden ist) haben denn auch manche jener Theologen, die sich um den 
Nachweis einer unmittelbaren Mitwirkung Mariens am objektiven Erlösungswerk 
Christi bemühen, weiterhin an der These vom •irgendwie" priesterlichen Charakter 
der Maria eigentümlichen Gnade festgehalten. So etwa der spanische Dominikaner 
E. Sauras4. Diejenigen Theologen, die wie H. Lennerz (Rom) eine direkte und 
unmittelbare Mitwirkung Mariens im Heilswerk ablehnen, lehnen naturgemäß nicht 
nur die Idee eines wie auch immer gedachten formellen Priestertums Mariens ab, 
sondern sehen geradezu in der lehramtlichen Beanstandung des Titels Virgo-Sacer- 
dos eine zusätzliche Bestätigung ihrer eigenen These. 

Doch ist damit die ganze Problematik nicht erschöpft. Denn wenn es auch fest- 
stehen mag, daß von der Idee des personal-individuellen Priestertums her der 
Gedanke einer priesterlichen Stellung oder Funktion Mariens nicht durchzudenken 
ist, bleibt immer noch zu fragen, ob sich nicht vom allgemeinen Priestertum der 

2 AAS 8 (1916) 146. 
8 19313, S. 648ff. 
4 Fue sacerdotal la gracia de Maria, in: Estudios Marian. 7 (1948) 387/424. 



Maria und das Priestertum 105 

Kirche her ein gangbarer Weg zeigt. Dieser Gedanke wird tatsächlich von manchen 
neueren Theologen entwickelt. So rechtfertigt de la Taille an der früher genannten 
Stelle den Titel Virgo-Sacerdos damit, daß Maria •vor allen anderen Christen das 
königliche Priestertum innehatte, das der ganzen Kirche gemeinsam ist". Das Pri- 
märe ist hier also das Priestertum der Kirche als solcher, die der gottmenschliche 
Hohepriester an seinem Opfer teilnehmen läßt und die er so gewissermaßen zur Mit- 
erlöserin macht. Diese Miterlöserschaft bezieht sich aber nicht auf den aktiven Voll- 
zug des eigentlichen Erlösungsopferaktes, sondern auf die Entgegennahme des im 
Erlösungswerk erworbenen Heiles. Wenn Maria aber diese Kirche urbildlich dar- 
stellt, dann kann von hierher auch von einer •priesterlichen Funktion Mariens" 
gesprochen werden5. Man sieht aber auch sofort, daß damit eine ganz neue Sicht der 
Dinge bezogen ist. Denn das allgemeine Priestertum ist ja gerade nicht das Priester- 
tum des Weihepriesters, sondern dasjenige der Getauften. In dieser Betrach- 
tungsweise wird Maria unmittelbar zum Vorbild der Gläubigen, die die heilige 
Messe mitfeiern, nicht der Priester, die in Christi Namen und Kraft das eucharisti- 
sche Opfer darbringen. Wenn man freilich dieses allgemeine Priestertum, wie es 
Hugon (a. a. 0.) tut, als bloß metaphorisches Priestertum faßt, käme man zum 
Schluß doch wieder zu der Auffassung, daß eigentlich, formell gesprochen, alles 
Reden von einem Priestertum Mariens nur ein frommes Bild ist, eine mehr oder 
minder poetische Metapher. Es ist dabei zuzugeben, daß die Tradition in der theo- 
logischen Einschätzung des allgemeinen Priestertums reichlich schwankend ist6. 
Gleichwohl wird man Laurentin7 zustimmen müssen, der auf den analogischen 
Charakter des katholischen Priestertums hinweist. Das Wesen des Priesterlichen ist 
zunächst und vor allem verwirklicht in Christus und in dem ihn als den Bräutigam 
der Kirche repräsentierenden Weihepriestertum, sodann aber • in Hinordnung auf 
dieses ursprüngliche Priestertum • in der Kirche als Braut Christi; diese aber ist in 
Maria urbildlich dargestellt. 

In diesem, zwar formellen, aber analogen Sinn kann also • nach Laurentin • 
doch von einem Priestertum Mariens die Rede sein. Es ist aber nochmals zu betonen, 
daß Maria unmittelbar nicht zur Weihehierarchie, sondern zum •königlichen Prie- 
stertum" der Gläubigen in Beziehung gesetzt wird. Da nun aber bislang alles Reden 
vom •Priestertum" bei denen, die um diese Probleme nicht Bescheid wissen, sofort 
den Gedanken an das Weihepriestertum weckt, hat das kirchliche Lehramt gut 
daran getan, durch das Verbot der Andacht zur Virgo-Sacerdos zur Vorsicht und 
Zurückhaltung zu mahnen. Es ist zunächst Sache der innertheologischen Diskussion, 
die heute drängenden Fragen um Wesen und Sinn des allgemeinen Priestertums der 
Gläubigen zu klären. Erst dann wird man auch die Frage nach dem Priestertum 
Mariens wieder mit Frucht stellen können. 

War dann aber all das, was geistliche Schriftsteller und Theologen seit dem 17. 
Jahrhundert zu diesem Thema geschrieben haben, nur müßige Spekulation, die man 
tunlichst aus dem Gedächtnis verliert? Keineswegs! Denn es hat uns erneut erkennen 
lassen, daß man sich nicht in das Geheimnis Mariens versenken kann, ohne neues 

5 0. Semmelroth, Urbild der Kirdie S. 86. 
6 Vgl. P. D a b i n , Le Sacerdoce Royal des Fideles dans la tradition ancienne et moderne 

(1950) 40ff. 
' A.a.O. I 666. 



106 Heinrich Bacht 

Verständnis der Kirche zu finden, und daß man sich nicht um ein wachsendes Ver- 
ständnis der Kirche bemühen kann, ohne auch immer neue Herrlichkeiten Mariens 
zu entdecken. Daß die Diskussion vorläufig noch in einem Stadium steht, wo nur die 
Theologen sich einigermaßen zurechtfinden, mag eine Warnung sein, die Dinge 
nicht verfrüht in die seelsorgliche Verkündigung zu tragen8, entbindet den Priester 
aber nicht, sich über den Stand der Dinge zu orientieren. 

2. Wie immer man nun aber auch über die in dieser ersten Überlegung entwickel- 
ten Probleme urteilen mag, die Tatsache, daß zwischen Maria und dem Priestertum 
derer, die kraft des Weihesakramentes zur besonderen und einzigartigen Teilnahme 
am aktiven Opferpriestertum Christi berufen sind, besondere Verbindungen 
bestehen, wird davon nicht betroffen. Diese Beziehungen gründen zunächst in der 
einzigartigen Nähe, die Maria zu Christus hat. Wer sie guten Herzens, ohne sich 
von dem Boden der theologischen Gegebenheiten wegdrängen zu lassen, über- 
denkt, wird darin die Rechtfertigung der Stellung Mariens als Vorbild und Mutter 
des Priesters finden. An den Anfang sei aber die klare Feststellung gesetzt: Das 
wesentliche und unabdingbare Vorbild des Priesters ist Jesus Christus selbst, der als 
der gottmenschliche Hohepriester nicht nur dasWeihepriestertum gewollt und einge- 
setzt hat, sondern in geheimnisvoller Weise den Priester mit sich identifiziert. Kraft 
des Weihecharakters wird der Priester dem Priestertum Christi eingefügt, wird er 
• dem gnadenhaften Sein nach • in einen •alter Christus" umgewandelt. An diese 
verwandelnde Kraft des Weihesakramentes hat Papst Pius XII. in seinem Mahn- 
wort •Menü nostrae" vom 23. Sept. 1950 erinnert, wenn er schrieb: •Der Priester ist 
gewissermaßen ein anderer Christus, denn er ist mit dem unauslöschlichen Merkmal 
gezeichnet, das ihn gleichsam zu einem lebendigen Abbild unseres Erlösers macht". 
Was die Gnade seinshaft wirkt, ist aber zugleich sittliche Aufgabe zur subjektiven 
Aneignung. Wenn es nach dem heiligen Paulus Bestimmung aller Christen ist, daß 
sie dem Bilde des Gottessohnes gleichförmig werden, dann gilt diese Forderung mit 
besonderer Dringlichkeit für den Priester. Es kann sich daher bei der Frage nach 
einer marianischen Ausrichtung der dem Priester eigentümlichen Frömmigkeit nie 
darum handeln, dieses Grundgesetz christlicher und priesterlicher Spiritualität 
abzuschwächen oder zu verdunkeln. Das ist eine Selbstverständlichkeit • wiewohl 
wir unseren getrennten Brüdern gegenüber ehrlich genug sein sollten, zuzugeben, 
daß die Sprechweise unserer geistlichen Schriftsteller und unserer Prediger ihm nicht 
zu allen Zeiten voll entsprochen haben. Es handelt sich hier um Akzente und Nuan- 
cen, die aber wahrhaftig nicht leicht genommen werden dürfen. 

Sobald aber dieses Grundgesetz ernstlich gewahrt wird, kann es nicht ausbleiben, 
daß der Priester auf seinem Weg zur Christusverähnlichung immer wieder Maria 
findet. Sie ist nun einmal Christi gnadenreiche Mutter, aus deren gesegnetem Schoß 
er uns geschenkt wurde. Sie ist nun einmal die nach dem Willen des Vaters ihm im 
Erlösungswerk zugesellte neue Eva • wie immer man dieWeise ihrer Mitwirkung 
an der Erlösungstat und ihre Teilnahme am Erlösungsopfer theologisch zu verstehen 
hat. Und sie ist es nun einmal, in deren mütterliche Hut der sterbende Herr in der 
Person des Jüngers, den er liebte, alle Gläubigen und die Priester zumal übergab. 
Es ist ja nicht so, als ob Maria all das nur physisch gewesen wäre. So wie nach dem 

8 Vgl. das, was im II. Teil über die Diskretion als Grundforderung priesterlicher Ma- 
rienverehrung zu sagen sein wird! 



Maria und das Priestertum 107 

Wort der Kirchenväter ihre Gottesmutterschaft eher und mehr •im Geiste" (mente) 
als •im Leibe" (ventre) war, so ist sie auch alles andere, was sie dem Herrn in seinem 
erlösenden Wirken und Leiden war, vor allem dem Herzen nach gewesen. Sie hat 
die Worte, die sie aus dem Munde ihres göttlichen Sohnes vernahm, und die Taten, 
die sie in den langen Jahren innigster Gemeinschaft miterlebte, im Herzen bewahrt 
und als treue Zeugin der jungen Kirche Übermacht. Sie hat willigen Herzens, in 
ungebrochener Treue zu dem Fiat ihrer großen Stunde, zu ihrem Sohn und Herrn 
gestanden, auch dann noch, als sie auf Kaivaria die niederdrückende Schwere der 
Dunkelheit des Glaubens erfahren mußte. Nie hat ein Mensch so völlig und unbe- 
dingt von Christus her und, im Überstieg über sich selbst, auf Christus hin gelebt, 
wie Maria. Nie ist ein Mensch so sehr zum makellosen und vollkommenen Abbild 
des Herrn geworden wie sie. Wie dürfte da ein Mensch und der Priester vor allem, 
der um die Christusförmigkeit ringt, an ihr vorübergehen? 

Vorbild des Priesters will Maria besonders in jenen drei Grundtugenden sein, die 
allein dem Priestertum Sinn und Bestand verleihen, im Glauben, in der Liebe und 
in der Treue. • Wir haben uns • so will es manchmal scheinen • durch die 
Dithyramben frommer Kunst und Poesie dazu verführen lassen, zu vergessen, daß 
Mariens Christusnähe ganz unter dem Geheimnis des Glaubens stand. Wenn ein 
Mensch, dann hat sie die Bitterkeit des •bloßen" Glaubens zu verkosten gehabt. Es 
wäre bisweilen sehr heilsam, den erschreckenden Realismus dieses ihres Ausgesetzt- 
seins in die schmerzliche Einsamkeit des Glaubens zu überdenken • und auch dem 
Volk zu predigen. Wir würden dann inne werden, wie sehr der Herr selbst seine 
heiligste Mutter auf diesen steilen Weg des heroischen Glaubens geführt hat. Und 
gerade so würden wir Maria als Vorbild des Priesters erkennen. Denn vor allem 
der Priester, der zum täglichen Umgang mit den überirdischen Dingen berufen ist, 
muß die Last dessen, daß er nicht im Schauen, sondern nur im Glauben wandelt, mit 
besonderer Eindringlichkeit erfahren. Er spürt die ungeheuerliche Diskrepanz zwi- 
schen dem, was seine Sinne anrühren, und dem, was der Glaube verkündet und 
verheißt, aus nächster Nähe. Er hat darum vor allem not, daß sein Glaube immer 
wieder aufgerichtet und getröstet werde • um so mehr, als an seiner Glaubenskraft 
sich auch die vielen aufrichten wollen, die seiner Sorge anvertraut sind. Für diesen 
Glauben ist aber Maria das vollkommene Vorbild. Denn Christus ist zwar •Urheber 
und Vollender des Glaubens" (Hbr 12, 2), aber er selbst stand vom Anfang seines 
Daseins an im Glorienlicht der Gottesschau. Wer also den Glauben und den Glau- 
bensheroismus an einem lebendigen Vorbild ablesen will, muß zu Maria gehen. Hat 
sie doch der Heilige Geist durch den Mund Elisabeths nicht umsonst um ihres Glau- 
bens willen selig gepriesen! 

Und ebenso ist Maria Vorbild der Liebe, in der sich der Priester Christus ver- 
bindet. Glaube, der nicht zur Liebe reift, ist auf die Dauer nicht stark genug, die 
Härte eines Priesterlebens zu bestehen. Dafür ist der katholische Priester zu sehr in 
die Einsamkeit gestellt. Wir sollten unsere Augen nicht vor der Tatsache verschlie- 
ßen, daß der Zölibat • wenn er aus bloß natürlichen Kräften oder Zielen gelebt 
wird • fragwürdig ist. Es liegt in den bitteren Angriffen der Nichtchristen auf die 
Ehelosigkeit des Priesters nicht immer nur Bosheit, sondern auch eine echte Unfähig- 
keit des natürlichen Menschen, einzusehen, daß eine solche Halbierung der mensch- 
lichen Existenz durchzutragen ist. Nach Ausweis der Geschichte ist auch der Zölibat 



108 Heinrich Backt 

nicht tragbar, wenn er nicht seine Ergänzung hat in einer • mir fällt kein besseres 
Wort ein • existentiellen Christusliebe. Auf die Dauer hält kein Mensch die Her- 
zensleere aus. Das •amare et amari" ist nun einmal ein vitales Gesetz, dem 
kein gerade gewachsener Mensch sich entziehen kann. Der Verfasser der •Nachfolge 
Christi" hat wahrhaftig recht, wenn er schreibt: •Ohne Freund kann dir nicht wohl 
sein" • das gilt von jedem Menschen. Und vom Priester vor allem gilt der Nach- 
satz: •Und wenn Jesus nicht vor allen anderen dein Freund ist, so wirst du nur zu 
traurig und verlassen sein"9. Gewiß ist nun aber Maria nicht der einzige Weg zu 
solch inniger und persönlicher Christusliebe • wenigstens was die psychologische 
Erfahrung, nicht was die objektive Gesetzlichkeit der Gnadenausteilung angeht. 
Aber es gibt keinen leichteren und sichereren Weg. Denn was immer an Tugend und 
Vollkommenheit in ihr sich findet, ist Widerschein und Abglanz des göttlichen Lich- 
tes, das sie vor aller Kreatur zuerst und am meisten erfüllte. Es kann bisweilen den 
Anschein haben, als ließe sich der eine oder andere Priester durch die heute wieder 
so oft gehörten protestantischen Worte, daß die •evangelische" Frömmigkeit nur 
•einen" Mittler kenne, in seiner Marienliebe unsicher machen. Demgegenüber wird 
man wohl sagen dürfen, daß die Heiligen der Kirche, die bei all ihrer Marienliebe 
wahrhaftig ihre lautere und ungebrochene Christusliebe nicht erst unter Beweis zu 
stellen brauchen, bessere Zeugen sind dessen, was christlich und •evangelisch" ist, 
als jene, die aus durchschaubaren geschichtlichen Verhaftungen heraus nur zu •pro- 
testieren" wissen. 

Maria ist endlich für den Priester Vorbild der Treue. Wir dienen einem Hohen- 
priester, der Priester und Opfer ineins ist. Priester sein bedeutet nicht nur, am 
Opfervollzug werkzeuglich-dienenden Anteil haben, sondern auch in die passive 
Opfergemeinschaft hineingenommen sein. Ich kenne kein Wort, das das Grund- 
gesetz des katholischen Priestertums prägnanter und umfassender ausdrückte, als 
jene bekannte Inschrift, die eine dankbare Gemeinde ihrem Seelsorger auf den 
Grabstein setzte: •Er lebte als Priester seines Opfers und starb als Opfer seines Prie- 
stertums". Sicherlich gilt auch hier wieder, daß für diese opfer- und todbereite Treue 
zunächst und vor allem Christus selbst das verpflichtende Vorbild ist. Aber da Maria 
nun einmal in solch unwiederholbarer Einmaligkeit ihrem Sohn auf diesem Weg 
gefolgt ist, darf sie dem Priester Mittlerin und Führerin zur treuen Erfüllung seines 
Berufes sein. 

3. In einem neueren Artikel10 wird zu dieser ersten Begründung priesterlicher Ma- 
rienfrömmigkeit, die sich aus der Beziehung zwischen Priester und Christus einer- 
seits und Maria und Christus anderseits ergibt, noch eine Motivreihe geltend 
gemacht: Maria ist die liebende Mutter der Priester, weil sie die Mutter der Kirche 
ist. So berechtigt diese Begründung ist, so hat man doch gut darauf zu achten, in 
welchem Sinne man dabei •Kirche" versteht. Denn wir sahen oben bereits, daß es 
eine Sicht der Kirche gibt, in der Maria Urbild und Inbegriff, kaum aber Mutter der 
Kirche genannt werden kann. Aber es gibt auch eine andere Sicht, in der die Kirche 
•als eine übernatürliche Persönlichkeit" gesehen wird, deren Haupt Christus ist, und 
deren •Organismus die übernatürliche soziale Gemeinschaft ist, die Christus hier auf 

• Nachfolge Christi II 8. 
10 TheolPraktQuartSchr 102 (1954) 188/203. 



Maria und das Priestertum 109 

Erden mit ihren lehramtlichen, juridischen, sakramentalen und charismatischen 
Gliederungen stiftete", deren Ziel es ist, das •Heilswerk Jesu Christi fortzusetzen, 
bis daß einmal am Ende der Zeiten im Reiche der Herrlichkeit das volle Wachstum 
erreicht wird"11. An dieser Kirche erfüllt Maria den Dienst wahrer Mutterschaft. 
Ist Maria in der ersten Sicht der Kirche Urbild der Mutter-Kirche (Mater-Ecclesia), 
dann ist sie in dieser anderen Sicht wirklich Mutter der Kirche (Mater Ecclesiae). 
Denn sie hat beim Werden dieses geheimnisvollen Herrenleibes in allen entschei- 
denden Phasen ihren gottgeschenkten Anteil gehabt, von der Menschwerdung Chri- 
sti, des Hauptes der Kirche, bis zur Herabkunft des Heiligen Geistes, der der Kirche 
als Seele gegeben ist. Die Enzyklika •Mystici Corporis" hat in ihrem mariologischen 
Schlußteil dies zumal für Mariens Teilnahme an Christi Erlösungstat hervorgeho- 
ben, aus der ja die Kirche hervorgegangen ist, wenn sie sagt: •Maria hat, frei von 
jeder persönlichen oder erblichen Verschuldung und immer mit ihrem Sohne aufs 
innigste verbunden, ihn auf Golgotha zusammen mit dem gänzlichen Opfer ihrer 
Mutterrechte und ihrer Mutterliebe dem Ewigen Vater dargebracht als neue Eva für 
alle Kinder Adams, die von dessen traurigem Fall entstellt waren. So ward sie, 
schon zuvor Mutter unseres Hauptes dem Leibe nach, nun auch auf Grund eines 
neuen Titels des Leidens und der Ehre im Geiste Mutter aller seiner Glieder." 
•Was hindert uns (also), sie, die Mutter Jesu und unsere Mutter ist, auch Mutter 
der heiligen Kirche zu nennen?"12 Wenn dies aber die Stellung Mariens ist, dann 
knüpfen sich von dorther neue Bande inniger Zusammengehörigkeit zwischen ihr 
und den Priestern, die nun einmal nach Jesu Willen zum Dienst an dieser Kirche 
bestellt sind. Es kann niemand Priester sein, der nicht von Liebe und Sorge zur 
Kirche brennt. Wie sollte er da nicht immerfort zu Maria sich wenden, um von ihrer 
Mutterliebe und Muttersorge für die Kirche zu lernen? Weiß er doch, daß Maria 
auch vom Himmel her ihre Sendung für die Kirche mütterlich wahrnimmt. Die 
Kirche lebt von dem Gnadenstrom, der von Christus ihrem Haupte immerfort in sie 
einströmt. Wenn aber Maria in Wahrheit Mittlerin aller Gnaden ist • wie immer 
die Kirche diese Lehre eines Tages näher festlegen mag •, dann können wir nicht 
daran zweifeln, •daß der Heiland, wenn er das Maß der Gnaden bestimmt • sie 
werden gegeben ad mensuram donationis Christi! • in besonderer Weise die Kin- 
der Mariens, die ihr geweiht sind, bevorzugt"13. Und gibt nicht die Geschichte der 
Heiligen uns eine eindringliche Bestätigung dafür? Gehört es doch zu den großen 
Erfahrungen der Kirche, daß gerade jene Priester ihren apostolischen Dienst an der 
Kirche am segensreichsten erfüllen, die alle ihre Mühen unter Mariens Schutz gestellt 
haben. 

II. 

Grundforderungen priesterlidier Marienfrömmigkeit 

Es ist ein leider nur zu berechtigter Vorwurf gegen unsere deutsche Mentalität, 
daß bei uns der Weg von der geistigen Erfassung eines Problems zu seiner prak- 

11 S. T r o m p ,  Die Sendung Mariens und das Geheimnis der Kirche, in:  ThGl 43 
(1953) 402. 

12 Tromp a.a.O. 407. 
13 Tromp a.a.O. 409. 



110 Heinrich Bacht 

tischen Realisierung so lang sei, daß wir auf letztere meistens verzichteten. Ver- 
suchen wir durch einige Hinweise • die Verwirklichung ist ja nicht mehr lehrbar • 
diesem Vorwurf zu entgehen. 

1. Diskretion 

Laurentin hebt in seinem oben genannten Werk14 die vier Grenzpunkte hervor, 
innerhalb derer sich alle theologische Spekulation und priesterliche Verkündigung 
von Maria zu halten hat. So sehr Maria auch durch ihre einzigartige Würde über 
alle Kreatur erhoben ist, so bleibt sie doch Geschöpf; und so sehr sie ihrem gött- 
lichen Sohne angenähert ist, so ist sie doch erlöstes Geschöpf, wenn auch die Weise 
ihrer Erlösung herrlicher ist als die unsere. Und mag sie auch von Ewigkeit her im 
Heilsplan Gottes gestanden sein, ihrer Wirklichkeit nach hat sie zeitlichen Anfang 
gehabt. Und • letztlich • mag sie auch die Fülle der Gnaden gehabt haben, so bleibt 
doch bestehen, daß sie auf Erden im Glauben, und nicht im Schauen gewandelt ist. 
Wo immer eine von diesen Grundwahrheiten angetastet wird, da verliert die 
Marienverehrung ihren festen Grund und artet in Schwärmerei aus. Das oft gehörte 
Axiom •De Maria nunquam satis" ist kein Freibrief für alle möglichen mariologi- 
schen Gnostizismen. Es liegt dem Priester ob, dafür zu sorgen, daß die Gläubigen 
vor solcher Schwarmgeisterei bewahrt bleiben. Wie soll er diese Pflicht erfüllen, 
wenn er nicht selbst auf dem Boden gesunder kirchlicher Lehre steht? 

Forderung theologischer Diskretion ist es sodann, daß der Priester wohl zu schei- 
den weiß zwischen poetischem Bild und theologischem Begriff, damit er nicht 
unbesehen das, was man dem Dichter billig nachsieht, nun auch zum Gegenstand 
lehrhafter Unterweisung macht. Die Geschichte des Terminus Virgo-Sacerdos bietet 
hier ein eindrucksvolles Exempel. 

Forderung dieser Diskretion ist weiter, daß der Priester zu unterscheiden weiß 
zwischen dem, was wohlbegründete und vom Lehramt gedeckte theologische Lehre 
ist, und dem, was neuer Ansatz und spekulativer Versuch einzelner Theologen ist. 
Die Kanzel und das Kirchenblatt sind nicht der Ort, um theologische Erfindungen zu 
präsentieren! 

Forderung priesterlicher Diskretion ist schließlich auch dies, daß man im Geist 
des Pauluswortes (1 Kor 8, 11•13) Rücksicht nimmt auf die •Schwachen". Ohne 
Zweifel haben wir Recht und Pflicht zur Verkündigung der vollen Wahrheit. Denn 
nur der Wahrheit ist die Verheißung gegeben, daß sie den Menschen frei mache. 
Und gewiß gibt es ein Ärgernis, das zum Heile dient. Wo Rücksichtnahme Schwäche 
oder Leisetreterei würde, hat sie keine Empfehlung zu erwarten. Aber man darf sich 
doch die Frage vorlegen, ob es nicht Situationen gibt, wo man, um des Friedens 
willen oder um den anderen nicht zu stoßen, in der Wahl der marianischen Themen 
und in der Akzentuierung der Gesichtspunkte auf die Außenstehenden Rücksicht 
zu nehmen hat. In einer Gegend, in der Katholiken mit Andersgläubigen zusammen- 
wohnen, wird man anders sprechen müssen, als in Gegenden mit einer ungebro- 
chenen katholischen Atmosphäre. Der katholische Zuhörer hat von Kindheit her 
gelernt, überall dort, wo z. B. von der Heilsvermittlung durch Maria die Rede ist, 

14 I 642f. 



Maria und das Priestertum 111 

im Geiste die theologisch geforderten Korrektiva beizufügen. Dem Nichtkatholiken 
gelingt das nicht so leicht. Ebenso weiß der katholische Zuhörer hyperbolische Aus- 
drücke eines allzu begeisterten Marienpredigers auf das rechte Maß zurückzuschrau- 
ben; nicht einmal die Bezeichnung Mariens als •Göttin" (im Sinne von Ps 81, 6), wie 
sie sich bei gewissen Barockpredigern findet, macht ihm Schwierigkeiten. Für die 
Ohren der Nichtkatholiken wirken solche Verstiegenheiten unerträglich. Ist es da 
nicht Sache priesterlicher Diskretion, auf •die anderen" Rücksicht zu nehmen? 
Jedenfalls werden wir uns nichts vergeben, wenn wir die eindringlichen Bitten, 
welche Asmussen in seinem bekannten Marienbüchlein in dieser Hinsicht an uns 
richtet, wirklich ernstlich überdenken. 

2. Schlichtheit der Marienfrömmigkeit 

War in dem eben Gesagten der priesterlichen Marienfrömmigkeit gewissermaßen 
eine Grenze gewiesen, so gilt doch anderseits: Die Marienverehrung des Priesters 
kann nicht persönlich, herzlich, vertrauend, tätig genug sein. Das muß heute eigens 
betont werden. Denn, soweit man sieht, unterliegt die marianische Frömmigkeit der 
heutigen Generation bei Priestern und Laien der Gefahr eines gewissen religiösen 
Purismus oder übertriebenen •Essentialismus" (wenn man so sagen darf). Man hat 
in berechtigter Abwehr von Übertreibungen und Auswüchsen so einseitig das •We- 
senhafte" am Christentum betont, daß manche Themen und Realitäten katholischer 
Frömmigkeit zu kurz zu kommen drohen. Dazu gehört sicherlich die ganze Heiligen- 
verehrung51.: Und gerade die Marienverehrung dürfte davon betroffen sein. Es handelt 
sich dabei mehr um eine Atmosphäre als um ausdrückliche Thesen. Aber eben diese 
Atmosphäre kommt in mancherlei Weisen zum Ausdruck. Ist es nicht so, daß unsere 
heutige Kirchenbaukunst mit ihren erschreckend leeren Räumen häufig zu vergessen 
scheint, daß ein Marienbild oder Marienaltar auch zu einer katholischen Kirche 
gehört? Gibt es nicht einen liturgischen Archaismus, der deshalb, weil in der Kirche 
vor 431 die liturgische Marienverehrung noch wenig entwickelt war, auch heute wie- 
der das Kalendarium von der vorgeblichen Überzahl von Marienfesten purgieren 
möchte? Es gibt auch sonst noch Indizien dieses •Purismus", denen man nachgehen 
könnte. 

Positiv wäre zu sagen, daß es im Sinne der hier gemeinten Schlichheit priester- 
licher Marienverehrung liegt, wenn der Priester für sich und für seine Gläubigen 
wieder ein echt katholisches Verhältnis zu jener Weise geübter Marienfrömmigkeit 
findet, von der frühere Generationen gelebt haben, nämlich zum Rosenkranz. Die 
Tatsache, daß in den letzten 30 Jahren so vieles zur Apologie des Rosenkranzgebetes 
geschrieben worden ist, beweist, daß hier eine Krise besteht. Es wird Zeit, daß wir 
alle wieder • falls es nötig sein sollte • zu dieser Übung der Marienverehrung 
zurückfinden. Nicht umsonst haben die Päpste seit langem so eindringlich dazu 
ermahnt, zuletzt noch Papst Pius XII. in seinem Mahnwort •Menti nostrae" vom 
23. Sept. 1950. In Zeiten einer • scheinbar • unangefochtenen Christlichkeit mag 
man sich den Luxus erlauben können, über die Brauchbarkeit dieser Gebetsart zu 

15 Vgl. die betr. Ergebnisse in der Befragung junger Menschen durch das Bielefelder Em- 
nid-Institut vor einigen Jahren. 



112 Friedrich Wulf 

diskutieren. Aber wenn die Zeichen auf Sturm stehen, dann ist für solche Diskus- 
sionen kein Raum mehr. Unsere chinesischen Brüder und Schwestern haben jeden- 
falls tausendfach erfahren, welche Segenskraft in diesem schlichten Gebet liegt. Die 
Berichte der heimgekehrten Missionare sind davon angefüllt. Wir könnten vieles 
von unseren chinesischen Brüdern lernen, oder auch von den amerikanischen Katho- 
liken, die sich nicht scheuen, selbst im Rundfunk den Rosenkranz zu beten. 

Ein ähnliches Wort wäre über die Marienweihe zu sagen oder über das aus der 
Marienverehrung gespeiste Apostolat, etwa der Marianischen Kongregation, der 
Legio Mariae oder Schönstatts. Man kann nur jedem raten, einmal das betr. Kapitel 
in G. Palmer, •Chinas große Prüfung" zu lesen. Vielleicht würden da manchem 
Zweifler die Augen aufgehen. 

Als Pius XII. vor einigen Jahren die ganze Kirche zur Feier des Marianischen 
Jahres aufrief, hat er von den Früchten gesprochen, die er sich von dieser Feier 
erhoffe: Vertiefung des Glaubens, Erneuerung der Sitten, Wiedervereinigung der 
Getrennten, Frieden der Völker und Hilfe in jeglicher Not. Diese Früchte werden sich 
nicht einstellen, wenn nicht vor allem der Priester sein Verhältnis zu Maria ver- 
lebendigt und vertieft, die der Papst die •catholici cleri Mater amantissima" nennt. 

Der menschliche und geistliche Sinn der Arbeit 

Von Friedrich Wulf SJ, München 

Wenn Karl Marx den Menschen als •animal laborans" definiert, als ein Wesen 
also, das durch Arbeit gekennzeichnet ist, so hätte er sich dafür in gewissem Sinn auf 
den biblischen Schöpfungsbericht berufen können. Denn dort liest man, daß Gott 
den Menschen nach seiner Erschaffung vor die übrigen Lebewesen führte und ihm 
den Auftrag gab, sich die Erde Untertan zu machen (Gen 1, 28). Und auch der 
sogenannte zweite Schöpfungsbericht (Gen 2) sieht die erste Aufgabe des Menschen 
darin, die Erde zu bebauen (Gen 2, 5. 15). Dementsprechend soll das Weib dem 
Mann eine •Gehilfin" (Gen 2, 18. 20) bei der Arbeit sein. Würde man sich auf diese 
Aussagen beschränken, dann könnte man in einem etwas überspitzten Sinn sagen, 
der Mensch sei für die Arbeit erschaffen worden. Auf jeden Fall gehört die Arbeit 
zu seiner ursprünglichen Bestimmung. Sie ist nicht erst die Folge des Sündenfalles; 
von daher rührt nur ihre Mühe und die Fragwürdigkeit ihres Erfolges. 

Marx aber meinte mit seiner Begriffsbestimmung noch mehr. Der Mensch muß 
nach ihm nicht nur arbeiten, um Güter zu produzieren, sein Brot zu verdienen, die 
Welt zu verwandeln und die klassenlose Gesellschaft herbeizuführen. Die Arbeit 
ist für ihn vielmehr noch wesentlich tiefer in der Natur des Menschen verwurzelt. Sie 
begründet sein eigentliches Menschsein. Nicht Gott, sagt er, sondern die Arbeit 
habe den Menschen erschaffen, habe ihn hervorgebracht und zu dem gemacht, was er 
sei und wodurch er sich vom Tier unterscheide. Auch hier ist zweifelsohne etwas 




