112 Friedrich Wulf

diskutieren. Aber wenn die Zeichen auf Sturm stehen, dann ist fiir solche Diskus-
sionen kein Raum mehr. Unsere chinesischen Briider und Schwestern haben jeden-
falls tausendfach erfahren, welche Segenskraft in diesem schlichten Gebet liegt. Die
Berichte der heimgekehrten Missionare sind davon angefiillt. Wir konnten vieles
von unseren chinesischen Bridern lernen, oder auch von den amerikanischen Katho-
liken, die sich nicht scheuen, selbst im Rundfunk den Rosenkranz zu beten.

Ein dhnliches Wort wire iiber die Marienweihe zu sagen oder iiber das aus der
Marienverchrung gespeiste Apostolat, etwa der Marianischen Kongregation, der
Legio Mariae oder Schonstatts. Man kann nur jedem raten, einmal das betr. Kapitel
in G. Palmer, ,Chinas grofie Priifung” zu lesen. Vielleicht wiirden da manchem
Zweifler die Augen aufgehen.

Als Pius XII. vor einigen Jahren die ganze Kirche zur Feier des Marianischen
Jahres aufrief, hat er von den Friichten gesprochen, die er sich von dieser Feier
erhoffe: Vertiefung des Glaubens, Erneuerung der Sitten, Wiedervereinigung der
Getrennten, Frieden der Vdlker und Hilfe in jeglicher Not. Diese Friichte werden sich
nicht einstellen, wenn nicht vor allem der Priester sein Verhiltnis zu Maria ver-
lebendigt und vertieft, die der Papst die ,catholici cleri Mater amantissima“ nennt.

Der menschliche und geistliche Sinn der Arbeit

Von Friedrich Wulf S]J, Minchen

Wenn Karl Marx den Menschen als ,animal laborans® definiert, als ein Wesen
also, das durch Arbeit gekennzeichnet ist, so hitte er sich dafir in gewissem Sinn auf
den biblischen Schopfungsbericht berufen kénnen. Denn dort liest man, dafl Gott
den Menschen nach seiner Erschaffung vor die iibrigen Lebewesen fithrte und ihm
den Auftrag gab, sich die Erde untertan zu machen (Gen 1,28). Und auch der
sogenannte zweite Schopfungsbericht (Gen 2) sieht die erste Aufgabe des Menschen
darin, die Erde zu bebanen (Gen 2, 5. 15). Dementsprechend soll das Weib dem
Mann eine ,Gehilfin® (Gen 2, 18. 20) bei der Arbeit sein. Wiirde man sich auf diese
Aussagen beschrianken, dann konnte man in einem etwas iiberspitzten Sinn sagen,
der Mensch sei fiir die Arbeit erschaffen worden. Auf jeden Fall gehort die Arbeit
zu seiner urspriinglichen Bestimmung. Sie ist nicht erst die Folge des Siindenfalles;
von daher rithrt nur ibre Mithe und die Fragwiirdigkeit ihres Erfolges.

Marx aber meinte mit seiner Begriffsbestimmung noch mehr. Der Mensch muf}
nach ihm nicht nur arbeiten, um Giiter zu produzieren, sein Brot zu verdienen, die
Welt zu verwandeln und die klassenlose Gesellschaft herbeizufithren. Die Arbeit
ist fir ihn vielmehr noch wesentlich tiefer in der Natur des Menschen verwurzelt. Sie
begriindet sein eigentliches Menschsein. Nicht Gott, sagt er, sondern die Arbeit
habe den Menschen erschaffen, habe ihn hervorgebracht und zu dem gemacht, was er
sei und wodurch er sich vom Tier unterscheide. Auch hier ist zweifelsohne etwas



Der menschliche und geistliche Sinn der Arbeit 113

Richtiges und sogar sehr Entscheidendes gesehen, wenn auch verabsolutiert. Tatsich-
lich kommt der Mensch in der Arbeit (wenn auch nicht nur in ihr) zu sich selbst,
erkennt er sich und seine Moglichkeiten, aktualisiert er seine Existenz, verwirklicht
er sein Wesen, erfzhrt er sich als daseiend und soseiend, in seiner Machtigkeit und
auch in seiner Ohnmacht. Ohne Arbeit wiirde er kaum zu einer rechten Selbstentfal-
tung kommen, bliebe er ein unbeschriebenes Blatt, nichtssagend, unprofiliert, unter-
entwickelt in seinem Selbstgefiihl. Daher denn auch der aus der Tiefe der Secle
kommende Antrieb zur Arbeit, obwohl sie Miihe mit sich bringt und ihr Erfolg nicht
garantiert ist. Und ebenso die Freude iiber die vollbrachte und gelungene Arbeit,
die mehr ist, als das Bewufltsein, eine Miihe hinter sich gebracht zu haben und die
Frucht der Arbeit genieflen zu konnen. Dante wiederholt nur, was die groflen Theo-
logen des Hochmittelalters, vorab Thomas von Aquin, als die Weisheit abend-
lindischer Philosopbie und Humanitit verkiindet haben, wenn er sagt: ,In jedem
Tun zielt der titige (Mensch), sei es aus Naturnotwendigkeit, sei es frei gewollt, in
erster Linie darauf hin, ein Gleichbild seiner selbst darzustellen; darum freut sich
jeder Tatige, indem er titig ist, und diese Freude stellt sich notwendig ein, da alles,
was ist, nach seinem Sein verlangt und im Tun des Titigen das Sein gleichsam
erweitert wird“1.

Somit gehort die Arbeit zu den unaufgebbaren Grundvollziigen des humanen und
darum auch des christlichen Lebens. Das Ziel der zweiten industriellen Revolution,
der Automation unserer Wirtschaft, kann niemals sein, die Arbeit iberfliissig zu
machen. Das bedeutete — von allem anderen abgesehen — eine Abstumpfung des
Menschen, eine Eintrocknung seiner seelischen und schépferischen Krifte, eine t5d-
liche Gefahr fir alles, was sein personales Leben ausmacht, und das Ende jeglicher
Kultur. Denn in der Arbeit mifit der Mensch seine Kraft, gestaltet er seine Welt,
wird sichtbar, was er ist, was ihn erfiillt und was er erstrebt. In der zweckbestimm-
ten, geordneten und zusammenhingenden Arbeit, wenn immer sie nur beseelt, von
innen her geschieht, wird der Mensch das, was in ihm angelegt ist, findet er sein
Eigenes, bekommt er ein unverwechselbares Angesicht. Und in der Frucht seiner
Arbeit, in seinem Werk, vor allem in seinem Lebenswerk, begegnet er sich selbst,
wird er sich verstindlich und fafibar.

Gilt das aber nicht alles nur von jener Arbeit, deren Sinn sich dem Arbeitenden
leicht erschlieflt, bei der er etwas gestalten kann und aus der ein iiberschaubares
Werk, sein Werk hervorgeht? Von welcher Arbeit kann man das heute noch wirklich
sagen? Sind nicht die Formen schopferischer und sinnerfiillter Arbeit in einem
erschreckenden Mafl zuriickgegangen? Gerade darin liegt ja einer der Hauptgriinde
fir die Nivellierung und Vermassung der modernen Gesellschaft, fiir die Herausbil-
dung jener nichtssagenden Einheitskultur, die das Denken und die wertende Stel-
lungnahme erspart. Die Sinnentleerung der Arbeit in unserer arbeitsteiligen Gesell-
schaft erzeugt im ,Arbeiter” ein Gefiihl der Lustlosigkeit und Verlassenheit2. Statt
die Krafte des Menschen zu wecken, 1afit die Arbeit sie paradoxerweise schon erlah-
men, bevor sie begonnen ist. Man hat viel dariiber nachgedacht, wie dem beizukom-
men sei, wie man die Arbeit, die nur noch den technischen Handgriff kennt, so

1 De monarchia I, 18.
2 H. Arenth, Uite activa oder vom titigen Leben. Stuttgart 1960, 356, Anm. 45.



114 Friedrich Wulf

gestalten und organisieren konne, dafl sie den humanen Menschen nicht verkiim-
mern lasse, sondern fordere. Das Wort vom Primat des Menschen in der Wirtschaft
ist eines der Leitworte unserer Zeit, das davon Zeugnis gibt. Man hat von der Not-
wendigkeit der Verbesserung des Arbeitsklimas gesprochen und dafiir einiges getan.
Man hat das teamwork, das eine Gruppe von Menschen an das gleiche Werk bindet
und zu einer Gemeinschaft formt, empfohlen, Man fiihrt den einzelnen in den gesam-
ten Arbeitsvorgang ein und sucht ihn fiir das Ganze des ,Betriebes“ zu interessieren.
Alles das mag gut sein und ein Stiick weiterhelfen. Die Grundnot der heutigen
Arbeitswelt bleibt. Fin Teil der Stérungen des inneren Gleichgewichts, unter denen
so viele heute leiden, der seelischen Erkrankungen mannigfachster Art, geht auf
diese Not zuriick. Der Mensch der modernen Industriegesellschaft hat keinen Raum
mehr, in dem er sich auswirken und zur Darstellung bringen kann. Und umgekehrt
wird der Mensch zu den gréfiten Opfern befdhigt, wo der Sinn seiner Arbeit ihm
aufleuchtet und ihn erfiillt. Aus diesem Grund suchen viele auflerhalb ihres Berufes
noch ein Betdtigungsfeld. Sie widmen sich intensiver ihrer Familie, sie erwerben
Grund und Boden und gestalten ihr eigenes Heim (in einer Apartmentwohnung mit
Kochnische kann sich die berufstitige alleinstehende Frau allerdings nur noch sehr
beschriankt hausfraulich auswirken), sie haben ihr hobby, sie libernehmen eine politi-
sche, kulturelle, soziale oder apostolische Arbeit. Irgendwie muf§ sich der Mensch mit
seinem Gestaltungswillen engagieren. Und erst recht muf} die Frau mit ihrem Her-
zen bei der Arbeit dabei sein kénnen. Schon manches Madchen hat ihren Geldberuf
aufgegeben und ist Krankenschwester, Familienpflegerin oder Fiirsorgerin gewor-
den, weil sie die Eintonigkeit und das Mechanische, das Seelentotende ihrer Arbeit
nicht durchhielt, und nicht selten wird das Unbefriedigende der Arbeitsbedingungen
sogar zum Anlafl eines Priester- oder Ordensberufes.

Allerdings gibt es auch im Ordensleben ein menschliche Krise, die durch den Man-
gel an erfiillender Arbeit ausgelost wird. Das trifft nicht nur fiir die beschaulichen
Orden zu — schon mancher, der sich zum beschaulichen Leben berufen glaubte,
mufite schmerzlich erfahren, dafl die aktiven Krifte seiner Natur eines gréfleren
Spielraumes der Entfaltung bedurfien; er wurde krank und mufite das Kloster wie-
der verlassen —, sondern auch fir die apostolischen und aktiven Orden. Es ist fir
viele heute einfach nicht mebr méglich, bald dieses, bald jenes zu tun, ohne Zusam-
menhang und ohne gréfieres Ziel. Wenn es dennoch geschieht und dies mit dem
gelobten Gehorsam begriindet wiirde, so wire das fehl am Platz, was natiirlich
nichts gegen den ,dunklen® Gehorsam im konkreten Fall besagt. Auch der religiose
Mensch mufl von der Ernsthaftigkeit und Sinnhaftigkeit seiner Arbeit im ganzen
tiberzeugt sein. Auch er will seine Arbeit als Lebensarbeit betrachten, die seine
Kraft erfordert und lohnt. Es entspricht darum einer Notwendigkeit, die nicht auf-
zuhalten ist, wenn auch in den Orden die ,Berufsarbeit* differenzierter wird. Der
»~Aushilfspater® von ehedem ist in einer priesterlichen Genossenschaft kein anzustre-
bendes Ideal mehr., )

Ist nun einerseits die Arbeit eine unerldflliche Voraussetzung fiir die Selbstwer-
dung des Menschen und damit fiir ein gesundes Selbstbewufitsein, so ist sie ander-
seits fiir ihn auch wieder eine nicht geringe Gefahr. Denn gerade weil in ihr das
Selbst des Menschen verwirklicht und entfaltet wird, kann sie auch leicht zum Nahr-



Der menschliche und geistliche Sinn der Arbeit 115

boden des Stolzes in all seinen Abarten werden. In der Arbeit nimmt der Mensch
sein Schicksal sozusagen selbst in die Hand. Er wehrt sich gegen die Rolle des bloflen
Erleiden- und Erduldenmiissens. Er wird zum Eroberer, er schafft sich Raum, er
begrindet und befestigt seine Existenz. Und weil diese Existenz in unserer Welt
immer bedroht ist, darum ist die Arbeit fiir ihn ein Instrument der Verteidigung
seiner Freiheit und des Machtgewinnes. Wir haben uns einseitig daran gewohnt, von
der Fron der Arbeit zu sprechen. Das ist sie auch. Aber ebenso ist sie ein Akt der
Freiheit und Selbstmichtigkeit. Wie anders wire es zu erkliren, dafl der Mensch
dort, wo Gesundheit und Klima es ihm gestatten, durch die Arbeit angestachelt wird,
immer noch mehr zu tun. Wenn vom Handeln gesagt worden ist, dafl es ,von sich
aus gar nicht anders als mafllos sein“ kénne und darum ,die Hybris seit ¢h und je
die Versuchung des handelnden Menschen gewesen® seis, so gilt das heute auch von
der Arbeit. Die Vergotterung der Arbeit, die wir heute erleben, hat hier ihren Ort.
Daf} damit der Mensch zugleich zu ihrem Sklaven geworden ist, verschweigt man.

Welche Gefahr dem Menschen als Menschen und darum auch dem Christen durch
die Arbeit droht, wird sichtbar im Werk, in der Leistung, im Gewinn. Denn nur
allzu leicht identifiziert sich der Arbeitende mit seinem Werk und seiner Leistung.
Sie verkorpern ihn selbst. Darum pocht er auf sie, vor den Menschen und sogar vor
Gott. Er stellt sie vor sich hin, er spiegelt sich in ihnen. Sie sagen ihm, wer er ist: der
Grofle, der Anerkennung erheischt und Lob verdient. Vielleicht scheint es manchem
iibertrieben zu sein, zu sagen: ,Auf das stolz zu sein, was man getan hat, dazu wird
sich nur der Vulgire herablassen; und diejenigen, die sich dazu herablassen, werden
,Sklaven und Gefangene' ihrer eigenen Fihigkeiten“4. Aber wer genauer nachdenkt,
wird die Wahrheit dieses Satzes verstehen. Denn es ist ja nicht von der Freude am
Werk und iber das gelungene Werk die Rede, sondern vom Stolz auf seine Leistung.
Und es ist wahr, dafl die meisten ungehemmt ihrer Leistung verfallen und damit
ihre personale Wiirde preisgeben. Der Evangelist Johannes zahlt das Grofitun und
Prahlen mit seiner Kraft, seinem Vermdgen und seiner Leistung zu den drei Grund-
siinden des gefallenen Menschen (1 Joh 2, 16). Nur wer das Werk innerlich frei gibt,
wird die Friichte seiner Arbeit ernten. Und worin bestehen diese Friichte? Nicht in
erster Linie im Werk selbst, auch nicht im Gewinn und im Verdienst. Denn diese
bleiben dem Menschen dufierlich. Vielmehr darin, daf} der titige Mensch sich in der
Arbeit an einem Werk tiefer erkennt, inniger mit sich eins und auf diese Weise mehr
er selbst wird. Die Arbeit soll den Menschen ldutern, ihn demiitig, klar und hingabe-
fahig machen, ihn zur Selbstlosigkeit, Ehrlichkeit und zum Dienen erzichen. In Wirk-
lichkeit sind es aber ,unter den vielen, die an ihrem Werk arbeiten, (immer pur)
wenige, an denen das Werk arbeitet“s.

Gibt es eine Hilfe, um den Gefahren der Arbeit fiir den personalen Menschen,
der Mafllosigkeit und der Hybris, zu entgehen? Es gibt sie. Und auch sie ist mit der
Arbeit selbst gegeben. Denn die Arbeit offenbart nicht nur unsere Macht, sondern
auch unsere Ohnmacht, nicht nur das, was wir konnen, sondern auch das, was wir
nicht konnen. In jeder Arbeit stoflen wir an unsere Grenze, an die Grenzen unserer
Leistungsfdhigkeit, an die Grenze unseres geschopflichen Seins iiberhaupt. Wir kén-

3 Arenth, a.a.0. 183,

4 Arenth, a.a.0.207.
5 G. Simmel, Fragmente und Aufsitze, Miinchen 1923, S. 27.



116 Friedrich Wulf

nen nie fir den Erfolg unserer Arbeit garantieren. Das meint nur der Oberflich-
liche. Er berauscht sich am adufleren Erfolg und wird dann ebenso durch den Mifi-
erfolg zu Boden geworfen. Wer tiefer schaut, weiff, dafl ihm niemals das gelingt,
was ihm vorschwebt, und dabei ist sein Erkennen schon begrenzt. So wie unser Leib
der Seele, die sich in ihm ausdriicken will, Widerstand entgegensetzt, so erfahren
wir auch in aller Arbeit einen Widerstand, der zuletzt nicht vom Materiellen her-
rithrt, sondern die Schwiche unseres Geistes kundtut. Und auch das, was uns gelun-
gen ist, hat nicht ewigen Bestand, sondern ist stindig vom Verfall bedroht. Das lehrt
die tdgliche Erfahrung, die Geschichte und auch die Offenbarung. Der Christ weif§
vom Untergang der Welt, den keine Macht aufzuhalten vermag, und es gibt viele
Unterginge. Jedes menschliche Werk hat in irgendeiner Weise daran teil. Das gibt
auch der Arbeit eine letzte Fragwiirdigkeit. Sie kann darum ihren Sinn nicht in sich
selbst haben, sondern nur in einem Hoheren, in Gott. Wer aus diesem Wissen lebt,
wirklich lebt, ist gegen die Gefahren der Arbeit gefeit.

‘Wenn man den Schépfungsbericht liest, hat man den Eindruck, er unterstelle, dafl
auch Gott gearbeitet habe. Denn es heifit dort: ,Gott vollendete am sechsten Tag
sein Werk, das er verrichtet hatte, und er rukte am siebten Tag von all seinem Werk,
das er tat“ (Gen 2, 2). Aber das ist nur menschliche Ausdrucksweise. Denn Gott ist
Geist. Wohl mag daraus hervorleuchten, wie intensiv Gott ¢dtig war und es noch ist,
da die Schépfung und Begnadung ein immerwihrendes, nie aufhorendes Tun Gottes
bedingt. Von allem aber, was Gott in der geschépflichen Welt tut, kann er sagen:
»Es ist gut, es ist sehr gut“ (Gen 1, 31). Er kennt weder die Mithsal noch die Frag-
wiirdigkeit menschlicher Arbeit. Alles gelingt ihm so, wie es in seinem Erkennen
vor ihm steht. Und wenn auch die Siinde, die eine Auflehnung gegen seinen Willen
und gegen sein Werk ist, die Ordnung der Schépfung gestért und sein Ebenbild im
Antlitz des Menschen entstellt hat, so kommt er doch zu seinem Ziel. Denn am Ende
ist er ,alles in allem® (1 Kor 15, 28), und es kann gar nicht anders sein. Immer gibt
er von seinem Eigensten. Er liebt sein Werk bis zur Hingabe seines Sohnes, aber er
wird von ihm nicht abhdngig. Er bleibt der Souverdne, der Herrscherliche, um des-
sentwillen alles da ist. Im Grunde kann er nur sich selbst wollen und zum Ausdruck
bringen. Denn er ist der Absolute, der Allumfassende, der allem seinen Namen gibt.
Alles Geschaffene spiegelt ihn und seine Herrlichkeit wider; alles ist Abbild seines
Lebens, am meisten der Mensch, von dem es ausdriicklich gesagt ist (Gen 1, 26).
Darum kann Paulus schreiben: ,Was von ihm unanschaubar ist, wird seit Erschaf-
fung der Welt aus den Geschopfen erkannt und geschaut, ndmlich seine ewige Macht
und seine Gottlichkeit* (Rom 1,20). ,O unser Gebieter und Herr, wie prachtvoll
ertont doch dein Name in aller Welt! Dein Glanz erstreckt sich iiber den Himmel®
(Ps 8,2).

Alle menschliche Arbeit hat ihr Vorbild in der géttlichen, d. h. in dem, was Gott
in seiner Schépfung und firr uns Menschen getan hat und noch tut. Das gilt trotz der
Mithsal, die auf der Arbeit liegt, und trotz der Vergeblichkeit, der sie ausgesetzt ist.
Denn auch die Arbeit ist durch Christi Blut erldst. Sie bleibt darum das erste, das
dem Menschen von Gott aufgetragen ist und das er im Namen Gottes und an seiner
Statt zu tun hat. ,Lasset uns Menschen bilden nach unserem Ebenbild, uns dhnlich;
sie sollen herrschen...“ (Gen 1, 26) und damit Gottes Herrschaft sichtbar machen.



Beten mit Wille und Herz 117

Damit ist zugleich der Erfolg der Arbeit fiir den gliubigen Menschen garantiert. In
einer Beziehung kann er das nur glauben, wenn er namlich darauf schaut, wie wenig
er in dieser Welt vermag und wie oft sein Werk von einem Tag zum anderen wieder
zerstort wird. Und was soll erst der Kranke sagen, der die Welt nur erleidet und
erduldet? In anderer Beziehung kann er es erfahren, ndmlich an sich selbst, wenn
immer er sich nur in Gottes ,Arbeit“ an der Welt und am Menschen einschwingt.
Damit ist die christliche Aufgabe des arbeitenden Menschen gegeben. Er mufl es
immer wieder im Glauben einiiben und darauf vertrauen, dafl seine geringe Arbeit
zur Vollendung der Welt, zu ihrer Herrlichkeitsgestalt beitragt, auch wenn die tig-
liche Erfahrung gegen ihn zu stehen scheint. Wenn irgend etwas, so steht die Arbeit
im Zeichen des Kreuzes, und nur in der Anteilnahme am Kreuz Christi kommt sie
zu ihrer Vollendung. Es ist aber dem Christen auf diesem Weg ein Glaubenszeichen
gegeben, das ein Licht auf seine Arbeit wirft und das ihm eine Starkung bedeutet.
Indem er ndmlich selbst an seiner Arbeit wichst, durch sie zur inneren Freiheit
kommt und ein herrscherlicher Mensch wird, weifl er, dafl Gott in Christus und im
Heiligen Geist an ihm wirksam geworden ist. Der vollkommene christliche Arbeiter
ist der vollkommene Représentant des arbeitenden und herrscherlichen Gottes in
dieser Welt.

Beten mit Wille und Herz
Zum affektiven Gebet nach Alvarez de Paz (1560—1620)

Von Johannes Mallerfeld SJ, Miinster/Westf.

‘Wenn man heute vom affektiven Gebet hort oder liest, ist man manchesmal zur
Frage versucht: warum nicht nur noch affektiv beten? Was sollen die Anleitungen zu
mehr diskursiver Gebetsart, wenn doch das affektive Gebet uns tiefer mit Gott ver-
bindet und dazu noch leichter in der Ausiibung ist, ein Vorteil, den wir Getriebene
des 20. Jahrhunderts, fast stets (iberarbeitet und miide, wohl zu schitzen wissen!
Welchen Wert soll da ein mehr verstandesméfliges Erwédgen im Gebet noch haben?
Sind die Anleitungen dazu nicht vielleicht Uberrest trockener Scholastik und eines
rationalistischen Menschenbildes? — Nun, ehe wir diese aus der Vergangenheit
ererbten Gebetsformen itber Bord werfen, wird es gut sein, erst einmal genau zu-
zuschauen, was denn in der geistlichen Uberlieferung eigentlich unter affektivem
Gebet verstanden ist und wie sie das Verhiltnis zum diskursiven Gebet sieht.
Es konnte ja sein, dal wir sonst einem Miflverstindnis zum Opfer fielen. Die
Gefahr dazu liegt tatsichlich gar nicht so fern; das werden wir bei einer Gegen-
iiberstellung dessen sehen, was wir heute fiir gew6hnlich mit ,affektiv® meinen, und
dessen, was derjenige darunter verstand, bei dem wir zum erstenmal vom ,affekti-
ven Gebet“ lesen; es ist Alvarez de Paz SJ*.

1 Uber ihn handeln manche Nachschlagewerke unter Alvarez, andere unter Paz. Er darf
nicht mit Balthasar Alvarez verwedhselt werden.





