
112 Friedrich Wulf 

diskutieren. Aber wenn die Zeichen auf Sturm stehen, dann ist für solche Diskus- 
sionen kein Raum mehr. Unsere chinesischen Brüder und Schwestern haben jeden- 
falls tausendfach erfahren, welche Segenskraft in diesem schlichten Gebet liegt. Die 
Berichte der heimgekehrten Missionare sind davon angefüllt. Wir könnten vieles 
von unseren chinesischen Brüdern lernen, oder auch von den amerikanischen Katho- 
liken, die sich nicht scheuen, selbst im Rundfunk den Rosenkranz zu beten. 

Ein ähnliches Wort wäre über die Marienweihe zu sagen oder über das aus der 
Marienverehrung gespeiste Apostolat, etwa der Marianischen Kongregation, der 
Legio Mariae oder Schönstatts. Man kann nur jedem raten, einmal das betr. Kapitel 
in G. Palmer, •Chinas große Prüfung" zu lesen. Vielleicht würden da manchem 
Zweifler die Augen aufgehen. 

Als Pius XII. vor einigen Jahren die ganze Kirche zur Feier des Marianischen 
Jahres aufrief, hat er von den Früchten gesprochen, die er sich von dieser Feier 
erhoffe: Vertiefung des Glaubens, Erneuerung der Sitten, Wiedervereinigung der 
Getrennten, Frieden der Völker und Hilfe in jeglicher Not. Diese Früchte werden sich 
nicht einstellen, wenn nicht vor allem der Priester sein Verhältnis zu Maria ver- 
lebendigt und vertieft, die der Papst die •catholici cleri Mater amantissima" nennt. 

Der menschliche und geistliche Sinn der Arbeit 

Von Friedrich Wulf SJ, München 

Wenn Karl Marx den Menschen als •animal laborans" definiert, als ein Wesen 
also, das durch Arbeit gekennzeichnet ist, so hätte er sich dafür in gewissem Sinn auf 
den biblischen Schöpfungsbericht berufen können. Denn dort liest man, daß Gott 
den Menschen nach seiner Erschaffung vor die übrigen Lebewesen führte und ihm 
den Auftrag gab, sich die Erde Untertan zu machen (Gen 1, 28). Und auch der 
sogenannte zweite Schöpfungsbericht (Gen 2) sieht die erste Aufgabe des Menschen 
darin, die Erde zu bebauen (Gen 2, 5. 15). Dementsprechend soll das Weib dem 
Mann eine •Gehilfin" (Gen 2, 18. 20) bei der Arbeit sein. Würde man sich auf diese 
Aussagen beschränken, dann könnte man in einem etwas überspitzten Sinn sagen, 
der Mensch sei für die Arbeit erschaffen worden. Auf jeden Fall gehört die Arbeit 
zu seiner ursprünglichen Bestimmung. Sie ist nicht erst die Folge des Sündenfalles; 
von daher rührt nur ihre Mühe und die Fragwürdigkeit ihres Erfolges. 

Marx aber meinte mit seiner Begriffsbestimmung noch mehr. Der Mensch muß 
nach ihm nicht nur arbeiten, um Güter zu produzieren, sein Brot zu verdienen, die 
Welt zu verwandeln und die klassenlose Gesellschaft herbeizuführen. Die Arbeit 
ist für ihn vielmehr noch wesentlich tiefer in der Natur des Menschen verwurzelt. Sie 
begründet sein eigentliches Menschsein. Nicht Gott, sagt er, sondern die Arbeit 
habe den Menschen erschaffen, habe ihn hervorgebracht und zu dem gemacht, was er 
sei und wodurch er sich vom Tier unterscheide. Auch hier ist zweifelsohne etwas 



Der menschliche und geistliche Sinn der Arbeit 113 

Richtiges und sogar sehr Entscheidendes gesehen, wenn auch verabsolutiert. Tatsäch- 
lich kommt der Mensch in der Arbeit (wenn auch nicht nur in ihr) zu sich selbst, 
erkennt er sich und seine Möglichkeiten, aktualisiert er seine Existenz, verwirklicht 
er sein Wesen, erfährt er sich als daseiend und soseiend, in seiner Mächtigkeit und 
auch in seiner Ohnmacht. Ohne Arbeit würde er kaum zu einer rechten Selbstentfal- 
tung kommen, bliebe er ein unbeschriebenes Blatt, nichtssagend, unprofiliert, unter- 
entwickelt in seinem Selbstgefühl. Daher denn auch der aus der Tiefe der Seele 
kommende Antrieb zur Arbeit, obwohl sie Mühe mit sich bringt und ihr Erfolg nicht 
garantiert ist. Und ebenso die Freude über die vollbrachte und gelungene Arbeit, 
die mehr ist, als das Bewußtsein, eine Mühe hinter sich gebracht zu haben und die 
Frucht der Arbeit genießen zu können. Dante wiederholt nur, was die großen Theo- 
logen des Hochmittelalters, vorab Thomas von Aquin, als die Weisheit abend- 
ländischer Philosophie und Humanität verkündet haben, wenn er sagt: •In jedem 
Tun zielt der tätige (Mensch), sei es aus Naturnotwendigkeit, sei es frei gewollt, in 
erster Linie darauf hin, ein Gleichbild seiner selbst darzustellen; darum freut sich 
jeder Tätige, indem er tätig ist, und diese Freude stellt sich notwendig ein, da alles, 
was ist, nach seinem Sein verlangt und im Tun des Tätigen das Sein gleichsam 
erweitert wird"1. 

Somit gehört die Arbeit zu den unaufgebbaren Grundvollzügen des humanen und 
darum auch des christlichen Lebens. Das Ziel der zweiten industriellen Revolution, 
der Automation unserer Wirtschaft, kann niemals sein, die Arbeit überflüssig zu 
machen. Das bedeutete • von allem anderen abgesehen • eine Abstumpfung des 
Menschen, eine Eintrocknung seiner seelischen und schöpferischen Kräfte, eine töd- 
liche Gefahr für alles, was sein personales Leben ausmacht, und das Ende jeglicher 
Kultur. Denn in der Arbeit mißt der Mensch seine Kraft, gestaltet er seine Welt, 
wird sichtbar, was er ist, was ihn erfüllt und was er erstrebt. In der zweckbestimm- 
ten, geordneten und zusammenhängenden Arbeit, wenn immer sie nur beseelt, von 
innen her geschieht, wird der Mensch das, was in ihm angelegt ist, findet er sein 
Eigenes, bekommt er ein unverwechselbares Angesicht. Und in der Frucht seiner 
Arbeit, in seinem Werk, vor allem in seinem Lebenswerk, begegnet er sich selbst, 
wird er sich verständlich und faßbar. 

Gilt das aber nicht alles nur von jener Arbeit, deren Sinn sich dem Arbeitenden 
leicht erschließt, bei der er etwas gestalten kann und aus der ein überschaubares 
Werk, sein Werk hervorgeht? Von welcher Arbeit kann man das heute noch wirklich 
sagen? Sind nicht die Formen schöpferischer und sinnerfüllter Arbeit in einem 
erschreckenden Maß zurückgegangen? Gerade darin liegt ja einer der Hauptgründe 
für die Nivellierung und Vermassung der modernen Gesellschaft, für die Herausbil- 
dung jener nichtssagenden Einheitskultur, die das Denken und die wertende Stel- 
lungnahme erspart. Die Sinnentleerung der Arbeit in unserer arbeitsteiligen Gesell- 
schaft erzeugt im •Arbeiter" ein Gefühl der Lustlosigkeit und Verlassenheit2. Statt 
die Kräfte des Menschen zu wecken, läßt die Arbeit sie paradoxerweise schon erlah- 
men, bevor sie begonnen ist. Man hat viel darüber nachgedacht, wie dem beizukom- 
men sei, wie man die Arbeit, die nur noch den technischen Handgriff kennt, so 

1 De monarchia I, 13. 
2 H. Arenth, Vita activa oder vom tätigen Leben. Stuttgart I960, 356, Anm. 45. 



114 Friedrich Wulf 

gestalten und organisieren könne, daß sie den humanen Menschen nicht verküm- 
mern lasse, sondern fördere. Das Wort vom Primat des Menschen in der Wirtschaft 
ist eines der Leitworte unserer Zeit, das davon Zeugnis gibt. Man hat von der Not- 
wendigkeit der Verbesserung des Arbeitsklimas gesprochen und dafür einiges getan. 
Man hat das teamwork, das eine Gruppe von Menschen an das gleiche Werk bindet 
und zu einer Gemeinschaft formt, empfohlen. Man führt den einzelnen in den gesam- 
ten Arbeitsvorgang ein und sucht ihn für das Ganze des •Betriebes" zu interessieren. 
Alles das mag gut sein und ein Stück weiterhelfen. Die Grundnot der heutigen 
Arbeitswelt bleibt. Ein Teil der Störungen des inneren Gleichgewichts, unter denen 
so viele heute leiden, der seelischen Erkrankungen mannigfachster Art, geht auf 
diese Not zurück. Der Mensch der modernen Industriegesellschaft hat keinen Raum 
mehr, in dem er sich auswirken und zur Darstellung bringen kann. Und umgekehrt 
wird der Mensch zu den größten Opfern befähigt, wo der Sinn seiner Arbeit ihm 
aufleuchtet und ihn erfüllt. Aus diesem Grund suchen viele außerhalb ihres Berufes 
noch ein Betätigungsfeld. Sie widmen sich intensiver ihrer Familie, sie erwerben 
Grund und Boden und gestalten ihr eigenes Heim (in einer Apartmentwohnung mit 
Kochnische kann sich die berufstätige alleinstehende Frau allerdings nur noch sehr 
beschränkt hausfraulich auswirken), sie haben ihr hobby, sie übernehmen eine politi- 
sche, kulturelle, soziale oder apostolische Arbeit. Irgendwie muß sich der Mensch mit 
seinem Gestaltungswillen engagieren. Und erst recht muß die Frau mit ihrem Her- 
zen bei der Arbeit dabei sein können. Schon manches Mädchen hat ihren Geldberuf 
aufgegeben und ist Krankenschwester, Familienpflegerin oder Fürsorgerin gewor- 
den, weil sie die Eintönigkeit und das Mechanische, das Seelentötende ihrer Arbeit 
nicht durchhielt, und nicht selten wird das Unbefriedigende der Arbeitsbedingungen 
sogar zum Anlaß eines Priester- oder Ordensberufes. 

Allerdings gibt es auch im Ordensleben ein menschliche Krise, die durch den Man- 
gel an erfüllender Arbeit ausgelöst wird. Das trifft nicht nur für die beschaulichen 
Orden zu • schon mancher, der sich zum beschaulichen Leben berufen glaubte, 
mußte schmerzlich erfahren, daß die aktiven Kräfte seiner Natur eines größeren 
Spielraumes der Entfaltung bedurften; er wurde krank und mußte das Kloster wie- 
der verlassen •, sondern auch für die apostolischen und aktiven Orden. Es ist für 
viele heute einfach nicht mehr möglich, bald dieses, bald jenes zu tun, ohne Zusam- 
menhang und ohne größeres Ziel. Wenn es dennoch geschieht und dies mit dem 
gelobten Gehorsam begründet würde, so wäre das fehl am Platz, was natürlich 
nichts gegen den •dunklen" Gehorsam im konkreten Fall besagt. Auch der religiöse 
Mensch muß von der Ernsthaftigkeit und Sinnhaftigkeit seiner Arbeit im ganzen 
überzeugt sein. Auch er will seine Arbeit als Lebensarbeit betrachten, die seine 
Kraft erfordert und lohnt. Es entspricht darum einer Notwendigkeit, die nicht auf- 
zuhalten ist, wenn auch in den Orden die •Berufsarbeit" differenzierter wird. Der 
•Aushilfspater" von ehedem ist in einer priesterlichen Genossenschaft kein anzustre- 
bendes Ideal mehr. 

Ist nun einerseits die Arbeit eine unerläßliche Voraussetzung für die Selbstwer- 
dung des Menschen und damit für ein gesundes Selbstbewußtsein, so ist sie ander- 
seits für ihn auch wieder eine nicht geringe Gefahr. Denn gerade weil in ihr das 
Selbst des Menschen verwirklicht und entfaltet wird, kann sie auch leicht zum Nähr- 



Der menschliche und geistliche Sinn der Arbeit 115 

boden des Stolzes in all seinen Abarten werden. In der Arbeit nimmt der Mensch 
sein Schicksal sozusagen selbst in die Hand. Er wehrt sich gegen die Rolle des bloßen 
Erleiden- und Erduldenmüssens. Er wird zum Eroberer, er schafft sich Raum, er 
begründet und befestigt seine Existenz. Und weil diese Existenz in unserer Welt 
immer bedroht ist, darum ist die Arbeit für ihn ein Instrument der Verteidigung 
seiner Freiheit und des Machtgewinnes. Wir haben uns einseitig daran gewöhnt, von 
der Fron der Arbeit zu sprechen. Das ist sie auch. Aber ebenso ist sie ein Akt der 
Freiheit und Selbstmächtigkeit. Wie anders wäre es zu erklären, daß der Mensch 
dort, wo Gesundheit und Klima es ihm gestatten, durch die Arbeit angestachelt wird, 
immer noch mehr zu tun. Wenn vom Handeln gesagt worden ist, daß es •von sich 
aus gar nicht anders als maßlos sein" könne und darum •die Hybris seit eh und je 
die Versuchung des handelnden Menschen gewesen" sei3, so gilt das heute auch von 
der Arbeit. Die Vergötterung der Arbeit, die wir heute erleben, hat hier ihren Ort. 
Daß damit der Mensch zugleich zu ihrem Sklaven geworden ist, verschweigt man. 

Welche Gefahr dem Menschen als Menschen und darum auch dem Christen durch 
die Arbeit droht, wird sichtbar im Werk, in der Leistung, im Gewinn. Denn nur 
allzu leicht identifiziert sich der Arbeitende mit seinem Werk und seiner Leistung. 
Sie verkörpern ihn selbst. Darum pocht er auf sie, vor den Menschen und sogar vor 
Gott. Er stellt sie vor sich hin, er spiegelt sich in ihnen. Sie sagen ihm, wer er ist: der 
Große, der Anerkennung erheischt und Lob verdient. Vielleicht scheint es manchem 
übertrieben zu sein, zu sagen: •Auf das stolz zu sein, was man getan hat, dazu wird 
sich nur der Vulgäre herablassen; und diejenigen, die sich dazu herablassen, werden 
.Sklaven und Gefangene' ihrer eigenen Fähigkeiten"4. Aber wer genauer nachdenkt, 
wird die Wahrheit dieses Satzes verstehen. Denn es ist ja nicht von der Freude am 
Werk und über das gelungene Werk die Rede, sondern vom Stolz auf seine Leistung. 
Und es ist wahr, daß die meisten ungehemmt ihrer Leistung verfallen und damit 
ihre personale Würde preisgeben. Der Evangelist Johannes zählt das Großtun und 
Prahlen mit seiner Kraft, seinem Vermögen und seiner Leistung zu den drei Grund- 
sünden des gefallenen Menschen (1 Joh 2, 16). Nur wer das Werk innerlich frei gibt, 
wird die Früchte seiner Arbeit ernten. Und worin bestehen diese Früchte? Nicht in 
erster Linie im Werk selbst, auch nicht im Gewinn und im Verdienst. Denn diese 
bleiben dem Menschen äußerlich. Vielmehr darin, daß der tätige Mensch sich in der 
Arbeit an einem Werk tiefer erkennt, inniger mit sich eins und auf diese Weise mehr 
er selbst wird. Die Arbeit soll den Menschen läutern, ihn demütig, klar und hingabe- 
fähig machen, ihn zur Selbstlosigkeit, Ehrlichkeit und zum Dienen erziehen. In Wirk- 
lichkeit sind es aber •unter den vielen, die an ihrem Werk arbeiten, (immer nur) 
wenige, an denen das Werk arbeitet"5. 

Gibt es eine Hilfe, um den Gefahren der Arbeit für den personalen Menschen, 
der Maßlosigkeit und der Hybris, zu entgehen? Es gibt sie. Und auch sie ist mit der 
Arbeit selbst gegeben. Denn die Arbeit offenbart nicht nur unsere Macht, sondern 
auch unsere Ohnmacht, nicht nur das, was wir können, sondern auch das, was wir 
nicht können. In jeder Arbeit stoßen wir an unsere Grenze, an die Grenzen unserer 
Leistungsfähigkeit, an die Grenze unseres geschöpflichen Seins überhaupt. Wir kön- 

3 Arenth, a.a.O. 183. 
4 Arenth, a.a.O. 207. 
5 G. Simmel, Fragmente und Aufsätze, München 1923, S. 27. 



116 Friedrich Wulf 

nen nie für den Erfolg unserer Arbeit garantieren. Das meint nur der Oberfläch- 
liche. Er berauscht sich am äußeren Erfolg und wird dann ebenso durch den Miß- 
erfolg zu Boden geworfen. Wer tiefer schaut, weiß, daß ihm niemals das gelingt, 
was ihm vorschwebt, und dabei ist sein Erkennen schon begrenzt. So wie unser Leib 
der Seele, die sich in ihm ausdrücken will, Widerstand entgegensetzt, so erfahren 
wir auch in aller Arbeit einen Widerstand, der zuletzt nicht vom Materiellen her- 
rührt, sondern die Schwäche unseres Geistes kundtut. Und auch das, was uns gelun- 
gen ist, hat nicht ewigen Bestand, sondern ist ständig vom Verfall bedroht. Das lehrt 
die tägliche Erfahrung, die Geschichte und auch die Offenbarung. Der Christ weiß 
vom Untergang der Welt, den keine Macht aufzuhalten vermag, und es gibt viele 
Untergänge. Jedes menschliche Werk hat in irgendeiner Weise daran teil. Das gibt 
auch der Arbeit eine letzte Fragwürdigkeit. Sie kann darum ihren Sinn nicht in sich 
selbst haben, sondern nur in einem Höheren, in Gott. Wer aus diesem Wissen lebt, 
wirklich lebt, ist gegen die Gefahren der Arbeit gefeit. 

Wenn man den Schöpfungsbericht liest, hat man den Eindruck, er unterstelle, daß 
auch Gott gearbeitet habe. Denn es heißt dort: •Gott vollendete am sechsten Tag 
sein Werk, das er verrichtet hatte, und er ruhte am siebten Tag von all seinem Werk, 
das er tat" (Gen 2, 2). Aber das ist nur menschliche Ausdrucksweise. Denn Gott ist 
Geist. Wohl mag daraus hervorleuchten, wie intensiv Gott tätig war und es noch ist, 
da die Schöpfung und Begnadung ein immerwährendes, nie aufhörendes Tun Gottes 
bedingt. Von allem aber, was Gott in der geschöpflichen Welt tut, kann er sagen: 
•Es ist gut, es ist sehr gut" (Gen 1, 31). Er kennt weder die Mühsal noch die Frag- 
würdigkeit menschlicher Arbeit. Alles gelingt ihm so, wie es in seinem Erkennen 
vor ihm steht. Und wenn auch die Sünde, die eine Auflehnung gegen seinen Willen 
und gegen sein Werk ist, die Ordnung der Schöpfung gestört und sein Ebenbild im 
Antlitz des Menschen entstellt hat, so kommt er doch zu seinem Ziel. Denn am Ende 
ist er •alles in allem" (1 Kor 15, 28), und es kann gar nicht anders sein. Immer gibt 
er von seinem Eigensten. Er liebt sein Werk bis zur Hingabe seines Sohnes, aber er 
wird von ihm nicht abhängig. Er bleibt der Souveräne, der Herrscherliche, um des- 
sentwillen alles da ist. Im Grunde kann er nur sich selbst wollen und zum Ausdruck 
bringen. Denn er ist der Absolute, der Allumfassende, der allem seinen Namen gibt. 
Alles Geschaffene spiegelt ihn und seine Herrlichkeit wider; alles ist Abbild seines 
Lebens, am meisten der Mensch, von dem es ausdrücklich gesagt ist (Gen 1, 26). 
Darum kann Paulus schreiben: •Was von ihm unanschaubar ist, wird seit Erschaf- 
fung der Welt aus den Geschöpfen erkannt und geschaut, nämlich seine ewige Macht 
und seine Göttlichkeit" (Rom 1,20). •O unser Gebieter und Herr, wie prachtvoll 
ertönt doch dein Name in aller Welt! Dein Glanz erstreckt sich über den Himmel" 
(Ps 8, 2). 

Alle menschliche Arbeit hat ihr Vorbild in der göttlichen, d. h. in dem, was Gott 
in seiner Schöpfung und für uns Menschen getan hat und noch tut. Das gilt trotz der 
Mühsal, die auf der Arbeit liegt, und trotz der Vergeblichkeit, der sie ausgesetzt ist. 
Denn auch die Arbeit ist durch Christi Blut erlöst. Sie bleibt darum das erste, das 
dem Menschen von Gott aufgetragen ist und das er im Namen Gottes und an seiner 
Statt zu tun hat. •Lasset uns Menschen bilden nach unserem Ebenbild, uns ähnlich; 
sie sollen herrschen..." (Gen 1, 26) und damit Gottes Herrschaft sichtbar machen. 



Beten mit Wille und Herz 117 

Damit ist zugleich der Erfolg der Arbeit für den gläubigen Menschen garantiert. In 
einer Beziehung kann er das nur glauben, wenn er nämlich darauf schaut, wie wenig 
er in dieser Welt vermag und wie oft sein Werk von einem Tag zum anderen wieder 
zerstört wird. Und was soll erst der Kranke sagen, der die Welt nur erleidet und 
erduldet? In anderer Beziehung kann er es erfahren, nämlich an sich selbst, wenn 
immer er sich nur in Gottes •Arbeit" an der Welt und am Menschen einschwingt. 
Damit ist die christliche Aufgabe des arbeitenden Menschen gegeben. Er muß es 
immer wieder im Glauben einüben und darauf vertrauen, daß seine geringe Arbeit 
zur Vollendung der Welt, zu ihrer Herrlichkeitsgestalt beiträgt, auch wenn die täg- 
liche Erfahrung gegen ihn zu stehen scheint. Wenn irgend etwas, so steht die Arbeit 
im Zeichen des Kreuzes, und nur in der Anteilnahme am Kreuz Christi kommt sie 
zu ihrer Vollendung. Es ist aber dem Christen auf diesem Weg ein Glaubenszeichen 
gegeben, das ein Licht auf seine Arbeit wirft und das ihm eine Stärkung bedeutet. 
Indem er nämlich selbst an seiner Arbeit wächst, durch sie zur inneren Freiheit 
kommt und ein herrscherlicher Mensch wird, weiß er, daß Gott in Christus und im 
Heiligen Geist an ihm wirksam geworden ist. Der vollkommene christliche Arbeiter 
ist der vollkommene Repräsentant des arbeitenden und herrscherlichen Gottes in 
dieser Welt. 

Beten mit Wille und Herz 
Zum affektiven Gebet nach Alvarez de Paz (1560•1620) 

Von Johannes Möllerfeld SJ, Münster/Westf. 

Wenn man heute vom affektiven Gebet hört oder liest, ist man manchesmal zur 
Frage versucht: warum nicht nur noch affektiv beten? Was sollen die Anleitungen zu 
mehr diskursiver Gebetsart, wenn doch das affektive Gebet uns tiefer mit Gott ver- 
bindet und dazu noch leichter in der Ausübung ist, ein Vorteil, den wir Getriebene 
des 20. Jahrhunderts, fast stets überarbeitet und müde, wohl zu schätzen wissen! 
Welchen Wert soll da ein mehr verstandesmäßiges Erwägen im Gebet noch haben? 
Sind die Anleitungen dazu nicht vielleicht Überrest trockener Scholastik und eines 
rationalistischen Menschenbildes? • Nun, ehe wir diese aus der Vergangenheit 
ererbten Gebetsformen über Bord werfen, wird es gut sein, erst einmal genau zu- 
zuschauen, was denn in der geistlichen Überlieferung eigentlich unter affektivem 
Gebet verstanden ist und wie sie das Verhältnis zum diskursiven Gebet sieht. 
Es könnte ja sein, daß wir sonst einem Mißverständnis zum Opfer fielen. Die 
Gefahr dazu liegt tatsächlich gar nicht so fern; das werden wir bei einer Gegen- 
überstellung dessen sehen, was wir heute für gewöhnlich mit •affektiv" meinen, und 
dessen, was derjenige darunter verstand, bei dem wir zum erstenmal vom •affekti- 
ven Gebet" lesen; es ist Alvarez de Paz SJ1. 

1 Ober ihn handeln manche Nachschlagewerke unter Alvarez, andere unter Paz. Er darf 
nicht mit Balthasar Alvarez verwechselt werden. 




