
Beten mit Wille und Herz 117 

Damit ist zugleich der Erfolg der Arbeit für den gläubigen Menschen garantiert. In 
einer Beziehung kann er das nur glauben, wenn er nämlich darauf schaut, wie wenig 
er in dieser Welt vermag und wie oft sein Werk von einem Tag zum anderen wieder 
zerstört wird. Und was soll erst der Kranke sagen, der die Welt nur erleidet und 
erduldet? In anderer Beziehung kann er es erfahren, nämlich an sich selbst, wenn 
immer er sich nur in Gottes •Arbeit" an der Welt und am Menschen einschwingt. 
Damit ist die christliche Aufgabe des arbeitenden Menschen gegeben. Er muß es 
immer wieder im Glauben einüben und darauf vertrauen, daß seine geringe Arbeit 
zur Vollendung der Welt, zu ihrer Herrlichkeitsgestalt beiträgt, auch wenn die täg- 
liche Erfahrung gegen ihn zu stehen scheint. Wenn irgend etwas, so steht die Arbeit 
im Zeichen des Kreuzes, und nur in der Anteilnahme am Kreuz Christi kommt sie 
zu ihrer Vollendung. Es ist aber dem Christen auf diesem Weg ein Glaubenszeichen 
gegeben, das ein Licht auf seine Arbeit wirft und das ihm eine Stärkung bedeutet. 
Indem er nämlich selbst an seiner Arbeit wächst, durch sie zur inneren Freiheit 
kommt und ein herrscherlicher Mensch wird, weiß er, daß Gott in Christus und im 
Heiligen Geist an ihm wirksam geworden ist. Der vollkommene christliche Arbeiter 
ist der vollkommene Repräsentant des arbeitenden und herrscherlichen Gottes in 
dieser Welt. 

Beten mit Wille und Herz 
Zum affektiven Gebet nach Alvarez de Paz (1560•1620) 

Von Johannes Möllerfeld SJ, Münster/Westf. 

Wenn man heute vom affektiven Gebet hört oder liest, ist man manchesmal zur 
Frage versucht: warum nicht nur noch affektiv beten? Was sollen die Anleitungen zu 
mehr diskursiver Gebetsart, wenn doch das affektive Gebet uns tiefer mit Gott ver- 
bindet und dazu noch leichter in der Ausübung ist, ein Vorteil, den wir Getriebene 
des 20. Jahrhunderts, fast stets überarbeitet und müde, wohl zu schätzen wissen! 
Welchen Wert soll da ein mehr verstandesmäßiges Erwägen im Gebet noch haben? 
Sind die Anleitungen dazu nicht vielleicht Überrest trockener Scholastik und eines 
rationalistischen Menschenbildes? • Nun, ehe wir diese aus der Vergangenheit 
ererbten Gebetsformen über Bord werfen, wird es gut sein, erst einmal genau zu- 
zuschauen, was denn in der geistlichen Überlieferung eigentlich unter affektivem 
Gebet verstanden ist und wie sie das Verhältnis zum diskursiven Gebet sieht. 
Es könnte ja sein, daß wir sonst einem Mißverständnis zum Opfer fielen. Die 
Gefahr dazu liegt tatsächlich gar nicht so fern; das werden wir bei einer Gegen- 
überstellung dessen sehen, was wir heute für gewöhnlich mit •affektiv" meinen, und 
dessen, was derjenige darunter verstand, bei dem wir zum erstenmal vom •affekti- 
ven Gebet" lesen; es ist Alvarez de Paz SJ1. 

1 Ober ihn handeln manche Nachschlagewerke unter Alvarez, andere unter Paz. Er darf 
nicht mit Balthasar Alvarez verwechselt werden. 



118 Johannes Möllerf eld 

•Affektiv" im heutigen Sprachgebrauch, 

Was wir im gewöhnlichen Leben mit •affektiv" bezeichnen, wird uns vor Augen 
geführt, wenn wir etwa in einem Wörterbuch sinnverwandter Ausdrücke nach- 
schlagen. Bei Karl Peltzer, •Das treffende Wort"2 lesen wir unter dem Stichwort 
•Affekt": •Aufregung, Begeisterung, Bewegung, Eifer, Erregung, Entzücken, Leiden- 
schaft, Impuls, Rausch, Rührung, Wallung, Anwandlung, Geisteszustand, Laune, 
Verstimmung, Disposition, Stimmung, Verfassung, Ekstase, Feuer, Emotion, Erregt- 
heit, Enthusiasmus, Fanatismus, Glut, Hitze, Inbrunst, Hochgefühl, Hurrastimmung, 
Koller, Orgasmus, Schwärmerei, Taumel, Überschwang, Verzückung, Wollust, Won- 
nerausch, Aufruhr der Gefühle." Und wenn wir den wissenschaftlichen Sprach- 
gebrauch befragen? Er folgt weithin Kant: •Affekte sind von Leidenschaften spezi- 
fisch unterschieden. Jene beziehen sich bloß auf das Gefühl; diese gehören dem 
Begehrungsvermögen an ...; jene sind stürmisch und unvorsätzlich, diese anhaltend 
und überlegt." Nach ihm ist •jeder Affekt blind, entweder in der Wahl seines 
Zwecks, oder, wenn dieser auch durch Vernunft gegeben worden, in der Ausführung 
desselben; denn er ist diejenige Bewegung des Gemüts, welche es unvermögend 
macht, freie Überlegung der Grundsätze anzustellen, um sich danach zu bestimmen"3. 
Vom heutigen Standpunkt aus definiert M. Keilhacker im Lexikon der Pädagogik I, 
Freiburg (1952) 31•34, Affekte als •heftige Gefühle von anfallartigem Charakter, 
die stets in Verbindung mit starken körperlichen Begleiterscheinungen auftreten und 
gleichzeitig die höheren Vorstellungs- und Bewußtseinsvorgänge weitgehend beein- 
trächtigen". Ähnlich ist die Charakterisierung durch Th. Müncker im Lexikon für 
Theologie und Kirche, 2. Aufl., I (1957) 166•168: •Affekte sind spontane Gefühls- 
aufwallungen, gekennzeichnet durch ein außergewöhnlich heftiges Mitschwingen des 
Leiblichen: Änderungen des Kreislaufs, Blutdrucks, der Innervation der Muskeln, 
Erröten, Erblassen, Weinen, Zittern, Gesichtsverzerrungen. Seelisch äußern sich die 
Affekte in der Hemmung des Gedankenablaufs, im Stocken der Sprache u. dgl."4. 
Eine Veranschaulichung dessen gibt uns vielleicht die Lithographie von Edvard 
Munch •Geschrei"8, 1895 entstanden, wo die menschliche Gestalt nicht viel mehr ist 
als ein schwarzer, krummer Strich, wie ein Band, das im Winde flattert, wo vom 
Menschen nur eines zu uns spricht, das Gesicht; die Ohren sich zuhaltend, die Augen 
hoch aufgerissen, den Mund weit aufgetan zum •Oh" • der ganze Mensch ist nur 
noch eines, wahnsinnige Angst. Das ist Affekt. Oder stellen wir uns das alte Mütter- 
chen vor, das die Straße überqueren will und plötzlich das Auto heranbrausen sieht: 
sie schrickt zusammen, der Puls stockt, sie ist unfähig zu jeder Bewegung, im plötz- 
lichen Schrecken erstarrt. Oder denken wir an einen Menschen, der sich vor Wut 
nicht mehr kennt, den der Zorn in eine Kurzschlußhandlung treibt, wo zwischen 
Erlebnis und Reaktion die Sicherung überlegenden Denkens fehlt. Die Psychologen 
vergleichen solche Affekthandlungen mit tierischen Primitivreaktionen (Kretschmer), 
möchten sie wohl auch entwicklungsgeschichtlich aus Tropismen und Reflexen des 

* München und Thun (1955) 19. 
* I. K a n t, Kritik der Urteilskraft (1790); nach der 2. A. von 1793 hrsg. v. H. S c h m i d t, 

Leipzig (1925) 113 = S. 121 der Originalausgabe. 
4 Vgl. ferner Th. Müncker, Die psycholog. Grundlagen der kath. Sittenlehre, Düs- 

seldorf4 (1953) 68•72. 
5 Abb. etwa: Der Große Herder I (1953), Bildtafel vor Sp. 209. 



Beten mit Wille und Herz 119 

untermenschlichen Lebens erklären. Sollten solche Vorgänge auf der untersten Stufe 
menschlichen Seelenlebens gemeint sein, wenn wir von affektivem Gebet sprechen? 
Wohl kaum. Wir meinen doch wohl etwas anderes als das •Beten" einer Volksmasse 
in bestimmten sektiererischen Versammlungen oder bei einem vermeintlichen, sen- 
sationslustig erwarteten Wunder oder bei einer Katastrophe. Ist der Begriff wenig- 
stens in jenem Sinne verstanden, wie ihn manche medizinische Psychologen noch 
gebrauchen: Affekt gleich Gefühl schlechthin, affektiv gleich gefühlsbezogen? Schauen 
wir einmal deswegen bei Alvarez de Paz nach! 

•Affektiv" bei Alvarez de Paz 

Alvarez de Paz ist der erste, der vom äffektiven Gebet als einer eigenen Gebetsart 
spricht, genauer gesagt, davon in einem Buch handelt. Er hat diese Lehre wahr- 
scheinlich von Cordeses8 übernommen, der eifrig für diese Gebetsart geworben 
hatte, aber in seinem Orden auf starke Widerstände gestoßen war und schon deshalb 
nichts darüber hatte in Druck geben können. Es entspricht wohl dieser Sachlage, aber 
auch der Art des Alvarez de Paz, der lange Philosophie- und Theologieprofessor 
gewesen war, daß dieser sich um klare Darlegung dessen bemüht, was er mit affek- 
tivem Gebet meint, um Klarheit der Begriffe also auch und gerade hier, wo es ihm 
um ein besonderes Herzensanliegen geht. 

In seinem 1617 in Lyon erschienenen Werk über das Gebetsleben7 handelt das 
vierte Buch von den Affekten beim innerlichen Gebet. Es gliedert sich in eine Vor- 
rede (Prooemium), drei Hauptteile (über die Affekte bei Anfängern, bei Fortgeschrit- 
tenen, bei Vollkommenen) und einen Anhang; dieser bietet zu praktischer Anleitung 
Betrachtungspunkte, wie sie sich auch in den Hauptteilen finden, doch tut er es in 
kürzerer Form. Wichtig für unser Thema sind die 13 Kapitel der Vorrede (Bedeu- 
tung der Affekte im geistlichen Leben) und die 12 ersten Kapitel des dritten Teils 
(über das affektive Gebet im besonderen). 

Affekt ist nach Alvarez jede Hinneigung des Strebevermögens unserer Seele zu 
einem Gegenstand8. Es kann ein Hin-, aber auch ein Wegstreben sein. Der Anlaß 
dazu liegt entweder in einer verstandesmäßigen Einsicht oder in einer Sinneswahr- 
nehmung. Demnach unterscheidet Alvarez den Willensaffekt und den • wie wir 
vielleicht sagen dürfen • Herzensaffekt. Dessen Sitz nämlich, meint er, sei im Her- 
zen; hier spüre man Angst und Freude in sich schlagen. Da der Herzensaffekt auf 
Sinneseindrücke, insbesondere auf die Phantasie, zurückgeht, ist von vornherein der 
Körper stark an ihm beteiligt. Auch der Willensaffekt strömt auf den Körper über, 

8 Antonio Cordeses SJ (1518•1601) war 1574•1580 Provinzial von Toledo, wo am 24. 
2. 1578 Alvarez ins Noviziat eintrat. Ein Manuskript •Tratado de la Oraci6n Mental", das 
Cordeses zum Verfasser hat, befindet sich im Brit. Museum; darüber P. D u d o n, Les idees 
du P. Antonio Cordeses sur l'oraison, RAM 12 (1931), 97•113; 13 (1932), 17•33; über die 
Abhängigkeit des Alvarez von den dort vertretenen Gedankengängen A. Yanguas SJ, 
Alvarez de Paz et l'oraison affective, RAM 19 (1938), 376•393. Vgl. F. W u 1 f SJ, Das in- 
nere Gebet (oratio mentalis) und die Betrachtung (meditatio), GuL 25 (1952), 382•390. Wei- 
teres bei A. Y a n g u a s , Cordeses, DSAM II (1953), 2310•2322. 

7 De inquisitione pacis sive studio orationis. Wir zitieren nach der Mainzer Ausgabe 1619, 
und zwar lediglich in der Form: pr. 1; 1200 = 4. Buch, prooemium, 1. Kapitel, Sp. 1200; oder 
3, 8; 1426 = 4. Buch, 3. Teil, 8. Kapitel, Sp. 1426. 

8 affectus est appetentis partis animae ad aliquid inclinatio (pr. 1; 1182). 



120 Johannes Möllerfeld 

aber sein Ausgangspunkt liegt im Geist (man spricht in der Psychologie sogar von 
geistigen Gefühlen). Während der Willensaffekt von einer entsprechenden Einsicht 
hervorgerufen und darum in etwa aktiv gesteuert werden kann, verhält sich der 
Mensch beim Herzensaffekt mehr passiv; er empfindet ihn wie ein Seil, das ihn 
zieht, wie einen Stachel, der ihn schmerzt, wie einen Nagel, der ihn anheftet; und 
weil der Mensch hier mehr das Bewußtsein des Erleidens, als das des Handelns hat, 
nennt Alvarez den Herzensaffekt auch Leidenschaft (passio) und zwar nur diesen9. 
Die Willensaffekte zielen auf einen sittlichen Wert (oder Unwert; bonum honestum 
vel malum inhonestum); nicht immer um des sittlichen Wertes willen, sondern z. B. 
auch, weil der Gegenstand nützlich oder angenehm ist. Die Leidenschaften gehen an 
sich auf das, was den Sinnen behagt (commodum vel incommodum); an sich, denn 
der Mensch kann durch die Verbindung mit der Vernunft sie in den sittlich guten 
Bereich erheben. Die Willensaffekte liegen, wie schon gesagt, mehr in unserer Ge- 
walt als die Herzensaffekte, die ja aus dem Körperlichen aufsteigen und von äußeren 
Einflüssen abhängen; stärkere Gefühlsempfindung beim Gebet ist also nicht unbe- 
dingt Zeichen größerer Frömmigkeit, sondern hat seine Ursache vielleicht nur in 
besserem körperlichen Befinden. Willens- und Herzensaffekt können sehr verschie- 
den zueinander stehen. Die erste Möglichkeit: beide erstreben dasselbe Ziel; dann 
fühlt sich der Mensch wohl, dann ist er ganz bei der Sache. Zweite Möglichkeit: einer 
der beiden Affekte tut nicht mit; so ergeht es dem Beter im Zustand der Trockenheit: 
der Wille strebt zum Guten, aber das Gefühl flammt nicht; das ist ein saures Ackern. 
Die letzte Möglichkeit: sie widerstreben einander; es kommt also im Menschen zum 
Bürgerkrieg zwischen seinem mehr geistig und mehr körperlich gelenkten Streben; 
er fühlt sich innerlich zerrissen. Beide Arten der Affekte sind an sich sittlich indiffe- 
rent; doch gehen die Willensaffekte, weil von der Vernunft gelenkt, eher auf das 
Gute, während sich bei den Herzensaffekten stärker die Folgen der Erbsünde zeigen. 
Die Wirkkraft der Affekte ist groß; aus ihnen wachsen gute wie böse Haltungen 
(habitus) und Taten; sie formen uns. Böse Affekte hemmen die Kraft zu wertvollem 
Tun, gute Affekte stärken sie. Es ist darum eine wichtige Aufgabe, die Affekte recht 
zu lenken. 

Das geschieht u. a. heim inneren Gebet, wenn die Verstandeserwägungen auf die 
Willensaffekte hingeordnet werden. Nicht der betet besser, der scharfsinniger denkt, 
sondern der glühender und heiliger liebt. Hier sind die einfachen Menschen vor den 
Gelehrten im Vorsprung; der Intellektuelle hat mehr das geistige Schauen und 
Hören ausgebildet, der Mann aus dem Volke das Verkosten und Fühlen, und hierin 
liegt mehr Freude. Wie die Königin von Saba (3 Kg 10, 12) Salomons Herrlichkeit 
bestaunte und ihm deshalb viel schenkte, so soll unsere Seele die Glaubenswahr- 
heiten durchforschen, um zu staunen und zu handeln. Aus Affekten wächst leichter 
die Tat; wo die Möglichkeit zum Tun fehlt, rechnet Gott uns das lebendige Verlan- 
gen dazu an. Die Affekte fördern unsere Betrachtung; sie schärfen unsere Aufmerk- 
samkeit und erwerben uns mehr erleuchtende Gnade. Verstehen und Entbrennen 
steigern einander; je heller das Feuer lodert, desto mehr wärmt seine Glut. Die 
Affekte sind durch ihr bloßes Dasein stärkstes Bittgebet; glühende Sehnsucht ist vor 

* Insofern ist zu ergänzen, was Th. Mündcer (LThK2 I, 166) schreibt: die Scholastik habe 
Affekt und Leidenschaft nicht unterschieden. Für Alvarez zumindest ist Leidenschaft eine 
Art des Affekts, nicht aber schlechthin mit ihm identisch. 



Beten mit Wille und Herz 121 

Gott ein lauter Ruf, der die Wolken durchdringt. Darum sollen wir uns bei der 
Gebetsvorbereitung nicht nur den Stoff zum Erwägen zurechtlegen, sondern mehr 
noch die ratio afficiendi nos, die Frage: wie komme ich zu den rechten Affekten? 
Intellekt ohne Liebesaffekt ist lahm und kommt nicht voran; Affekt ohne Intellekt 
ist blind und verfehlt den Weg. Der Intellekt muß dem Affekt den Weg weisen, 
der Affekt den Intellekt tragen. Dabei ist einiges zu beachten: 

1. Man soll nicht so sehr die Zartheit als die Festigkeit der Affekte suchen. Ob 
Gefühlswärme da ist, ist nicht entscheidend (so dankbar wir sind, wenn sie sich ein- 
stellt), sondern: ob wir die Selbstverleugnung, die Bekämpfung unserer Sünden und 
die Liebe anstreben. 

2. Es ist ratsam, denselben Affekt in verschiedenerlei Akten einzuüben. Wieder- 
holung ist gut, Abwechslung ist angenehmer und regt stärker das Verlangen nach 
dem vorgestellten Gut an. 

3. Man soll die Affekte je nach Geistes- und Lebenslage wählen. 
4. Man soll die Affekte auf das einzelne lenken und sich im voraus auf die kon- 

kreten Schwierigkeiten einstellen. 
5. Man darf nicht einseitig werden, sondern muß die Affekte oft im Gebet mitein- 

ander verbinden. (Hier gilt Schillers Wort im Lied von der Glocke: Denn wo das 
Strenge mit dem Zarten, wo Starkes sich und Mildes paarten, da gibt es einen guten 
Klang.) Alvarez zitiert eine Predigt des hl. Bernhard über Maria Magdalena, in der 
der Beter aufgefordert wird, beide Füße des Herrn zu küssen, sowohl die Barm- 
herzigkeit wie die Gerechtigkeit10. 

Führen die Gebetsaffekte zum rechten Leben, so wird dieses wiederum die guten 
Affekte steigern und das Gebetsleben zu höherer Stufe führen. 

Affektives Gebet 

Das bisher Gesagte gilt ganz allgemein. Die besondere Gebetsart nun, die Alvarez 
als affectiva oratio, als Affektgebet bezeichnet, ist ein Bei-Gott-sein, bei der die 
Seele nichts von vielen Verstandeserwägungen wissen will, sondern, erfüllt vom 
einfachen Schauen auf Gott oder von der Erinnerung an ihn, Akte der Liebe, der 
Danksagung, des Lobes erweckt. •Das affektive Gebet ist Gemeinschaft oder Ge- 
spräch mit Gott, wobei die Seele die vielen Verstandeserwägungen zurückweist 
und sich in ganz einfacher Gotteserkenntnis oder im bloßen Gedenken Gottes den 
Affekten der Liebe, des Dankes und des Lobes hingibt"11. Also kein langes Durch- 
denken; die Erkenntnis der betreffenden Glaubenswahrheit ist, so wird voraus- 
gesetzt, schon längst gewonnen, der Erkenntnishunger gesättigt; nun geht der 
Mensch, auf dieser Erkenntnis aufbauend, einen Schritt weiter. Der Vater und der 
Bräutigam Christus sind der Seele längst vertraut; sie kann ohne Umschweife kind- 
lich offen mit ihnen reden. Zwar bedeutet es eine gewisse Armut im Geist, den 
Reichtum an Gedanken abzuweisen; doch es lohnt sich. Verstandesmühe ist Plage 

10 pr. 11; 1199. Diese unter Bernhards Werken sich findende Predigt stammt von seinem 
Sekretär Nikolaus von Clairvaux (PL 185, 216 C). Der Gedanke ist aber ganz bernhardi- 
nisch; vgl. sermones in Cantica 6, 8 (PL 183, 806 A•B). 

11 •Affectiva oratio est communicatio seu conversatio cum Deo, qua anima rejectis multis 
discursibus intellectus, vel sola simplici Dei intelligentia, aut recordatione contenta in affec- 
tus amoris, et gratiarum actionis, et laudis incumbit" 3, 1; 1385. 



122 Johannes Möllerf eld 

und bringt Unruhe; hier aber wächst die Liebe, die Friede bringt. Die Erkenntnis 
wird tiefer; denn die Liebe verleiht einen hellen Blick. Das affektive Gebet besteht 
ganz in Willensaffekten; die oben genannten drei Affekte sind als Beispiel, nicht zu 
erschöpfender Aufzählung genannt. Gott deckt ja die Tafel mit mancherlei Frucht12. 
Aus der Häufigkeit der Affekte und Stoßgebete steigt der Geist bisweilen zur Mystik 
empor, zur gleichsam fühlbaren Erkenntnis Gottes. Dorthin kann Gott auf zweierlei 
Wegen rufen; der erste, allmählich aufsteigend, besteht im treuen Nutzen der ein- 
fachen Gebetsweisen (und hierbei will die Anleitung, die Alvarez gibt, helfen); oder 
aber Gott reißt die Seele mit Gewalt an sich, und sie braucht nur seinem Rufe zu 
folgen, doch nicht, ohne sich dem Seelenführer zu offenbaren. 

Das Verhältnis von affektivem und diskursivem Gebet 

Wie verhalten sich nun affektives und diskursives Gebet (meditatio) zueinander? 
Der gewöhnliche Gebetsweg führt über eine lange Strecke der Übung in der medi- 
tatio. Affektives Gebet setzt eine geläuterte, gottliebende Seele voraus, also gläubige, 
ins Leben umgesetzte Erkenntnis von Sünde und Tugend. Es ist Ziel, nicht Anfang; 
dieser muß die meditatio sein; das wird durch kluge Unterscheidungsgabe und De- 
mut gefordert. Wo freilich Gott einen Menschen gleich im Anfang eines ernsten 
religiösen Strebens (der conversio) zur oratio affectiva ruft, und der Seelenführer 
am Ernst des Strebens den Ruf als echt erkennt, soll man sich nicht zur meditatio 
zwingen. Wohl ist es für denjenigen, der sich ein affektives Gebet vorgenommen 
hat, oft nützlich, mit einer meditatio zu beginnen, um ihm Nahrung zu geben. Auch 
soll man, wenn die Affekte nachlassen, ruhig zur meditatio zurückkehren und nicht 
gewaltsam den Willen zu Affekten treiben; neue Wertschau wird dem Willen zu 
neuen Affekten verhelfen. Solche meditatio zu Beginn des affektiven Gebetes ist 
kurz, ist nur ein In-Erinnerung-rufen dessen, was der Geist schon zu eigen hat. Das 
Verhältnis von affektivem und diskursivem Gebet faßt Alvarez in der Kurzformel 
zusammen: Das affektive Gebet steht dem diskursiven Gebet nicht entgegen, sondern 
setzt es voraus und vollendet es. Das affektive Gebet hebt die Meditation nicht auf, 
sondern setzt sie voraus und vollendet sie13. Darum wird auch beim Schritt vom 
erwägenden zum affektiven Gebet die Vorbereitung nicht überflüssig. 

Wie sich Alvarez diese Vorbereitung denkt, sei an einem Beispiel des Verfassers 
erläutert14. Es nennt sich: De beneficiis collatis in totam Ecclesiam15. Der Beter will 
der heiligen Dreifaltigkeit für die der Kirche geschenkten Gnadenerweise danken. 
Darum notiert er sich: 

•1. Sie erwählte die katholische Kirche, d. h. die Schar der Gläubigen, zu ihrem 
Haus. Außerhalb ihrer gibt sie niemandem Kunde der übernatürlichen Wahrheiten 
oder die Mittel, recht zu leben, oder den Zugang zum ewigen Heil. 

12 Wenn Alvarez von der hohen Form des affektiven Gebetes spricht, nennt er nur die 
Liebe. Vgl. 3, 7; 1418•1421. 

18 3,11; 1443. 
14 Bei dem angeführten Beispiel (auf dessen Inhalt wir hier nicht eingehen wollen) sehen 

wir eine Reihe Punkte notiert, die für eine erwägende Betrachtung viel zu umfangreich wä- 
ren; sie sollen nur an oft Durchbetetes erinnern, damit wenigstens bei dem einen oder an- 
deren Punkt das affektive Gebet einsetzen kann. 

16 3, 13, exercitium 7; 1486•1487. 



Beten mit Wille und Herz 123 

2. Sie wollte, daß Christus, der eingeborene Gottessohn, Fürst und Oberhaupt sei; 
von ihm wird die Kirche gelenkt und geleitet; er gibt ihr Sinneskraft, d. h. Kenntnis 
der Wahrheit, und Bewegungskraft, nämlich Liebe, Tugenden, Verdienste und alle 
Schönheit. 

3. Sie gab der Kirche als belebenden Geist aus ihrer Mitte den Heiligen Geist: von 
ihm werden wir belebt, von ihm zusammengefügt, auf daß wir als Glieder desselben 
Leibes auch wunderbar in eins gehalten werden. 

4. Sie schenkte der Kirche die Lehre der Wahrheit; durch diese sollen die Men- 
schen Gott und sich selber, Himmlisches und Irdisches, Vergangenes, Gegenwärtiges 
und Zukünftiges erkennen, ohne irgendwelche Beimischung des Irrtums; und durch 
diese Lehre sollen sie in jeglicher Tugend voranschreiten. 

5. Sie gab in den Geboten und Räten das ganz reine und heilige Gesetz des Evan- 
geliums, das jegliche Tugend befiehlt und keine, auch nicht die geringste Unvoll- 
kommenheit zuläßt. 

6. Sie gab Gnade und überreiche Hilfe, dies Gesetz zu beobachten, durch welche 
die nach Vollkommenheit strebenden Gläubigen die Reinheit dieses Gesetzes in 
ihrem Lebenswandel ausdrücken und zeigen, daß jene Heiligkeit, die das Gesetz 
lehrt, möglich, ja leicht ist. 

7. Sie schenkte ihr die hocherhabenen Sakramente, durch die wir zu allem Gna- 
denhilfe erlangen, was uns im Leben und im Sterben not tut; und das hochheilige 
Opfer, durch das wir Gott nichts Geringeres als Leib und Blut seines Sohnes Jesus 
Christus darbringen. 

8. Sie verlieh ihren Gebeten Wirksamkeit. Denn Großes erbittet und erhält der 
Leib der Kirche, und wegen der Verdienste des Hauptes spürt er in guten und in 
bösen Tagen Gottes Kraft zugegen. 

9. Sie zierte sie mit wunderbarer Schönheit, die aus der Mannigfaltigkeit, der 
Abstufung, der Ordnung der kirchlichen Stände und Dienste herrührt, und die dazu 
dient, sie zu erhalten und zu mehren. 

10. Sie verhieß ihr ständige Dauer vom Anbeginn der Welt bis zum Ende, so daß 
die Pforten der Hölle sie nicht überwältigen. Und nach dem Gerichtstag wird sie, in 
den Himmel erhoben, auf ewig strahlend, zur Rechten ihres Bräutigams thronen." 

Zum geschichtlichen Zusammenhang dieser Lehre 

Alvarez de Paz hat den Grundstock seiner Darlegungen von Cordeses übernom- 
men, ihn aber viel weiter ausgebaut. Er sieht das affektive Gebet schon bei Hugo 
von Balma 0. Carth (Ende 13. Jahrh.) und Heinrich Herp OFM (f 1477), mit ihren 
Anleitungen zu den aspirationes, den kurzen Stoßgebeten des Herzens, angebahnt. 
Ob er seine Definitionen von Affekt und Leidenschaft selber geprägt oder anders- 
woher übernommen hat, kann hier nicht untersucht werden. Gerson (1363•1429), 
dessen Gedanken weitgehend übernommen sind, gebraucht eine andere Terminolo- 
gie; er unterscheidet die Leidenschaft (passio) des intellektuellen Strebevermögens 
von der Leidenschaft des sinnlichen Strebevermögens16 oder auch die geistigen Lei- 
denschaften (passiones spirituales), die auf das Gerechte bzw. Ungerechte (justum 

16 Op. omn, t. III Antwerpiae (1706) 123•125: •Sequuntur aliqua de passionibus animae": 
123. 



124 Johannes Möllerfeld 

vel injustum) hinzielen, von den sinnenhaften Leidenschaften (passiones animales), 
bei denen es um das leibliche Wohlergehen (commodum) geht17. Bei Gerson ist also 
passio ein übergeordneter Begriff18. Anders bei Alvarez. Es wäre denkbar, daß unser 
Autor hier von Dionys dem Kartäuser (f 1471) beeinflußt ist, der die passio in ähn- 
lichem Sinn wie er versteht; und auch von affectus spricht der Kommentar des 
Dionys so, daß man hier den Begriff des Alvarez wiederfinden könnte19. • Es muß 
hier genügen, auf diese Frage hingewiesen zu haben. 

Wichtiger für uns ist die Wirkung des Alvarez auf die Nachwelt. Seine Lehre ist 
von den geistlichen Schriftstellern mehr und mehr übernommen worden20 und findet 
sich heute in fast allen Aszetiken, auch in solchen, die seinen Namen nicht kennen. 
Wenn wir die Lehre von der contemplatio acquisita (erworbene Beschauung, Gebet 
der Einfachheit) hinzunehmen, von der zur Zeit des Alvarez Karmeliter zu sprechen 
begannen (was sie meinen, liegt bei Alvarez noch innerhalb der oratio affectiva), so 
zeigt die Lehre vom betrachtenden Gebet folgende Linie des Aufstiegs: 

mehr verstandesmäßige Betrachtung, Erwägung mit einer Vielfalt von Gedanken • 
affektives Gebet: ein einziger Gedanke, dafür Vielfalt von Affekten • 
Gebet der Einfachheit: die Vielfalt der Affekte ist einer Einheit des Affektes 

gewichen • 
eingegossene Beschauung, mystisch im strengen Sinn des Wortes. 

Diese Zusammenstellung ist freilich stark vereinfachend und schematisierend; 
aber sie zeigt, worauf es beim Beten ankommt: immer mehr liebende Vereinigung 
mit Gott; und sie zeigt den normalen Weg dorthin. Diese Liebe ist nicht Gefühls- 
schwarm (wenn auch nicht Verachtung des Gefühls), sondern lebendiges Verlangen 
des Willens und erweist sich darum in einem Leben, das Gott dient. So will die 
oratio affectiva, gemäß der Lehre von den Affekten, wie Alvarez de Paz sie dar- 
bietet, verstanden sein. Nicht also • es sei wiederholt • im modernen Sinn von 
nur gefühlsmäßig oder gar von exaltiert oder etwa von verzückt. Spontaneität 

17 De Passionibus; aaO. 128•146; 12. consideratio. 
18 So heißt es in der Vorbemerkung zu De Passionibus: •affectus vero vel est passio ab 

agente derelicta in potentia cognoscente, vel similitudinem habet passionis". • Zur Ge- 
schichte von •affectus" vgl. J. C h a t i 11 o n im Art. Cor et cordis affectus, DSAM II (1953) 
2278•2307: 2288 und 2291•2300; nach ihm tritt vom 13. Jahrh. ab der Ausdruck affectus 
zugunsten von passio zurück. 

19 Dionys definiert die passio allerdings nicht mit eigenen Worten, sondern führt eine 
Stelle des Aristoteleskommentators Eustratius (Erzbischof von Nizäa, t nach 1117) sowie 
zwei Definitionen des hl. Johannes Damaszenus (8. Jh.) an: De passionibus animae, art. 8: 
Passionem insuper animae super secundum Ethicorum Eustratius apte definiens: Passio, 
ait, est motus appetitus sensitivi sub phantasia boni vel mali. Cui concordant definitiones 
passionis quas Damascenus libro secundo inducit: Passio, ait, est motus appetitivae virtutis 
sensibilis in imaginatione boni vel mali; et rursus: Passio est motus irrationalis animae per 
susceptionem boni vel mali. Porro ex dictis sensus descriptionum istarum satis (ni fallor) 
clarescit. Dicitur enim passio •motus", id est inclinatio seu affectus, •sensitivi appetitus, sub 
phantasia", id est sub apprehensione, •boni vel mali". Apprehensio namque motum hunc 
causat. Non est autem per phantasiam hoc loco intelligenda vis cogitativa aut aestimativa, 
ut aliqui putant; et hoc ex definitionibus Damasceni patescit: nam loco phanitasiae quam 
ponit Eustratius, ponit Damascenus imaginationem et susceptionem, id est sensitivam appre- 
hensionem. • Op. omn. 40, 337 D-B'. Vgl. ferner etwa im Kommentar zu Ps.-Dionys, de div. 
nom., cap. 4, art. 46: Et rationi passiones insidiantur, id est, motus et affectus partis sen- 
sitivae non refrenati usu rationis ac luce virtutum, actum rationis obfuscant. • Op. omn. 16, 
158 B'. 



Beten mit Wille und Herz 125 

gehört nicht zu ihren Merkmalen, erst recht nicht Blindheit. Eine passende deutsche 
Übersetzung zu geben ist schwer; die deutsche aszetische Literatur hilft sich etwa mit 
Willens-, Herzensgebet; der Ausdruck Herzensgebet allein könnte ebenso mißver- 
standen werden wie der Ausdruck Willensgebet und wird zudem von manchen für 
das ostkirchliche Jesusgebet beschlagnahmt21. 

In einem Punkt ist die Lehre des Alvarez auf starke Kritik gestoßen und von der 
Nachwelt nicht beibehalten worden. Auf Grund der Erfahrung sprach er von der 
Möglichkeit eines Gebetszustandes brennender Gottesliebe ohne vorhergehende oder 
begleitende Erkenntnis22. Indem man diese seine Lehre fallen ließ, unterstrich man 
in der Lehre vom äff ektiven Gebet noch stärker als er den erkenntnismäßigen Anteil. 
Es handelt sich um eine Grenzfrage; der geschilderte Gebetszustand gehört nicht zum 
affektiven Gebet im engeren, heutigen Sinn, sondern in den Bereich der (erwor- 
benen oder der eingegossenen) Beschauung. Es lohnt sich aber, diese Stelle bei 
Alvarez zu lesen; es ist das herrlichste Kapitel, das ich bei ihm kenne, und kann für 
manche ermüdende Breitschweifigkeit bei ihm entschädigen. Alvarez weiß, daß er 
gewichtige Autoritäten und Lehrmeinungen der Scholastik gegen sich hat. Eines aber 
steht ihm mittagshell vor Augen: die Tatsache, die sich nicht wegleugnen läßt. Es 
gibt Menschen, die dieses Gebet an sich erfahren haben, und es waren keine Dumm- 
köpfe; auch sie hatten studiert, und nicht umsonst28. Man spürt, wie hier tiefes 
Erleben spricht, das sich nicht wegdisputieren lassen will. Zugleich aber ist ein 
anderes bewundernswert: die Weise, in der er trotzdem ganz behutsam die philo- 
sophisch-theologische Argumentation prüft, die Gründe Für und Gegen. Das Ergeb- 
nis ist für ihn nicht zu befriedigend; und so kommt er zu Sätzen, die man sonst nicht 
so leicht bei ihm findet: man könne nicht jeden Lehrsatz der Vergangenheit halten, 
und vielleicht müsse man das Verhältnis Verstand • Wille ganz neu durchdenken. 
Diese Gebetsform sei übrigens ein Zeichen menschlicher Begrenztheit, wenn nämlich 
bei so großem Liebeserleben das Erkennen wie weggeblasen sei; im Himmel werde 
es anders sein, da werde der Mensch die Kraft haben, sowohl im Erkennen wie in 
der Liebe gleichzeitig das Höchste zu vollbringen. Bei seinem Suchen streift Alvarez 
auch jene Lösung, die man heute wählt, um sowohl der Tatsache solchen Erlebens 
wie einer gesunden Philosophie gerecht zu werden: es kann der kurz aufblitzende 
Erkenntnisakt eine solch starke Liebesbewegung auslösen, daß die spätere Rück- 
besinnung nichts mehr von dem an Anfang stehenden Erkennen weiß24. Nach rein 

20 Über seine Nachwirkung auf J. Nouet SJ (1674) und Courbon (1685): RAM 19 (1938), 
386•391. Über Thomas de Vallgornera OP (1666) Nepper und Viller RAM 21 (1940), 
290•333; diesen Aufsatz konnte ich selber nicht einsehen; Hinweis bei J. de Guibert, 
La spiritualite de la Compagnie des Jesus, Rom (1953) 5984. 

21 Darüber H. Vorgrimler, Jesusgebet, LThK2 V (1960), 964•966; ferner E. 
Benz, Nembutsu und Herzensgebet, Kairos (I960) 131•144). 

22 3, 8; 1422•1431. Das Kapitel ist überschrieben: Quod haec oratio ad hanc perfectio- 
nem sublevata sine usu intellectus ordinarie non fiat. Es wird die Frage gestellt, an ani- 
mus praeterita Dei cognitione formatus, et amori assuetus, aliquando absque hac etiam 
simplici Dei memoria eum diligat, et actu Dei oblitus, ac si intellectum non haberet, amplexi- 
bus amoris intendat (1422 f.). 

23 Ego quidem novi aliquem in rebus philosophicis bene versatum, et donis divinis, ac 
vitae puritate nimis excultum, qui amorem sibi saepe inesse absque ulla cognitione non minus 
evidens quam lucem meridianam putabat (1425). 

24 Forte cum hac inflammatione affectus est pariter aliqua, licet subtilissima irradiatio 
intellectus, quae ob amoris vehementiam non percipitur (1430). 



126 Johannes Möllerf eld 

natürlichen Gesetzen betet in solcher Liebe nur ein Mensch, der sich lange im diskur- 
siven Gebet gemüht hat25. Auch Alvarez weiß also, was wir früher im Kleinen Kate- 
chismus lernten: •Wer Gott nicht kennt, der liebt ihn nicht." Eine Haltung, die den 
Geist als Widersacher der Seele empfindet, ist ihm fremd. 

Wie also beten? 

Es wird heute viel vom affektiven Gebet gesprochen. Der Mensch sehnt sich in der 
lauten Welt nach der Stille, in der technisierten Welt nach Gemütswärme, in der 
komplizierten Welt nach Einfachheit, in der bedrohten Welt nach spürbarer Gebor- 
genheit, in der gottfernen Welt nach erlebter Gottesnähe. Es liegt darin sicher ein 
Ruf Gottes, diese Gebetsform zu pflegen, und es mag sein, daß Gott mehr als sonst 
eine Reihe Menschen zu anderem Gebet untauglich sein läßt; sie brauchen darüber 
nicht zu trauern. Das nimmt uns aber nicht die Pflicht, zu wachen, daß solches Beten 
gesund bleibe; und es kennt gerade heute seine besondere Gefährdung. Besser 
gesagt, die Gefahr, die immer mit diesem Gebet verbunden ist und die schon Cor- 
deses vorgehalten wurde, gegen die darum Alvarez Sicherungen einbaut, ist heute 
besonders stark. Es ist eine doppelte Gefahr: Übersteigerung des Gefühls und Ver- 
nachlässigung der Tat. Vielleicht kann uns die klare Sicht des Alvarez helfen, das 
affektive Gebet in seinem Wert und seiner Kraft zu schützen. 

Die Übersteigerung des Gefühls kann sich in verschiedener Weise äußern. Es 
muß nicht immer Exaltiertheit in Heroldsbacher Art sein, wo also dem Gebet die 
Besonnenheit und die kirchliche Gesinnung fehlen. Nicht minder gefährlich ist jene 
sanftere Gefühlsbetonung, die sich weithin im religiösen Leben unserer Zeit findet, 
beeinflußt etwa von Kant, Schleiermacher, R. Otto, F. Heiler und auch eigenen 
Lebensschicksalen; man zweifelt an der Möglichkeit, die Wahrheit zu erkennen und 
wird darum der Wahrheitssuche müde (•die Wahrheit ist für Gott allein"); statt 
einer wirklichen Antwort auf die Gottesfrage begnügt man sich mit religiösen Stim- 
mungen und Erlebnissen. Oft sieht man darin den einzigen Ausweg aus unheilvollen 
Glaubensstreitigkeiten; man ist sehr tolerant geworden: man läßt den anderen 
unangefochten nach dessen Meinung leben und ist auch nicht gewillt, für irgendeine 
eigene Überzeugung zu sterben. Alles, meint man, sei ja doch nur relativ; man dürfe 
darum kein Fanatiker sein. Warum nicht aus anderen Religionen oder aus modernen 
Dichtern nehmen, was einen anspricht? Warum es an einem Dogma messen? Wahr- 
heit? Ach, denken ist mühsam und aussichtslos, wenigstens in religiösen Fragen. • 
Es wäre ein Wunder, würden solche Zeitströmungen nicht wenigstens in manchen 
Rinnsalen auch in den katholischen Bereich einsickern. Es gibt auch hier eine Scheu 
vor dem Begriff und einen Hunger nach dem Lebendigen. Es gibt auch bei solchen, 
bei denen man es nicht erwarten sollte, die Meinung, theologisches Studium und 
Gebet hätten nichts miteinander zu schaffen, was ganz offensichtlich der Meinung 
eines Augustinus, Bonaventura, Thomas oder Lessius widerspricht. Vor solcher 
Trennung von Theologie und Frömmigkeit warnte die Kirche in unseren Tagen, als 

25 Wenn man solche Beter fragt, wen sie da lieben, so müssen sie antworten: Illud sum- 
mum et aeternum bonum amamus quod multo tempore meditatione quaesivimus, quod con- 
templatione perspeximus, quod paulo ante illud spiritale somnium agnovimus (1427). Mit 
spiritale somnium ist diese Höchstform affektiven Gebetes gemeint. 



Beten mit Wille und Herz 127 

eine sogenannte •pneumatische Exegese" Bibelfrömmigkeit ohne Bibelstudium pfle- 
gen wollte26. Im Verhältnis von Dogmatik und Frömmigkeit läßt sich ähnliches 
beobachten. Was aber wird aus solcher Gefühlsfrömmigkeit? 

Sie entnervt. Sie versperrt den Weg zur Tat. Der Mensch, der nicht den Mut zur 
Wahrheitssuche hat, hat auch nicht den Mut zur Tat, zur wohlüberlegten, verant- 
worteten konkreten Entscheidung. Er kann sich wohl in den Rausch der Tat stürzen, 
Fanatiker der Tat werden; aber das hat nur den Namen der Tat und ist Untat. Im 
Augenblick ist hierzulande, da uns noch immer der Schädel vom Rausch vergangener 
Jahre brummt, eine andere Gefahr größer: sich zu gar keinem Tun aufzuraffen. Das 
ist einer der Gründe der so weit verbreiteten Abulie (nicht der einzige freilich), der 
Entschlußunfähigkeit, des Sich-nicht-f estlegen-wollens. Eine gläubige Zeit plante für 
Generationen und hatte das Ende der Zeiten fest im Blick; eine glaubensschwache 
Zeit wagt nicht, sich auch nur für den morgigen Tag zu binden. Das zeigt sich auch 
im Gebet. Im Gebet einen festen Vorsatz zu finden, gilt mancherorts als unmodern. 
Nicht, als müßten wir am Schluß jeder Betrachtung krampfhaft nach einem bestimm- 
ten Vorsatz suchen. Wem aber nie im Gebet ein solcher Vorsatz kam, wem es da nie 
aufgeleuchtet ist, sein Leben müsse anders werden, und zwar an diesem oder jenem 
ganz bestimmten Punkt, und Gott warte auf diese oder jene ganz konkrete Tat von 
ihm • ob dessen Gebet wohl hinreicht? Gebet darf doch nicht am Rande unseres 
Lebens stehen, sondern muß seine Wurzel sein, die Wurzel unseres Denkens und 
Tuns. 

Gewiß, diese Zeichnung ist etwas allgemein, und es ließe sich manches dazu sagen. 
Es wird aber genug bestehen bleiben, um die Frage zu rechtfertigen: ob nicht eine 
Besinnung darauf, was in Wirklichkeit das von den geistlichen Schriftstellern so 
gepriesene affektive Gebet ist, ob also nicht die Lehre des Alvarez de Paz uns helfen 
kann. Vom Gebet des Herzens hören viele gern sprechen, das Wort vom Gebet des 
Willens wird vielen hart ankommen. Wir aber müssen davon sprechen. Das ist die 
wichtige Erkenntnis des Alvarez: entscheidend sind nicht Gefühle, über die der 
Mensch nicht Herr ist; entscheidend ist seine Gesinnung, seine aus hinreichend klarer 
Einsicht gewonnene Willenshaltung. So werden wir bei aller Freude am affektiven 
Gebet und gerade um dieses affektiven Gebetes willen das betende Studieren und 
das erwägende Beten nicht vernachlässigen dürfen. Und hier wäre wiederum noch 
manches zu sagen. 

Lassen wir es aber für jetzt genug sein und werfen zum Schluß einen kurzen Blick 
auf Alvarez de Paz, auf ihn persönlich, auf das letzte affektive Gebet seines Lebens. 
Als er auf dem Sterbelager lag, reichte man ihm das Kreuz, und er küßte es, küßte 
die Wunden der Hände, der Füße, zuletzt die Seitenwunde. In diesem Kuß entschlief 
er. Als junger Priester dachte er daran, Kartäuser zu werden; sein Ordensgeneral 
ließ ihn bitten, bei den Jesuiten zu bleiben. Er blieb, mit seiner Gebetssehnsucht, mit 
nimmermüdem Eifer im Studium und Lehramt, schließlich in treuer Verwaltungs- 

26 1930•1939 erschienen unter dem Decknamen Dain Cohenel in Italien 13 Bände •La 
Sacra Scrittura", deren Methode völlige Trennung von Wortsinn und geistlichem Sinn, Wis- 
senschaft und Betrachtung ist. Das Werk wurde indiziert und von der Bibelkommission ver- 
urteilt; vgl. auch das Rundschreiben •Humani Generis". Das positive Ideal der Einheit von 
Wissenschaft und Frömmigkeit zeichnete 1943 das Rundschreiben •Divino afflante Spiritu". 
• Dazu die auch sonst in unserem Zusammenhang sehr wichtigen Ausführungen von X. 
Le-on-DufourSJ, Renouveau biblique et vie spirituelle, DSAM IV, 265•278. 



128 Johannes Möllerf eld 

tätigkeit als Missionsoberer. All das war bei ihm Einheit: Erkennen und Beten und 
Handeln. Und all das war zusammengefaßt im letzten Tun seines Lebens, im Kuß 
der Herzenswunde Christi. So dürfen wir vertrauen, daß ihm die Bitte erfüllt wurde, 
die er am Schluß seiner Ausführungen über die oratio affectiva niedergeschrieben 
hat27: 

•Herr, mein Gott, mein Licht, du meiner Seele Ruhe, Schönheit und Glanz! 
Ich preise deine große Barmherzigkeit. Du hast mich ja erschaffen, dich zu 
erkennen, und erkennend dich zu lieben, und liebend die Werke eines wahren 
Freundes zu tun, und wirkend dich zu erlangen als Preis meines Laufes, als 
Kranz meines Rampfes, als mein unermeßliches Gut. Und nun, Herr, ersehne 
ich das mit heller Glut, wozu ich geschaffen bin. 

Gib mir, dich zu erkennen, ans Ende des Suchern und Forschem zu gelangen 
und dich zu schauen, das leuchtende Licht, das mich nicht nur umflutet, sondern 
das in mir brennt, da die Gabe der Weisheit in mir ausgegossen ist. 

Gib mir, dich zu lieben, überall und stets in Liebe zu brennen, besonders in 
stiller Zeit, wenn ich mich von allen Geschäften und Geschöpfen abgesondert 
habe, um bei dir zu sein: laß mich dann ganz in Liebe, Dank und Lob dir 
anhangen! 

Du höchstes, unveränderliches, ewiges Gut, dich will ich lieben. Du steter 
Quell des Guten, der du jeden Augenblick unzählbare Erbarmung auf mich 
ausströmst, dir will ich danken. 

Du, der du große Dinge tust, du allen Lobes wert, dich will ich loben und 
preisen in meinem ganzen Leben, 

damit ich aus dieser unvollkommenen Liebe, aus diesen (immer wieder) 
unterbrochenen Dankes- und Lobesbezeugungen hingelange zur vollkom- 
menen Liebe des himmlischen Vaterlandes und zum steten Lobpreis auf dich. 
Amen." 

27 Sp. 1497•1498. 




