Beten mit Wille und Herz 117

Damit ist zugleich der Erfolg der Arbeit fiir den gliubigen Menschen garantiert. In
einer Beziehung kann er das nur glauben, wenn er namlich darauf schaut, wie wenig
er in dieser Welt vermag und wie oft sein Werk von einem Tag zum anderen wieder
zerstort wird. Und was soll erst der Kranke sagen, der die Welt nur erleidet und
erduldet? In anderer Beziehung kann er es erfahren, ndmlich an sich selbst, wenn
immer er sich nur in Gottes ,Arbeit“ an der Welt und am Menschen einschwingt.
Damit ist die christliche Aufgabe des arbeitenden Menschen gegeben. Er mufl es
immer wieder im Glauben einiiben und darauf vertrauen, dafl seine geringe Arbeit
zur Vollendung der Welt, zu ihrer Herrlichkeitsgestalt beitragt, auch wenn die tig-
liche Erfahrung gegen ihn zu stehen scheint. Wenn irgend etwas, so steht die Arbeit
im Zeichen des Kreuzes, und nur in der Anteilnahme am Kreuz Christi kommt sie
zu ihrer Vollendung. Es ist aber dem Christen auf diesem Weg ein Glaubenszeichen
gegeben, das ein Licht auf seine Arbeit wirft und das ihm eine Starkung bedeutet.
Indem er ndmlich selbst an seiner Arbeit wichst, durch sie zur inneren Freiheit
kommt und ein herrscherlicher Mensch wird, weifl er, dafl Gott in Christus und im
Heiligen Geist an ihm wirksam geworden ist. Der vollkommene christliche Arbeiter
ist der vollkommene Représentant des arbeitenden und herrscherlichen Gottes in
dieser Welt.

Beten mit Wille und Herz
Zum affektiven Gebet nach Alvarez de Paz (1560—1620)

Von Johannes Mallerfeld SJ, Miinster/Westf.

‘Wenn man heute vom affektiven Gebet hort oder liest, ist man manchesmal zur
Frage versucht: warum nicht nur noch affektiv beten? Was sollen die Anleitungen zu
mehr diskursiver Gebetsart, wenn doch das affektive Gebet uns tiefer mit Gott ver-
bindet und dazu noch leichter in der Ausiibung ist, ein Vorteil, den wir Getriebene
des 20. Jahrhunderts, fast stets (iberarbeitet und miide, wohl zu schitzen wissen!
Welchen Wert soll da ein mehr verstandesméfliges Erwédgen im Gebet noch haben?
Sind die Anleitungen dazu nicht vielleicht Uberrest trockener Scholastik und eines
rationalistischen Menschenbildes? — Nun, ehe wir diese aus der Vergangenheit
ererbten Gebetsformen itber Bord werfen, wird es gut sein, erst einmal genau zu-
zuschauen, was denn in der geistlichen Uberlieferung eigentlich unter affektivem
Gebet verstanden ist und wie sie das Verhiltnis zum diskursiven Gebet sieht.
Es konnte ja sein, dal wir sonst einem Miflverstindnis zum Opfer fielen. Die
Gefahr dazu liegt tatsichlich gar nicht so fern; das werden wir bei einer Gegen-
iiberstellung dessen sehen, was wir heute fiir gew6hnlich mit ,affektiv® meinen, und
dessen, was derjenige darunter verstand, bei dem wir zum erstenmal vom ,affekti-
ven Gebet“ lesen; es ist Alvarez de Paz SJ*.

1 Uber ihn handeln manche Nachschlagewerke unter Alvarez, andere unter Paz. Er darf
nicht mit Balthasar Alvarez verwedhselt werden.



118 Johannes Méllerfeld
~Affektiv im heutigen Sprachgebraudh

Was wir im gewdhnlichen Leben mit ,affektiv bezeichnen, wird uns vor Augen
gefithrt, wenn wir etwa in einem Worterbuch sinnverwandter Ausdriicke nach-
schlagen. Bei Karl Peltzer, ,Das treffende Wort“2 lesen wir unter dem Stichwort
~Affekt: ,Aufregung, Begeisterung, Bewegung, Eifer, Erregung, Entziicken, Leiden-
schaft, Impuls, Rausch, Rithrung, Wallung, Anwandlung, Geisteszustand, Laune,
Verstimmung, Disposition, Stimmung, Verfassung, Ekstase, Feuer, Emotion, Erregt-
heit, Enthusiasmus, Fanatismus, Glut, Hitze, Inbrunst, Hochgefiihl, Hurrastimmung,
Koller, Orgasmus, Schwirmerei, Taumel, Uberschwang, Verziickung, Wollust, Won-
nerausch, Aufrubr der Gefithle.* Und wenn wir den wissenschafllichen Sprach-
gebrauch befragen? Er folgt weithin Kant: ,, Affekte sind von Leidenschaflen spezi-
fisch unterschieden. Jene beziehen sich blof auf das Gefiihl; diese gehoren dem
Begehrungsvermégen an . . .; jene sind stiirmisch und unvorsétzlich, diese anhaltend
und iiberlegt.“ Nach ithm ist ,jeder Affekt blind, entweder in der Wahl seines
Zwedks, oder, wenn dieser auch durch Vernunft gegeben worden, in der Ausfithrung
desselben; denn er ist diejenige Bewegung des Gemiits, welche es unvermégend
macht, freie Uberlegung der Grundsétze anzustellen, um sich danach zu bestimmen*3,
Vom heutigen Standpunkt aus definiert M. Keilhadker im Lexikon der Pidagogik I,
Freiburg (1952) 31—34, Affekte als ,heftige Gefithle von anfallartigem Charakter,
die stets in Verbindung mit starken kérperlichen Begleiterscheinungen auftreten und
gleichzeitig die hoheren Vorstellungs- und Bewufltseinsvorginge weitgehend beein-
trachtigen“. Ahnlich ist die Charakterisierung durch Th. Miincker im Lexikon fiir
Theologie und Kirche, 2. Aufl., I (1957) 166—168: ,Affekte sind spontane Gefithls-
aufwallungen, gekennzeichnet durch ein aulergewéhnlich heftiges Mitschwingen des
Leiblichen: Anderungen des Kreislaufs, Blutdrucks, der Innervation der Muskeln,
Erroten, Erblassen, Weinen, Zittern, Gesichtsverzerrungen. Seelisch dufiern sich die
Affekte in der Hemmung des Gedankenablaufs, im Stocken der Sprache u. dgl.“4.
Eine Veranschaulichung dessen gibt uns vielleicht die Lithographie von Edvard
Mundch ,,Geschrei“s, 1895 entstanden, wo die menschliche Gestalt nicht viel mehr ist
als ein schwarzer, krummer Strich, wie ein Band, das im Winde flattert, wo vom
Menschen nur eines zu uns spricht, das Gesicht; die Ohren sich zuhaltend, die Augen
hoch aufgerissen, den Mund weit aufgetan zum ,Oh“ — der ganze Mensch ist nur
noch eines, wahnsinnige Angst. Das ist Affekt. Oder stellen wir uns das alte Miitter-
chen vor, das die Strafle {iberqueren will und plétzlich das Auto heranbrausen sieht:
sie schrickt zusammen, der Puls stodckt, sie ist unfahig zu jeder Bewegung, im pltz-
lichen Schrecken erstarrt. Oder denken wir an einen Menschen, der sich vor Wut
nicht mehr kennt, den der Zorn in eine KurzschluBhandlung treibt, wo zwischen
Erlebnis und Reaktion die Sicherung iiberlegenden Denkens feblt. Die Psychologen
vergleichen solche Affekthandlungen mit tierischen Primitivreaktionen (Kretschmer),
mochten sie wohl auch entwicklungsgeschichtlich aus Tropismen und Reflexen des

2 Miinchen und Thun (1955) 19.

3 I.K ant, Kritik der Urteilskraft (1790); nach der 2. A. von 1793 hrsg. v. H.Schmidt,
Leipzig (1925) 113 = S. 121 der Originalausgabe.

4 Vgl. ferner Th. Mincker, Die psycholog. Grundlagen der kath. Sitienlehre, Diis-
seldorf* (1958) 68—72.

5 Abb. etwa: Der Grofie Herder 1 (1953), Bildtafel vor Sp. 209.



Beten mat Wille und Herz 119

untermenschlichen Lebens erkliren. Sollten solche Vorginge auf der untersten Stufe
menschlichen Seelenlebens gemeint sein, wenn wir von affektivem Gebet sprechen?
Wohl kaum. Wir meinen doch wohl etwas anderes als das ,Beten® einer Volksmasse
in bestimmten sektiererischen Versammlungen oder bei einem vermeintlichen, sen-
sationslustig erwarteten Wunder oder bei einer Katastrophe. Ist der Begriff wenig-
stens in jenem Sinne verstanden, wie ihn manche medizinische Psychologen noch
gebrauchen: Affekt gleich Gefiihl schlechthin, affektiv gleich gefiiblsbezogen? Schauen
wir einmal deswegen bei Alvarez de Paz nach!

»Affektive bei Alvarez de Paz

Alvarez de Paz ist der erste, der vom affektiven Gebet als einer eigenen Gebetsart
spricht, genauer gesagt, davon in einem Buch handelt. Er hat diese Lebre wahr-
scheinlich von Cordesest iibernommen, der eifrig fiir diese Gebetsart geworben
hatte, aber in seinem Orden auf starke Widerstande gestoflen war und schon deshalb
nichts dariiber hatte in Druck geben kénnen. Es entspricht wobl dieser Sachlage, aber
auch der Art des Alvarez de Paz, der lange Philosophie- und Theologieprofessor
gewesen war, daf dieser sich um klare Darlegung dessen bemiiht, was er mit affek-
tivem Gebet meint, um Klarheit der Begriffe also auch und gerade hier, wo es ihm
um ein besonderes Herzensanliegen geht.

In seinem 1617 in Lyon erschienenen Werk tiber das Gebetsleben? handelt das
vierte Buch von den Affekten beim innerlichen Gebet. Es gliedert sich in eine Vor-
rede (Prooemium), drei Hauptteile (iiber die Affekte bei Anfingern, bei Fortgeschrit-
tenen, bei Vollkommenern) und einen Anhang; dieser bietet zu praktischer Anleitung
Betrachtungspunkte, wie sie sich auch in den Hauptteilen finden, doch tut er es in
kiirzerer Form. Widhtig fiir unser Thema sind die 13 Kapitel der Vorrede (Bedeu-
tung der Affekte im geistlichen Leben) und die 12 ersten Kapitel des dritten Teils
(tber das affektive Gebet im besonderen).

Affekt ist nach Alvarez jede Hinneigung des Strebevermdgens unserer Seele zu
einem Gegenstarids. Es kann ein Hin-, aber auch ein Wegstreben sein. Der Anlafl
dazu liegt entweder in einer verstandesmifigen Einsicht oder in einer Sinneswahr-
nehmung. Demnach unterscheidet Alvarez den Willensaffekt und den — wie wir
vielleicht sagen diirfen — Herzensaffekt. Dessen Sitz nimlich, meint er, sei im Her-
zen; hier spiire man Angst und Freude in sich schlagen. Da der Herzensaffekt auf
Sinneseindriicke, insbesondere auf die Phantasie, zuriickgeht, ist von vornherein der
Koérper stark an ihm beteiligt. Auch der Willensaffekt strémt auf den Korper iiber,

8 Antonio Cordeses SJ (1518—1601) war 1574—1580 Provinzial von Toledo, wo am 24.
2. 1578 Alvarez ins Noviziat eintrat. Ein Manuskript ,Tratado de la Oracién Mental®, das
Cordeses zum Verfasser hat, befindet sich im Brit. Museum; dariiber P. Dud on, Les idées
du P. Antonio Cordeses sur I'oraison, RAM 12 (1931), 97—113; 13 (1932), 17—33; iiber die
Abhingigkeit des Alvarez von den dort vertretenen Gedankengingen A. Yanguas SJ,
Alvarez de Paz et Uoraison affective, RAM 19 (1938), 376—398. Vgl. F. Wulf S], Das in-
nere Gebet (oratio mentalis) und die Betrachtung (meditatio), GuL 25 (1952), 382—890. Wei-
teres bei A. Y anguas, Cordeses, DSAM 11 (1953), 2310—2322,

7 De inquisitione pacis sive studio orationis. Wir zitieren nach der Mainzer Ausgabe 1619,
und zwar lediglich in der Form: pr. 1; 1200 = 4. Buch, prooemium, 1. Kapitel, Sp. 1200; oder
3,8; 1426 = 4. Budh, 3. Teil, 8. Kapitel, Sp. 1426.

8 affectus est appetentis partis animae ad aliquid inclinatio (pr. 1; 1182).



120 ' Johannes Méllerfeld

aber sein Ausgangspunkt liegt im Geist (man spricht in der Psychologie sogar von
geistigen Geflihlen). Wahrend der Willensaffekt von einer entsprechenden Einsicht
hervorgerufen und darum in etwa aktiv gesteuert werden kann, verhilt sich der
Mensch beim Herzensaffekt mehr passiv; er empfindet ihn wie ein Seil, das ihn
zieht, wie einen Stachel, der ihn schmerzt, wie einen Nagel, der ihn anheftet; und
weil der Mensch hier mehr das Bewufitsein des Erleidens, als das des Handelns hat,
nennt Alvarez den Herzensaffekt auch Leidenschaft (passio) und zwar nur diesen®.
Die Willensaffekte zielen auf einen sittlichen Wert (oder Unwert; bonum honestum
vel malum inhonestum); nicht immer um des sittlichen Wertes willen, sondern z. B.
auch, weil der Gegenstand nutzlich oder angenehm ist. Die Leidenschaften gehen an
sich auf das, was den Sinnen behagt (commodum vel incommodum); an sich, denn
der Mensch kann durch die Verbindung mit der Vernunft sie in den sittlich guten
Bereich erheben. Die Willensaffekte liegen, wie schon gesagt, mehr in unserer Ge-
walt als die Herzensaffekte, die ja aus dem Korperlichen aufsteigen und von dufleren
Finfliissen abhingen; stirkere Gefithlsempfindung beim Gebet ist also nicht unbe-
dingt Zeichen groflerer Frommigkeit, sondern hat seine Ursache vielleicht nur in
besserem korperlichen Befinden. Willens- und Herzensaffekt kénnen sehr verschie-
den zueinander stehen. Die erste Moglichkeit: beide erstreben dasselbe Ziel; dann
fiihlt sich der Mensch wohl, dann ist er ganz bei der Sache. Zweite Méglichkeit: einer
der beiden Affekte tut nicht mit; so ergeht es dem Beter im Zustand der Trockenheit:
der Wille strebt zum Guten, aber das Gefiihl flammt nicht; das ist ein saures Ackern.
Die letzte Moglichkeit: sie widerstreben einander; es kommt also im Menschen zum
Biirgerkrieg zwischen seinem mehr geistig und mehr kérperlich gelenkten Streben;
er fiihlt sich innerlich zerrissen. Beide Arten der Affekte sind an sich sittlich indiffe-
rent; doch gehen die Willensaffekte, weil von der Vernunft gelenkt, eher auf das
Gute, wihrend sich bet den Herzensaffekten stiarker die Folgen der Erbsiinde zeigen.
Die Wirkkraft der Affekte ist grofl; aus ihnen wachsen gute wie bose Haltungen
(habitus) und Taten; sie formen uns. Bose Affekte hemmen die Kraft zu wertvollem
Tun, gute Affekte stirken sie. Es ist darum eine wichtige Aufgabe, die Affekte recht
zu lenken.

Das geschieht u. a. beim inneren Gebet, wenn die Verstandeserwagungen auf die
Willensaffekte hingeordnet werden. Nicht der betet besser, der scharfsinniger denkt,
sondern der glithender und heiliger liebt. Hier sind die einfachen Menschen vor den
Gelehrten im Vorsprung; der Intellektuelle hat mehr das geistige Schauen und
Horen ausgebildet, der Mann aus dem Volke das Verkosten und Fiihlen, und hierin
liegt mehr Freude. Wie die Konigin von Saba (3 Kg 10, 12) Salomons Herrlichkeit
bestaunte und ihm deshalb viel schenkte, so soll unsere Seele die Glaubenswahr-
heiten durchforschen, um zu staunen und zu handeln. Aus Affekten wichst leichter
die Tat; wo die Moglichkeit zum Tun fehlt, rechnet Gott uns das lebendige Verlan-
gen dazu an. Die Affekte f6rdern unsere Betrachtung; sie schirfen unsere Aufmerk-
_ samkeit und erwerben uns mehr erleuchtende Gnade. Verstehen und Entbrennen
steigern einander; je heller das Feuer lodert, desto mehr wirmt seine Glut. Die
Affekte sind durch ihr blofes Dasein stirkstes Bittgebet; glilhende Sehnsucht ist vor

® Insofern ist zu erginzen, was Th. Miincker (LThK? I, 166) schreibt: die Scholastik habe
Affekt und Leidenschaft nicht unterschieden. Fiir Alvarez zumindest ist Leidenschaft eine
Art des Affekts, nicht aber schlechthin mit ihm identisch.



Beten mit Wille und Herz 121

Gott ein lauter Ruf, der die Wolken durchdringt. Darum sollen wir uns bei der
Gebetsvorbereitung nicht nur den Stoff zum Erwigen zurechtlegen, sondern mebr
noch die ratio afficiendi nos, die Frage: wie komme ich zu den rechten Affekten?
Intellekt ohne Liebesaffekt ist lahm und kommt nicht voran; Affekt ohne Intellekt
ist blind und verfehlt den Weg. Der Intellekt mufl dem Affekt den Weg weisen,
der Affekt den Intellekt tragen. Dabei ist einiges zu beachten:

1. Man soll nicht so sehr die Zartheit als die Festigkeit der Affekte suchen. Ob
Gefithlswirme da ist, ist nicht entscheidend (so dankbar wir sind, wenn sie sich ein-
stellt), sondern: ob wir die Selbstverleugnung, die Bekdimpfung unserer Siinden und
die Liebe anstreben.

2. Es ist ratsam, denselben Affekt in verschiedenerlei Akten einzuuben. Wieder-
holung ist gut, Abwechslung ist angenehmer und regt stirker das Verlangen nach
dem vorgestellten Gut an.

3. Man soll die Affekte je nach Geistes- und Lebenslage wéhlen.

4. Man soll die Affekte auf das einzelne lenken und sich im voraus auf die kon-
kreten Schwierigkeiten einstellen.

5. Man darf nicht einseitig werden, sondern mufl die Affekte oft im Gebet mitein-
ander verbinden. (Hier gilt Schillers Wort im Lied von der Glocke: Denn wo das
Strenge mit dem Zarten, wo Starkes sich und Mildes paarten, da gibt es einen guten
Klang.) Alvarez zitiert eine Predigt des hl. Bernhard iiber Maria Magdalena, in der
der Beter aufgefordert wird, beide Fiile des Herrn zu kiissen, sowohl die Barm-
herzigkeit wie die Gerechtigkeit!®.

Fithren die Gebetsaffekte zum rechten Leben, so wird dieses wiederum die guten
Affekte steigern und das Gebetsleben zu héherer Stufe fithren.

Affektives Gebet

Das bisher Gesagte gilt ganz allgemein. Die besondere Gebetsart nun, die Alvarez
als affectiva oratio, als Affektgebet bezeichnet, ist ein Bei-Gott-sein, bei der die
Seele nichts von vielen Verstandeserwagungen wissen will, sondern, erfillt vom
einfachen Schauen auf Gott oder von der Erinnerung an ihn, Akte der Liebe, der
Danksagung, des Lobes erweckt. ,Das affektive Gebet ist Gemeinschaft oder Ge-
sprach mit Gott, wobei die Seele die vielen Verstandeserwdgungen zuriickweist
und sich in ganz einfacher Gotteserkenntnis oder im bloflen Gedenken Gottes den
Affckten der Liebe, des Dankes und des Lobes hingibt“11. Also kein langes Durch-
denken; die Erkenntnis der betreffenden Glaubenswahrheit ist, so wird voraus-
gesetzt, schon lingst gewonnen, der Erkenntnishunger gesittigt; nun geht der
Mensch, auf dieser Erkenntnis aufbauend, einen Schritt weiter. Der Vater und der
Brautigam Christus sind der Seele ldngst vertraut; sie kann ohne Umschweife kind-
lich offen mit ihnen reden. Zwar bedeutet es eine gewisse Armut im Geist, den
Reichtum an Gedanken abzuweisen; doch es lohnt sich. Verstandesmiihe ist Plage

10 pr, 11; 1199. Diese unter Bernhards Werken sich findende Predigt stammt von seinem
Sekretiar Nikolaus von Clairvaux (PL 185, 216 C), Der Gedanke ist aber ganz bernhardi-
nisch; vgl. sermones in Cantica 6, 8 (PL 183, 806 A—B).

1 Affectiva oratio est communicatio seu conversatio cum Deo, qua anima rejectis multis
discursibus intellectus, vel sola simplici Dei intelligentia, aut recordatione contenta in affec-
tus amoris, et gratiarum actionis, et laudis incumbit® 3, 1; 1385.



122 Johannes Méllerfeld

und bringt Unruhe; hier aber wichst die Liebe, die Friede bringt. Die Erkenntnis
wird tiefer; denn die Liebe verleiht einen hellen Blick. Das affektive Gebet besteht
ganz in Willensaffekten; die oben genannten drei Affekte sind als Beispiel, nicht zu
erschopfender Aufzihlung genannt. Gott deckt ja die Tafel mit mancherlei Fruchti2.
Aus der Hiufigkeit der Affekte und Stofgebete steigt der Geist bisweilen zur Mystik
empor, zur gleichsam fiihlbaren Erkenntnis Gottes. Dorthin kann Gott auf zweierlei
Wegen rufen; der erste, allméhlich aufsteigend, besteht im treuen Nutzen der ein-
fachen Gebetsweisen (und hierbei will die Anleitung, die Alvarez gibt, helfen); oder
aber Gott reifit die Seele mit Gewalt an sich, und sie braucht nur seinem Rufe zu
folgen, doch nicht, ohne sich dem Seelenfahrer zu offenbaren.

Das Uerhdltnis von affektivem und diskursivem Gebet

Wie verhalten sich nun affektives und diskursives Gebet (meditatio) zueinander?
Der gewdhnliche Gebetsweg fihrt iiber eine lange Strecke der Ubung in der medi-
tatio. Affektives Gebet setzt eine gelduterte, gottliebende Seele voraus, also gliaubige,
ins Leben umgesetzte Erkenntnis von Siinde und Tugend. Es ist Ziel, nicht Anfang;
dieser muf die meditatio sein; das wird durch kluge Unterscheidungsgabe und De-
mut gefordert. Wo freilich Gott einen Menschen gleich im Anfang eines ernsten
religiosen Strebens (der conversio) zur oratio affectiva ruft, und der Seelenfithrer
am Ernst des Strebens den Ruf als echt erkennt, soll man sich nicht zur meditatio
zwingen. Wohl ist es fiir denjenigen, der sich ein affektives Gebet vorgenommen
hat, oft niitzlich, mit einer meditatio zu beginnen, um ihm Nahrung zu geben. Auch
soll man, wenn die Affekte nachlassen, ruhig zur meditatio zuriickkehren und nicht
gewaltsam den Willen zu Affekten treiben; neue Wertschau wird dem Willen zu
neuen Affekten verhelfen. Solche meditatio zu Beginn des affektiven Gebetes ist
kurz, ist nur ein In-Erinnerung-rufen dessen, was der Geist schon zu eigen hat. Das
Verhaltnis von affektivem und diskursivem Gebet faflt Alvarez in der Kurzformel
zusammen: Das affektive Gebet steht dem diskursiven Gebet nicht entgegen, sondern
setzt es voraus und vollendet es. Das affektive Gebet hebt die Meditation nicht auf,
sondern setzt sie voraus und vollendet sie’3. Darum wird auch beim Schritt vom
erwigenden zum affektiven Gebet die Vorbereitung nicht iiberfliissig.

Wie sich Alvarez diese Vorbereitung denkt, sei an einem Beispiel des Verfassers
erldutert!4. Es nennt sich: De beneficiis collatis in totam Ecclesiam13. Der Beter will
der heiligen Dreifaltigkeit fiir die der Kirche geschenkten Gnadenerweise danken.
Darum notiert er sich:

»1. Sie erwahlte die katholische Kirche, d. h. die Schar der Glaubigen, zu ithrem
Haus. Auflerhalb ihrer gibt sie niemandem Kunde der iibernatarlichen Wahrheiten
oder die Mittel, recht zu leben, oder den Zugang zum ewigen Heil.

12 Wenn Alvarez von der hohen Form des affektiven Gebetes spricht, nennt er nur die
Liebe. Vgl. 8, 7; 1418—1421.

13 3 11; 1443,

14 Bei dem angefiihrten Beispiel (auf dessen Inhalt wir hier nicht eingehen wollen) sehen
wir eine Reihe Punkte notiert, die fiir eine erwigende Betrachtung viel zu umfangreich wi-
ren; sie sollen nur an oft Durchbetetes erinnern, damit wenigstens bei dem einen oder an-
deren Punkt das aeffektive Gebet einsetzen kann.

15 3,18, exercitium 7; 1486—1487.



Beten mit Wille und Herz 123

2. Sie wollte, dafl Christus, der eingeborene Gottessohn, Fiirst und Oberhaupt sei;
von ihm wird die Kirche gelenkt und geleitet; er gibt ihr Sinneskraft, d. h. Kenntnis
der Wahrheit, und Bewegungskraft, nimlich Liebe, Tugenden, Verdienste und alle
Schonheit.

3. Sie gab der Kirche als belebenden Geist aus ihrer Mitte den Heiligen Geist: von
ihm werden wir belebt, von ihm zusammengefiigt, anf dafl wir als Glieder desselben
Leibes auch wunderbar in eins gehalten werden.

4. Sie schenkte der Kirche die Lehre der Wahrheit; durch diese sollen die Men-
schen Gott und sich selber, Himmlisches und Irdisches, Vergangenes, Gegenwirtiges
und Zukiinftiges erkennen, ohne irgendwelche Beimischung des Irrtums; und durch
diese Lehre sollen sie in jeglicher Tugend voranschreiten. _

5. Sie gab in den Geboten und Riten das ganz reine und heilige Gesetz des Evan-
geliums, das jegliche Tugend befieblt und keine, anch nicht die geringste Unvoll-
kommenheit zulaft.

6. Sie gab Gnade und iberreiche Hilfe, dies Gesetz zu beobachten, durch welche
die nach Vollkommenheit strebenden Gldubigen die Reinheit dieses Gesetzes in
ihrem Lebenswandel ausdriiken und zeigen, dafl jene Heiligkeit, die das Gesetz
lehrt, moglich, ja leicht ist. :

7. Sie schenkte ihr die hocherhabenen Sakramente, durch die wir zu allem Gna-
denhilfe erlangen, was uns im Leben und im Sterben not tut; und das hochheilige
Opfer, durch das wir Gott nichts Geringeres als Leib und Blut seines Sohnes Jesus
Christus darbringen.

8. Sie verlieh ihren Gebeten Wirksamkeit. Denn Grofles erbittet und erhilt der
Leib der Kirche, und wegen der Verdienste des Hauptes spiirt er in guten und in
bosen Tagen Gottes Kraft zugegen.

9. Sie zierte sie mit wunderbarer Schénheit, die aus der Mannigfaltigkeit, der
Abstufung, der Ordnung der kirchlichen Stinde und Dienste herriihrt, und die dazu
dient, sie zu erhalten und zu mehren.

10. Sie verhief ihr stindige Dauer vom Anbeginn der Welt bis zum Ende, so dafl
die Pforten der Hoélle sie nicht iiberwiltigen. Und nach dem Gerichtstag wird sie, in
den Himmel erhoben, auf ewig strahlend, zur Rechten ihres Brautigams thronen.“

Zum geschichtlichen Zusammenhang dieser Lehre

Alvarez de Paz hat den Grundstock seiner Darlegungen von Cordeses iibernom-
men, ihn aber viel weiter ausgebaut. Er sieht das affektive Gebet schon bei Hugo
von Balma O. Carth (Ende 13. Jahrh.) und Heinrich Herp OFM (} 1477), mit ihren
Anleitungen zu den aspirationes, den kurzen Stofigebeten des Herzens, angebahnt.
Ob er seine Definitionen von Affekt und Leidenschaft selber geprigt oder anders-
woher iibernommen hat, kann hier nicht untersucht werden. Gerson {1363—1429),
dessen Gedanken weitgehend iibernommen sind, gebraucht eine andere Terminolo-
gie; er unterscheidet die Leidenschaft (passio) des intellektuellen Strebevermdgens
von der Leidenschaft des sinnlichen Strebevermdgensi® oder auch die geistigen Lei-
denschaften (passiones spirituales), die auf das Gerechte bzw. Ungerechte (justum

121‘ Op. omn. t. ITI Antwerpiae (1706) 123—125: , Sequuntur aliqua de passionibus animae“:
3.



124 Johannes Méllerfeld

vel injustum) hinzielen, von den sinnenhaften Leidenschaften (passiones animales),
bei denen es um das leibliche Wohlergehen (commodum) gehti?. Bei Gerson ist also
passio ein tibergeordneter Begriff18. Anders bei Alvarez. Es wire denkbar, dafi unser
Autor hier von Dionys dem Kartduser (1 1471) beeinflufit ist, der die passio in ahn-
lichem Sinn wie er versteht; und auch von affectus spricht der Kommentar des
Dionys so, dafl man hier den Begriff des Alvarez wiederfinden kénnte?. — Es muf§
bier geniigen, auf diese Frage hingewiesen zu haben.

Wichtiger fiir uns ist die Wirkung des Alvarez auf die Nachwelt. Seine Lehre ist
von den geistlichen Schriftstellern mehr und mehr itbernommen worden?? und findet
sich heute in fast allen Aszetiken, auch in solchen, die seinen Namen nicht kennen.
Wenn wir die Lehre von der contemplatio acquisita (erworbene Beschauung, Gebet
der Einfachheit) hinzunehmen, von der zur Zeit des Alvarez Karmeliter zu sprechen
begannen (was sie meinen, liegt bei Alvarez noch innerhalb der oratio affectiva), so
zeigt die Lehre vom betrachtenden Gebet folgende Linie des Aufstiegs:

mehr verstandesmdflige Betrachtung, Erwdgung mit einer Vielfalt von Gedanken —

affektives Gebet: ein einziger Gedanke, dafiir Vielfalt von Affekten —

Gebet der Einfachheit: die Vielfalt der Affekte ist einer Einheit des Affektes
gewichen —

eingegossene Beschauung, mystisch im strengen Sinn des Wortes.

Diese Zusammenstellung ist freilich stark vereinfachend und schematisierend;
aber sie zeigt, worauf es beim Beten ankommt: immer mehr liebende Vereinigung
mit Gott; und sie zeigt den normalen Weg dorthin. Diese Liebe ist nicht Geftihls-
schwarm (wenn auch nicht Verachtung des Gefiihls), sondern lebendiges Verlangen
des Willens und erweist sich darum in einem Leben, das Gott dient. So will die
oratio affectiva, gemdfl der Lehre von den Affekten, wie Alvarez de Paz sie dar-
bietet, verstanden sein. Nicht also — es sei wiederholt — im modernen Sinn von
nur gefithlsmaflig oder gar von exaltiert oder etwa von verziickt. Spontaneitit

17 De Passionibus; aa0. 128—146; 12. consideratio.

18 So heifit es in der Vorbemerkung zu De Passionibus: ,affectus vero vel est passio ab
agente derelicta in potentia cognoscente, vel similitudinem habet passionis“. — Zur Ge-
schichte von ,affectus” vgl. J. Chatillon im Art. Cor et cordis affectus, DSAM 11 (1953)
2278—2807: 2288 und 2291—2300; nach ihm tritt vom 13. Jahrh. ab der Ausdrund affectus
zugunsten von passio zuriick.

13 Dionys definiert die passio allerdings nicht mit eigenen Worten, sondern fithrt eine
Stelle des Aristoteleskommentators Eustratius (Erzbischof von Nizda, ¥ nach 1117) sowie
zwei Definitionen des hl. Johannes Damaszenus (8. Jh.) an: De passionibus animae, art. §:
Passionem insuper animae super secundum Ethicorum Eustratins apte definiens: Passio,
ait, est motus appetitus sensitivi sub phantasia boni vel mali. Cui concordant definitiones
passionis quas Damascenns libro secundo inducit: Passio, ait, est motus appetitivae virtutis
sensibilis in imaginatione boni vel mali; et rursus: Passio est motus irrationalis animae per
susceptionem boni vel mali. Porro ex dictis sensus descriptionum istarum satis (ni fallor)
clarescit. Dicitur enim passio ,motus”, id est inclinatio seu affectus, ,sensitivi appetitus, sub
phantasia®, id est sub apprehensione, ,boni vel mali“. Apprehensio namque motum hunc
causat. Non est autem per phantasiam hoc loco intelligenda vis cogitativa ant aestimativa,
ut aliqui putant; et hoc ex definitionibus Damasceni patescit: nam loco phantasiae quam
ponit Eustratius, ponit Damascenus imaginationem et susceptionem, id est sensitivam appre-
hensionem. — Op. omn. 40, 337 D-B’. Vgl. ferner etwa im Kommentar zu Ps.-Dionys, de div.
nom., cap. 4, art. 46: Et rationi passiones insidiantur, id est, motus et affectus partis sen-

sitivae non refrenati usu rationis ac luce virtutum, actum rationis obfuscant, — Op. omn. 16,
158 B”.



Beten mit Wille und Herz ' 125

gehort nicht zu ihren Merkmalen, erst recht nicht Blindheit. Eine passende deutsche
Ubersetzung zu geben ist schwer; die deutsche aszetische Literatur hilft sich etwa mit
Willens-, Herzensgebet; der Ausdruck Herzensgebet allein konnte ebenso mifiver-
standen werden wie der Ausdruck Willensgebet und wird zudem von manchen fiir
das ostkirchliche Jesusgebet beschlagnahmt?t,

In einem Punkt ist die Lehre des Alvarez auf starke Kritik gestofen und von der
Nachwelt nicht beibehalten worden. Auf Grund der Erfahrung sprach er von der
Moglichkeit eines Gebetszustandes brennender Gottesliebe ohne vorhergehende oder
begleitende Erkenntnis?2. Indem man diese seine Lehre fallen lieff, unterstrich man
in der Lehre vom affektiven Gebet noch starker als er den erkenntnismifigen Anteil.
Es handelt sich um eine Grenzfrage; der geschilderte Gebetszustand gehért nicht zum
affektiven Gebet im engeren, heutigen Sinn, sondern in den Bereich der (erwor-
benen oder der eingegossenen) Beschanung. Es lohnt sich aber, diese Stelle bei
Alvarez zu lesen; es ist das herrlichste Kapitel, das ich bei ihm kenne, und kann fir
manche ermiidende Breitschweifigkeit bei ihm entschidigen. Alvarez weifl, dafl er
gewichtige Autorititen und Lehrmeinungen der Scholastik gegen sich hat. Eines aber
steht ihm mittagshell vor Augen: die Tatsache, die sich nicht wegleugnen 1afit. Es
gibt Menschen, die dieses Gebet an sich erfahren haben, und es waren keine Dumm-
képfe; auch sie hatten studiert, und nicht umsonst?s. Man spiirt, wie hier tiefes
Erleben spricht, das sich nicht wegdisputieren lassen will. Zugleich aber ist ein
anderes bewundernswert: die Weise, in der er trotzdem ganz behutsam die philo-
sophisch-theologische Argumentation priift, die Griinde Fiir und Gegen. Das Ergeb-
nis ist fiir ihn nicht zu befriedigend; und so kommt er zu Sitzen, die man sonst nicht
so leicht bei ihm findet: man kénne nicht jeden Lehrsatz der Vergangenheit halten,
und vielleicht miisse man das Verhaltnis Verstand — Wille ganz neu durchdenken.
Diese Gebetsform sei iibrigens ein Zeichen menschlicher Begrenztheit, wenn namlich
bet so groflem Liebeserleben das Erkennen wie weggeblasen sei; im Himmel werde
es anders sein, da werde der Mensch die Kraft haben, sowohl im Erkennen wie in
der Liebe gleichzeitig das Hochste zu vollbringen. Bei seinem Suchen streift Alvarez
auch jene Lésung, die man heute wihlt, um sowohl der Tatsache solchen Erlebens
wie einer gesunden Philosophie gerecht zu werden: es kann der kurz aufblitzende
Erkenntnisakt eine solch starke Lichesbewegung auslésen, dafl die spitere Riick-
besinnung nichts mehr von dem an Anfang stchenden Erkennen weif3?4. Nach rein

20 Uber seine Nachwirkung auf J. Nouet S (1674) und Courbon (1685): RAM 19 (1938),
386—391. Uber Thomas de Vallgornera OP (1666) Nepperund Viller RAM 21 (1940),
290—333; diesen Aufsatz konnte ich selber nicht einsehen; Hinweis bei J. de Guibert,
La spiritualité de la Compagnie des Jésus, Rom (1953) 5984,

2 Dariiber H. Vorgrimler, Jesusgebet, LThK2 V (1960}, 964—966; ferner E.
Benz, Nembutsu und Herzensgebet, Kairos (1960) 131—144).

22 3, 8; 1422—1431. Das Kapitel ist iiberschrieben: Quod haec oratio ad hanc perfectio-
nem sublevata sine usu intellectus ordinarie non fiat. Es wird die Frage gestellt, an ani-
mus praeterita Dei cognitione formatus, et amori assuetus, aliquando absque hac etiam
simplici Dei memoria eum diligat, et actu Dei oblitus, ac si intellectum non haberet, amplexi-
bus amoris intendat (1422 f.).

2 Ego quidem novi aliquem in rebus philosophicis bene versatum, et donis divinis, ac
vitae puritate nimis excultum, qui amorem sibi saepe iuesse absque ulla cognitione non minus
evidens quam lucem meridianam putabat (1425).

24 Forte cum hac inflammatione affectus est pariter aliqua, licet subtilissima irradiatio
intellectus, quae ob amoris vehementiam non percipitur (1430).



126 Johannes Méllerfeld

natiirlichen Gesetzen betet in solcher Liebe nur ein Mensch, der sich lange im diskur-
siven Gebet gemiiht bat?5. Auch Alvarez weifl also, was wir frither im Kleinen Kate-
chismus lernten: ,Wer Gott nicht kennt, der liebt ihn nicht.“ Eine Haltung, die den
Geist als Widersacher der Seele empfindet, ist ihm fremd.

Wie also beten?

Es wird heute viel vom affektiven Gebet gesprochen. Der Mensch sehnt sich in der
lauten Welt nach der Stille, in der technisierten Welt nach Gemiitswarme, in der
komplizierten Welt nach Einfachheit, in der bedrohten Welt nach spiirbarer Gebor-
genheit, in der gottfernen Welt nach erlebter Gottesndhe. Es liegt darin sicher ein
Ruf Gottes, diese Gebetsform zu pflegen, und es mag sein, dafl Gott mehr als sonst
eine Reihe Menschen zu anderem Gebet untauglich sein 148t; sie brauchen dariiber
nicht zu trauern. Das nimmt uns aber nicht die Pflicht, zu wachen, dafl solches Beten
gesund bleibe; und es kennt gerade heute seine besondere Gefahrdung. Besser
gesagt, die Gefahr, die immer mit diesem Gebet verbunden ist und die schon Cor-
deses vorgehalten wurde, gegen die darum Alvarez Sicherungen einbaut, ist heute
besonders stark. Es ist eine doppelte Gefahr: Ubersteigerung des Gefiihls und Ver-
nachlassigung der Tat. Vielleicht kann uns die klare Sicht des Alvarez helfen, das
affektive Gebet in seinem Wert und seiner Kraft zu schiitzen.

Die Ubersteigerung des Gefihls kann sich in verschiedener Weise dufiern. Es
muf} nicht immer Exaltiertheit in Heroldsbacher Art sein, wo also dem Gebet die
Besonnenheit und die kirchliche Gesinnung fehlen. Nicht minder gefahrlich ist jene
sanftere Gefiihlsbetonung, die sich weithin im religidsen Leben unserer Zeit findet,
beeinfluflit etwa von Kant, Schleiermacher, R. Otto, F. Heiler und auch eigenen
Lebensschicksalen; man zweifelt an der Moglichkeit, die Wahrheit zu erkennen und
wird darum der Wahrheitssuche miide (,die Wahrheit ist fir Gott allein“); statt
einer wirklichen Antwort auf die Gottesfrage begniigt man sich mit religiésen Stim-
mungen und Erlebnissen. Oft sieht man darin den einzigen Ausweg aus unheilvollen
Glaubensstreitigkeiten; man ist sehr tolerant geworden: man lafit den anderen
unangefochten nach dessen Meinung leben und ist auch nicht gewillt, fiir irgendeine
eigene Uberzeugung zu sterben. Alles, meint man, sei ja doch nur relativ; man diirfe
darum kein Fanatiker sein. Warum nicht aus anderen Religionen oder ausmodernen
Dichtern nehmen, was einen anspricht? Warum es an einem Dogma messen? Wahr-
heit? Ach, denken ist mithsam und aussichislos, wenigstens in religiésen Fragen. —
Es wire ein Wunder, wiirden solche Zeitstrémungen nicht wenigstens in manchen
Rinnsalen auch in den katholischen Bereich einsickern. Es gibt auch hier eine Scheu
vor dem Begriff und einen Hunger nach dem Lebendigen. Es gibt auch bei solchen,
bei denen man es nicht erwarten sollte, die Meinung, theologisches Studium und
Gebhet hitten nichts miteinander zu schaffen, was ganz offensichtlich der Meinung
eines Augustinus, Bonaventura, Thomas oder Lessius widerspricht. Vor solcher
Trennung von Theologie und Frémmigkeit warnte die Kirche in unseren Tagen, als

25 Wenn man solche Beter fragt, wen sie da lieben, so miissen sie antworten: Illud sum-
mum et aeternum bonum amamus quod multo tempore meditatione quaesivimus, quod con-
templatione perspeximus, quod paulo ante illud spiritale somnium agnovimus (1427). Mit
spiritale somnium ist diese Hochstform affektiven Gebetes gemeint.



Beten mit Wille und Herz ' 127

eine sogenannte ,pneumatische Exegese“ Bibelfrommigkeit ohne Bibelstudium pfle-
gen wollte?s. Im Verhiltnis von Dogmatik und Frommigkeit 148t sich adhnliches
beobachten. Was aber wird aus solcher Gefiihlsfrémmigkeit?

Sie entnervt. Sie versperrt den Weg zur Tat. Der Mensch, der nicht den Mut zur
Wabhrheitssuche hat, hat auch nicht den Mut zur Tat, zur wobliiberlegten, verant-
worteten konkreten Entscheidung. Er kann sich wohl in den Rausch der Tat stiirzen,
Fanatiker der Tat werden; aber das hat nur den Namen der Tat und ist Untat. Im
Augenblick ist hierzulande, da uns noch immer der Schddel vom Rausch vergangener
Jahre brummt, eine andere Gefahr grofier: sich zu gar keinem Tun aufzuraffen. Das
ist einer der Griinde der so weit verbreiteten Abulie (nicht der einzige freilich), der
Entschluffunfahigkeit, des Sich-nicht-festlegen-wollens. Eine glaubige Zeit plante fir
Generationen und hatte das Ende der Zeiten fest im Blick; eine glaubensschwache
Zeit wagt nicht, sich auch nur fur den morgigen Tag zu binden. Das zeigt sich auch
im Gebet. Im Gebet einen festen Vorsatz zu finden, gilt mancherorts als unmodern.
Nicht, als miiiten wir am Schluf} jeder Betrachtung krampfhaft nach einem bestimm-
ten Vorsatz suchen. Wem aber nie im Gebet ein solcher Vorsatz kam, wem es da nie
aufgeleuchtet ist, sein Leben miisse anders werden, und zwar an diesem oder jenem
ganz bestimmten Punkt, und Gott warte auf diese oder jene ganz konkrete Tat von
ihm — ob dessen Gebet wohl hinreicht? Gebet darf doch nicht am Rande unseres
Lebens stehen, sondern muf} seine Wurzel sein, die Wurzel unseres Denkens und
Tuns.

Gewif}, diese Zeichnung ist etwas allgemein, und es liefe sich manches dazu sagen.
Es wird aber genug bestehen bleiben, um die Frage zu rechtfertigen: ob nicht eine
Besinnung darauf, was in Wirklichkeit das von den geistlichen Schriftstellern so
gepriesene affektive Gebet ist, ob also nicht die Lehre des Alvarez de Paz uns helfen
kann. Vom Gebet des Herzens héren viele gern sprechen, das Wort vom Gebet des
Willens wird vielen hart ankommen. Wir aber miissen davon sprechen. Das ist die
wichtige Erkenntnis des Alvarez: entscheidend sind nicht Gefiihle, iiber die der
Mensdh nicht Herr ist; entscheidend ist seine Gesinnung, seine aus hinreichend klarer
Einsicht gewonnene Willenshaltung. So werden wir bei aller Freude am affektiven
Gebet und gerade um dieses affektiven Gebetes willen das betende Studieren und
das erwidgende Beten nicht vernachldssigen diirfen. Und hier wire wiederum noch
manches zu sagen.

Lassen wir es aber fiir jetzt genug sein und werfen zum Schluf} einen kurzen Blick
auf Alvarez de Paz, auf ihn personlich, auf das letzte affektive Gebet seines Lebens.
Als er auf dem Sterbelager lag, reichte man ihm das Kreuz, und er kiifite es, kiifite
die Wunden der Hiande, der Fiifle, zuletzt die Seitenwunde. In diesem Kufl entschlief
er. Als junger Priester dachte er daran, Kartduser zu werden; sein Ordensgeneral
lieR ihn bitten, bei den Jesuiten zu bleiben. Er blieb, mit seiner Gebetssehnsucht, mit
nimmermiidem Eifer im Studium und Lehramt, schlieflich in treuer Verwaltungs-

26 1930—1939 erschienen unter dem Decknamen Dain Cohenel in Italien 13 Binde ,La
Sacra Scrittura®, deren Methode véllige Trennung von Wortsinn und geistlichem Sinn, Wis-
senschaft und Betrachtung ist. Das Werk wurde indiziert und von der Bibelkommission ver-
urteilt; vgl. auch das Rundschreiben ,Humani Generis“. Das positive Ideal der Einheit von
Wissenschaft und Frommigkeit zeichnete 1943 das Rundschreiben ,Divino afflante Spiritu®.
— Dazu die auch sonst in unserem Zusammenhang sehr wichtigen Ausfithrungen von X.

Léon-Dufour SJ, Renouveau biblique et vie spirituelle, DSAM 1V, 265—278.



128 Johannes Méllerfeld

titigkeit als Missionsoberer. All das war bei ihm Einheit: Erkennen und Beten und
Handeln. Und all das war zusammengefafit im letzten Tun seines Lebens, im Kuf§
der Herzenswunde Christi. So diirfen wir vertrauen, dafl ihm die Bitte erfiillt wurde,
die er am Schlufl seiner Ausfithrungen iiber die oratio affectiva niedergeschrieben
hat?7:

~Herr, mein Gott, mein Licht, du meiner Seele Ruhe, Schonheit und Glanz!
Ich preise deine grofie Barmherzigkeit. Du hast mich ja erschaffen, dich zu
erkennen, und erkennend dich zu lieben, und liebend die Werke eines wahren
Freundes zu tun, und wirkend dich zu erlangen als Preis meines Laufes, als
Kranz meines Kampfes, als mein unermefliches Gut. Und nun, Herr, ersehne
ich das mit heller Glut, wozu ich geschaffen bin.

Gib mir, dich zu erkennen, ans Ende des Suchens und Forschens zu gelangen
und dich zu schauen, das leuchtende Licht, das mich nicht nur umflutet, sondern
das in mir brennt, da die Gabe der Weisheit in mir ausgegossen ist.

Gib mir, dich zu lieben, iiberall und stets in Liebe zu brennen, besonders in
stiller Zeit, wenn ich mich von allen Gesdhiflen und Geschopfen abgesondert
habe, um bei dir zu sein: laff mich dann ganz in Liebe, Dank und Lob dir
anhangen!

Du hichstes, unverinderliches, ewiges Gut, dich will ich lieben. Du steter
Quell des Guten, der du jeden Augenblick unzihlbare Erbarmung auf mich
ausstromst, dir will ich danken.

Du, der du grofie Dinge tust, du allen Lobes wert, dich will ich loben und
preisen in meinem ganzen Leben,

damit ich aus dieser unvollkommenen Liebe, aus diesen (immer wieder)
unterbrochenen Dankes- und Lobesbezeugungen hingelange zur vollkom-
menen Liebe des himmlischen Uaterlandes und zum steten Lobpreis auf dich.
Amen.©

27 Sp. 1497—1498.






