I M S PIEGEL DER ZETIT

» Zeitgemiifle Anpassung« der weiblichen Orden und Genossenschaften
und die Nachwuchsfrage

Die Forderung nach einer ,zeitgemiflen Anpassung® der weiblichen Orden und Genos-
senschaften stammt von Papst Pius XII. Er erhob sie in einer Ansprache vor Generaloberin-
nen am 15. September 19521, Dort sagte er: ,Es ist gerade ein Jahr her, dal Wir eingehend
eine Reihe von Fragen behandelt haben, die den rechten Stand der weiblichen Erziehungs-
orden und ihre geeignete Anpassung an die gegenwdirtige Situation (adaptation convenable
a la sitnation actuelle) zum Ziel hatten. Ein guter Teil, wenn nicht die Mehrzahl der damals
gegebenen Weisungen gelten auch fiir alle anderen Ordensgenossenschaften. Die Erfahrun-
gen des gerade sich erfiillenden Jahres ermuntern Uns, Ihre Aufmerksamkeit auf die Leit-
sitze hinzulenken, die Wir vor Jahresfrist formulierten. Wir bitten Sie, sich mutig nach
ihnen zu richten, wenn IThre Schwestern und lhre eigene Erfahrung Ihnen sagen, dafl der
Augenblick gekommen ist, in kluger Weise den heutigen Lebensformen Rechnung zu tragen.
So zu Ihnen zu sprechen, bestimmt Uns ein ganz besonderer Grund. Sie wissen, dafl die
Frauenorden eine recht schwere Krise durchmachen. Wir meinen das zahlenmiflige Absinken
der Berufe. Gewill hat diese Krise noch nicht alle Lander erfaft und selbst da, wo sie
herrscht, ist ihre Heftigkeit nicht iiberall gleich. Aber in einer Reihe europiischer Lander ist
sie heute schon beunruhigend. In einem Land, in dem vor 20 Jahren das weibliche Ordens-
leben noch in voller Bliite stand, hat die Zahl der Berufe um die Hilfte abgenommen. Dabei
standen seinerzeit ernste Schwierigkeiten dem Beruf der jungen Midchen hindernd ent-
gegen, wihrend heutzutage die dufleren Umstinde dahin zu dringen scheinen und man
glauben kénnte, man miisse gegen unechte Berufe auf der Hut sein ... Angesichts dieser Be-
rufskrise geben Wir Thnen den dringenden Rat, dariiber zn wachen, daf8 die {iberkommenen
Gewohnheiten und die jetzigen Formen des Lebens und der Aszese in Thren Ordensfamilien
kein Hindernis bilden und nicht Ursache von Austritten sind. Wir sprechen von bestimmten
Brauchen, die zwar in anderen kulturellen Verhiltnissen einmal einen Sinn hatten, heute
aber nicht mehr, und darum von einem jungen Midchen, so gut und hochherzig es sein mag,
nur als Hindernis fiir seinen Beruf angesehen werden .. Mit einem Wort: Pait Euch in allen
Dingen, die nicht wesentlich sind, an, soweit es die Vernunft und die geordnete Liebe ge-
raten sein lassen.”

Diese Worte des Papstes sind nicht unbeantwortet geblieben, wenn man auch nicht leug-
nen kann, daf die gemachten Versuche einer ,zeitgeméifien Anpassung® im grofen und gan-
zen sehr zaghaft waren und sich in einem bescheidenen Umfang hielten. Es ist hier, wie
immer und iberall: Von sich aus geht der Mensch nicht gern an eine Anderung seiner Le-
bensgewohnheiten heran. Auch in der Kirche, einschliefilich in den Orden, sind die groffen
Reformen (die nicht notwendig moralischer Art zu sein branchten) fiir gewohnlich anf dufie-
ren Druck hin erfolgt oder jedenfalls vorangetrieben worden. Dieser Druck ist fiir die Orden
(vor allem die weiblichen) heute durch den spiirbaren Nachwuchsmangel gegeben, wobei man
noch hinzufiigen mufl, daB sich die Sitnation seit der Ansprache des Papstes keineswegs ge-
bessert, sondern fiir eine Reihe von Lindern (wir denken hier vor allem an Frankreich, Bel-
gien, Holland, Usterreich und Deutschland) noch verschlechtert hat. Man registriert das in
offiziellen Kreisen mit wachsender Sorge, forscht nach den Ursachen und sucht nach Mitteln,
um der Krise beizukommen. Mag man nun noch so sehr und mit Recht den heutigen Zeit-
geist (vor allem in den Lindern eines hohen Lebensstandards) fiir diese Krise verantwort-
lich machen, so setzt sich doch, je linger desto mehr, das Gefiihl durch, da8 etwas Einschnei-
denderes geschehen miisse, und zwar von den Orden selbst, weil eine Hilfe von auflen nicht
zu erwarten ist. Darum ist die Frage nach einer ,zeitgemifien Anpassung® von neuem und
diesmal noch dringender gestellt. Zwar ist eine solche Anpassung, mag sie noch so vollkom-

1 AAS 44 (1952), 823ff.; Geist und Leben 25 (1952), 879f.



1380 Im Spiegel der Zeit

men geschehen, kein Allheilmittel fiir die Losung der Nachwudhsnot, aber sie ist der von
der Vernunft und von der Kirche und darum auch von Gott geforderte Anteil, den die Orden
selbst zu leisten haben.

Es ist darum auch nicht zu verwundern, wenn in der letzten Zeit in verschiedenen Lindern
die gleichen Uberlegungen angestellt werden. Vor uns liegt ein belgisches Gutachten, das auf
eine Enquéte bei jungen Madchen und bei Klosterfrauen zuriickgeht, die von Ordenspriestern
(Jesuiten) in den vergangenen Jahren veranstaltet worden ist. Die Ergebnisse der Rundfrage
wurden von P. Pierre Pirnay den Hoheren Ordensoberinnen in einer geschlossenen Konferenz
mitgeteilt und sind als Privatdruck erschienen®. Mandhes von dem, was dort gesagt ist, mag
fiir uns im deutschen Sprachbereich nicht zutreffen (wir haben den Eindruck, daf die franzo..
sischen und belgischen Frauenkonvente um einiges konservativer sind als bei uns), aufs
Ganze gesehen sind es aber hier wie dort die gleichen Dinge, die einer griindlichen Uber-
priifung bediirfen. Dafiir sprechen die deutschen Zeugnisse von Midchen und Ordensfrauen,
die wir selbst gesammelt haben. Wir werden darum in einem ersten Teil die Bedenken zu-
sammenfassen, die gegen das weibliche Ordensleben in seiner gegenwartigen Form vorgetra-
gen werden, und suchen in, einem zweiten Teil einige Hinweise dafiir zu geben, in welcher
Richtung wobl eine ,zeitgemifle Anpassung® zu geschehen habe.

L.

Bevor wir ins einzelne gehen, scheint es uns wichtig, die gefiihlsmafige und darum so tief-
gehende Abneigung der jungen Generation gegeniiber dem heutigen (weiblichen) Ordens-
leben klar zu sehen. Das gelingt um so eher, als man sich zunéchst von allem Werturteil frei
hilt, zumal es sich in den angezogenen Zeugnissen um Christen (Méddchen und Ordensfrauen)
handelt, denen es an Idealismus nicht mangelt und die durchaus zu unterscheiden vermégen
zwischen der evangelischen Vollkommenheit und deren zeitbedingten Ausdrucksformen, mag
es ihnen auch hin und wieder an geniigend Erfahrung fehlen.

Um es kurz zu sagen: Der junge Mensch von heute empfindet das Gesicht, also das Ge-
baren, die Kleidung, die Sprache und die Gewohnheiten der allermeisten Kongregatio-
nen in vieler Hinsicht schockierend. Der Unterschied der Formenwelt wie auch der Men-
talitdtsunterschied zwischen dem Kloster und der gewdhnlichen Welt, wie sie nun einmal ist
(und diese Welt gilt es ja zunédchst hinzunehmen und nicht von vornherein in dem Sinne, wie
Klosterfrauen gern von den ,Weltmenschen®, von der ,Welt drauflen“ usw. sprechen, als
bése hinzustellen), sind in den Augen der meisten enorm. Vielleicht mégen sie aus ihrem, wie
sie sagen, Gespiir fiir das Wesentliche, Einfache, Ungeschraubte, fiir Wahrhaftigkeit und
Echtheit, aus ihrer Abneigung gegen alles Formelhafte, Schablonenhafte, Kleinliche, gegen
einen befohlenen Konformismus und eine unnétige Einengung der persénlichen Sphire in
manchem zu scharf und darum ungerecht urteilen. Auf jeden Fall wird man ihre Haltung
in Rechnung stellen miissen, und diejenigen, die glauben, sie kdnnten iiber sie hinweggehen,
werden das Nachsehen haben und eines Tages schwere Enttiuschungen erleben, wie jene
Héhere Oberin, die folgendes an einen Ordenspriester schrieb: ,Hochwiirden! Ich bin so ent-
mutigt, ich kann Thnen gar nicht sagen, wie sehr. Horen Sie nur. .. Gestern abend hatte ich
eine Gruppe junger Midchen und Frauen hier. Man hatte mich gebeten, zu ihnen iiber das
Ordensleben zu sprechen. Ich hatte mir vorgenommen, ihnen zunichst eine theologische
Wesensbestimmung desselben zu geben und dann ganz einfach zu sagen, was es fiir mich
bedeutet. Aber dieser schéne Plan wurde augenblicklich zunichte. Warum? Weil die schén-
ste Definition, meine lebendigsten personlichen Erfahrungen, vor den Einwinden zusam-
menstiirzten. O, diese Einwinde! Sie schienen mich wie eine michtige Woge zu ertranken,
deren ich nicht Herr werden konnte. .. Dabei konnte ich die konkreten Tatsachen nicht leugnen,
die mir, wie ein sich dahinwilzendes Feuer, vorgelegt wurden: von allen Arten, aus allen
Gebieten, ernste und komische (und diese sind nicht weniger ernst zu nehmen, denn in ihrer
manchmal erschreckend infantilen und beschriinkten Gestalt sind sie Auflerungen eines Gei-

2 Des jeunes filles se disent rebutées par la Uie Religieuse. Pourqoui? Imprimerie G.
Leens. 94, Rue du College, Verviers (Belgique).



Im Spiegel der Zeit 131

stes, aus denen weder das Evangelium erkennbar ist noch das Ideal, das doch am Beginn
dieser Ordensleben da gewesen sein mufl). Und es waren, glauben Sie es mir, nicht Ge-
schichten von guten Schwestern, wie es auch Geschichten iiber Pfarrer und Jesuiten gibt. Es
waren leider Tatsachen, die institutionelle und strukturelle Fehler erkennen lieflen, die
ihrerseits einen entsprechenden Geist hervorgebracht haben. Ich mufl gestehen: wir machen
nicht mehr, nicht einmal fiir die Besten der heutigen Generation, die Liebe Gottes sichtbar;
unser Zeugnis ist fiir sie nicht mehr annehmbar; wir sind nicht mehr (jedenfalls nicht mehr
in geniigendem Mafle) ,Zeugen der Gottesstadt“s. Ich bete, der Heilige Geist mége einen
Sturm entfachen wie am Pfingsttag. Ich bete, dafl unsere Frauenherzen, unsere Frauenmenta-
litdt rechtzeitig begreife, was das Wesentliche ist und daf} einzig ,die Liebe zdhlt’, daf alles
andere ein geheiligtes Zeichen dafiir sein mufl und nicht eine beklagenswerte Karikatur.“

Gehen wir einmal im einzelnen die Einwéinde durch, die gemacht werden. Da ist zunichst
das Haus. Es fingt schon bei der Pforte an, deren Geruch unverkennbar ist, natiirlich wegen
der Armenspeisung, aber man darf solche Dinge nicht nur durch das Pfortenfenster sehen,
sondern muf} sie mit dem Fremden erleben, der das Haus betritt. Und dann das Sprechzim-
mer. Einer, der viele von ihnen gesehen hat, beschreibt es folgendermaflen: ,Es hat wunder-
bar gewachstes Parkett, asketische rote Pliischarmsessel, die wenigstens wihrend der Wo-
che mit Uberziigen versehen sind; iiberall Schondecken, Nippes und Bandchen. Wir, die wir
in der Architektur und selbst in unseren Wohnrdumen (wie in der Frommigkeit) das Ein-
fache, Funktionale und Echte lieben, sind iiberschiittet. An der Wand vermutet man Ahnen-
bilder. Tatsdchlich, man entdeckt verstorbene Generaloberinnen. Mit undurchdringlichem Ge-
sicht und priifenden Augen scheinen sie sich zu fragen, ob du wohl guten Geist hast. Daneben
lichelt ein verehrungswiirdiger Geistlicher, im Gewand des vorigen Jabrhunderts, offen-
sichtlich Mitstifter der Kongregation, auf dich herab.“ ,Man mufl die Sprechzimmer der
Kléster besucht haben®, hat Gaetan Bernoville einmal gesagt, ,um sich eine Vorstellung von
der Ewigkeit machen zu kénnen.“ — Die Mutterhduser sind fiir gewohnlich eine kleine Stadt
fur sich, in der der einzelne sich wie verloren vorkommt, und wenn sie im vorigen Jahrhun-
dert gebaut sind, haben sie alle mehr oder weniger den gleichen Stil. Bisweilen sind ihnen
Werke des Ordens, der Genossenschaft angegliedert: eine Schule, ein Kranken-, ein Waisen-
haus usw. Dadurch wirken sie noch gréfer. Der heutige junge Mensch, der mehr als in der
Vergangenheit der Geborgenheit bedarf und auch in der Ordensgemeinschaft eine Familie
zu finden hofft, wird hier oft auf eine harte Probe gestellt. — Und dann die leidige Klei-
derfrage. Es ist schon zu viel dazu gesagt worden und noch wenig geschehen. Wie hatte sich
doch Pins XII. in der schon zitierten Ansprache geduflert? ,Das Ordenskleid muff immer die
Weihe an Christus zum Ausdruck bringen. Das erwarten und wiinschen alle. Im iibrigen soll
es geeignet (convenable) sein und den Forderungen der Hygiene entsprechen.“ Das lafit
einen weiten Spielraum. Wenn kaum davon Gebrauch gemacht worden ist, gibt das zu den-
ken. Wir geben hier eine von vielen Stimmen wieder, nicht von einem Auflenstehenden,
schon, gar nicht von einem Mann, sondern von einer Ordensfrau, die es wissen mufl. ,Man
wird durch die viel zu warme Kleidung verweichlicht, so dafl man allen Erkiltungen aus-
gesetzt ist. Die Empfindlichkeit geht so weit, dafl im Hochsommer im Refektorium, in dem
iber 100 Schwestern essen, kein Fenster gedffnet werden darf, damit kein Zug entsteht. Den
Schwestern lduft der Schweif) buchstdblich im Gesicht berunter. Eine normale und erholende
Bewegung im Freien ist mit den langen Wollhabiten unmdoglich, schon gar nicht in einem
hiigeligen Geldnde, ebensowenig oder nur in ganz bescheidenem Umfang ein entspannender
Sport, ein Spiel. Der Kopf ist mehrfach eingehiillt. Das grofite Hindernis fiir eine ernste
Kleiderreform sind die alten Schwestern selbst und ihre Eitelkeit.“ Keine Frage, dafi hier
ein Desiderat offen bleibt. Denn was vor 300 Jahren die Kleidung von Bauernmédchen war,
wie bei den Barmherzigen Schwestern des hl. Vinzenz, und vor 100 Jahren noch dem (bis-
weilen franzésischen) Geschmack der Zeit entsprach, wie bei den meisten, heute iiblichen
Ordenstrachten, mufl notwendig wie aus einer anderen Welt wirken und verurteilt zugleich
die junge Ordensfrau dazu, vor anderen Menschen feierlich zu wirken und sich nicht mehr
personlich geben zu kénnen.

3 Vgl. das gleichnamige Buch iiber den Ordensstand von R. Carpentier SJ (Geist
und Leben 32 [1959], 571f.).



132 Im Spiegel der Zeit

Damit sind wir schon bei der zweiten Gruppe von Schwierigkeiten, die gegen die Formen
des heutigen weiblichen Ordenslebens vorgebracht werden. Sie betreffen die mensdiliche
Welt des Klosters. In einem grofien Konvent — wie kann es anders sein — ist alles genau
geregelt, nicht nur der Tageslanf, die Zeit fiir die verschiedenen Ubungen und Arbeiten, des
Sprechens und des Schweigens, sondern auch die Art und Weise, wie man sich zam Chor und
zn Tisch begibt, wie man sich in der Kapelle und im Refektorium zn benehmen hat, die
Weise des Sich-Begriifiens und die Anrede der Oberin, die Sprache im Kapitel und in der
Erholung, und bisweilen sogar der Briefstil, vor allem Anfang und Schluf. Wenn die Kan-
didatin ond Novizin in das klosterliche Leben und in den Geist des Ordens eingefibrt wird,
dann mof sie als erstes dies alles lernen, und das verdndert sie schon in kurzer Zeit. Ein
junges Midchen, das ihre Ordenstante zum erstenmal wieder sah nnd selber spidter Ordens-
fran wurde, schrieb: ,Tante Magdalena ist ganz anders, seit sie Nonne ist. Zuvor war sie
natiirlich, gut, heiter, lebhaft; sie liebte uns und zeigte es uns. Das war reines Gold. Jetzt ist
es Silber . . . und sehr blasses. Man wird sagen, daf} sie nur noch den Geist ihres Ordens habe,
Und der ist leider sehr klein. Wir sind alle ganz enttduscht. Mein Beruf ist ein wenig er-
schiittert. Jedenfalls werde ich niemals, weder ich noch meine Schwestern noch meine Kusi-
nen, in diese Kongregation eintreten, Ich will eine finden, die ihren Ernst zeigt, aber nicht
indem sie zerst6rt, sondern aufbaut und tauft’. Wir wollen ,Geweihte’ sein, aber nicht Ge-
minderte und Verarmte; wir wollen nicht, daff erstarrte Regeln und iiberlebte Praktiken uns
zu ,guten Schwestern‘ formen. Wenn dieses Wort leider gleichbedeutend mit Einfalt und
Riickstdndigkeit geworden ist, ist das nur die Schuld der Laien?“

Hier wird auch schon der tiefere Grund fir die Abneigung gegen das heutige Ordens-
leben kund. Man fiirchtet, man wiirde in eine Schablone gezwingt und kdnne sich nicht mehr
geniigend in seiner Eigenart entfalten; die Gewohnheiten und ein alles reglementierender
Gehorsam wiirden den natiirlichen Menschen, der doch von Gott kommt, ersticken. ,,Zu viele
Ordensfrauen®, schrieb ein Méadchen, das trotz allem ins Kloster ging, ,machen den Ein-
druck von Menschen, die in einer danernden und etwas iibermenschlichen Anstrengung leben,
um ihre Natur zu besiegen, um eine persénliche Vollkommenheit zu erreichen. Es hat dabei
den Anschein, als gdbe es keine normale Entfaltung ihrer natiirlichen Fahigkeiten. Im Ge-
genteil, viele scheinen die menschliche, doch getaufte Natur zu verneinen, die gewifl ihre
Waunden und Schwichen hat, die aber trotzdem im Ordensleben als gesunde, heilige und
reiche Stiitze der Gnade miifite dienen konnen. Es gibt im Kloster leider eine zu grofle Zahl
erloschener, erstorbener, genauer gesagt, menschlich nicht ausgereifter Ordensfranen. Ahnlich
eine andere: ,Die ,Geistlichen Ubungen’ sind fiir Minner geschaffen worden. So wie sie bis-
weilen von Ordensfrauen interpretiert werden, machen sie diese weniger menschlich, oder
genauer, mindern sie ihr Frauentum. Sie sind nicht fraulich genug. .. In meinen Angen ver-
korpern sie eher ein stoisches als ein christliches Ideal. Das flofit mir Angst ein. Um sich ihnen
anzugleichen, mufl man anscheinend etwas Lebendiges ersticken. Gewisse Ordensfranen schei-
nen unter einer Maske zu stecken. Sie sind nicht mehr wirklich sie selbst. Ich méchte sie ein-
fach und heiter, natiirlich und iibernatiirlich zngleich sehen. Wie Christus ganz sicher gewesen
ist.

Dadurch ist auch das Verhiltnis der Schwestern zn anderen, zn ihren Mitschwestern wie
zn Drauflenstehenden betroffen. Das Gespenst der Partikularfrenndschaft ist so einseitig her-
aufbeschworen worden — wer wiifite nicht, dafl sie eine ernste Gefahr fiir die Betreffenden
und fir die Kommunitit bedenten kann! —, dafl oft keine natiirliche Regung mehr auf-
kommt nnd man sich reserviert, um nicht zn sagen kiihl und teilnahmslos gegeniibersteht.
Wenn zwei Schwestern, die sich seit den gemeinsam verbrachten Tagen des Noviziates gnt
verstanden, in verschiedene Héuser zichen, dirfen sie in manchen Kongregationen sich nicht
schreiben. Und auch dort, wo eine von ihnen in die Mission ging, erhielt die Zuriickblei-
bende nur zégernd und ausnahmsweise die Erlanbnis zu einem Brief. Der Antwortbrief der
Missions-Schwester begann folgendermafien: ,Ich habe zwar viel und ernsthafte Dinge zu
tun, aber Thren Brief muf ich doch gleich beantworten! Und ich schreibe nicht einmal mit der
Schreibmaschine, obwohl ich das Schreiben mit der Hand schon fast verlernt habe. Nein, ich
kann Ihnen gar nicht sagen, welch ein Ereignis Thr Brief fiir mich war.“ Solche Vorkomm-
nisse sind denen, die sich ernsthaft mit der Frage des Ordensberufes beschiftigen, kaum ver-



Im Spiegel der Zeit 188

stindlich zu machen. Wenn sie davon erfahren, und es bleibt gar nicht aus, dafl sie solche
ound dhnliche Dinge erfahren, dann schrecken sie vor dem Eintritt zurtick. Denn sie sagen
sich — kaum mit Unrecht —, daf§ es noch mehr unverstindliche Vorschriften geben wird, mit
denen man von seiten der Vorgesetzten mogliche oder auch wirkliche Gefahren ein fir alle-
mal zu bannen sucht.

Und erst das Verhalten der Schwestern zu Auflenstehenden. Ein Madchen schreibt dar-
iiber: ,Die Beziehungen mit Ordensfrauven sind oft sehr unpersdnlich, denn sie lassen nur
selten die normalen Gemiitshewegungen sich duflern. Sie dringen sie im Geiste des Verzich-
tes zuriick. Vielleicht hat man zu sehr die Partiknlarfreundschaft oder das zu menschliche In-
teresse fiirchten gelehrt. Man spiirt — und ist peinlich berithrt — die Liebe aus Pflicht. Ihr
Mangel an Einfachheit zieht auch einen Mangel an Schlichtheit im Gespriach nach sich. Sie
sind geschraubt, gehemmt, starr. Sie sind eingezwingt in ein Kleid, das meine Grofimutter
und selbst meine UrgrofSmutter ablehnen wiirden. Instinktiv sucht man den Ficher und die
Krinoline. Und was am schwersten wiegt: Sie kommen sich mit ihren Hanbchen, Bindern,
Halstiichern, Brusttiichern und Stoffmassen in keiner Weise ldcherlich vor. Ganz im Gegen-
teil: Sie kdmen sich lacherlich vor, wenn sie, wie Ritter ohne Ristungen, ibren Panzer nicht
mehr hitten. Warum tragen sie kein Kleid, das wohl allen ihren Stand anzeigt, aber ein-
fach, passend und arm ist. Das Gewand der Kleinen Schwestern der Familie des Charles de
Foucauld ist sicher nicht elegant, aber ich habe nie ein Méadchen gehért, das es kritisiert
hitte.“ ,Das mindeste, was man sagen kann, ist, daf ihre Haltung oft zugeknopft, gemessen
und berechnet ist, oder noch éfter kiinstlich. Wie gern sdhe man spontane Auflerungen der
Freude. Auch ein echtes Lachen (wie es iibrigens in den beschaulichen Konventen ganz selbst-
verstandlich ist) wiirde erbauen. Es ist so schade, daf so wenig Ordensfrauen wirklich froh
erscheinen. Thr Leben erscheint uns — vielleicht wegen der Uberbelastung — eher schwer
als gliiklich. Zu viele erscheinen als angespannt, verkrampft, enttduscht. Sie erwecken nicht
genug das Gefiihl, ein gliickliches Leben in einer glicklichen Familie zu leben. Wenn es
richtig ist, was Bergson gesagt hat, daf die Freude das Zeichen eines erfiillten Lebens ist,
gibt es dann wirklich viele Ordensfrauen, die erfillt sind?“

Ein besonderer Punkt des mitmenschlichen Verhiltnisses betrifft die eigene Familie. Auch
hier gilt es diec Wandlungen zu bedenken, die sich in den letzten Jahrzehnten vollzogen
haben, um die Haltung und Wiinsche junger Menschen zu verstehen, die sich mit Ordens-
gedanken tragen. Die Familie ist noch der einzige Ort der Geborgenheit in der technisier-
ten Welt und der nivellierten Massengesellschaft von heute. Darum pflegen in guten, intak-
ten, christlichen Familien die Bezichungen zwischen Eltern und Kindern viel inniger und per-
sénlicher zu sein als friiher. Und was neu ist: nicht nur die Kinder haben eine Hilfe an ihren
Eltern (was bei den unverheirateten Kindern in reiferen Jahren besonders deutlich wird),
sondern auch die Eltern an ihren Kindern; sie haben ihre Kinder mehr nétig als frither. Von
hierher gesehen versteht man, wenn ein Midchen, das in einen Orden eintreten will, schreibt:
,Fiir mich ist ein Orden, der mir nicht erlaubt, das Naturgesetz (das zugleich Ausdruck des
Willens Gottes ist) und das vierte Gebot zu beobachten, gerichtet. Ich werde dort niemals
eintreten.“ Ahnlich eine andere: ,Dieser eine Punkt ist wesentlich, einmal in sich selbst, weil
er ohne rechten Grund unendlich liebe Wesen verletzt, dann aber auch als Zeugnis einer all-
gemeinen Mentalitit, die mir in offenem Widerspruch mit dem Evangeliom zu sein scheint.
Man braucht kein Exeget zu sein, um zu wissen, daff der bekannte Text: ,Wer seinen Vater
und seine Mutter nicht hafit .. .!, offensichtlich nicht das bedeutet, was man ihm oft unter-
schiebt, um eine Haltung zu rechtfertigen, die tatsichlich nicht zu rechtfertigen ist. Statt des
Mifbrauchs, der mit diesem Text getrieben wird, wiren die Exerzitienmeister- nnd die Obe-
rinnen besser beraten, wenn sie einen anderen Text des Evangeliums (Mt 15, 14f.}, der eben-
so authentisch ist und dem anderen vorausgeht, aber nur sehr ungern zitiert wird, erklarten,
zur Meditation vorlegten und vor allem in die Praxis umsetzten: ,Da traten Pharisder nnd
Schriftgelehrte aus Jerusalem an Jesus mit der Frage heran: Warum iibertreten deine Jiinger
die Uberlieferung der Alten? Sie waschen sich ja nicht die Héinde, wenn sie Brot essen. Er
antwortete ihnen mit der Gegenfrage: Warum iibertretet denn ihr das Gebot Gottes um
enrer Uberlieferungen willen? In der Tat. Gott hat doch geboten: Du sollst Vater und Mut-
ter chren, und: Wer Vater oder Mutter flucht, soll mit dem Tod bestraft werden. Thr aber



134 Im Spiegel der Zeit

sagt: Wer zu Vater oder Mutter spricht: Opfergabe (soll das sein), womit ich dich unterstiit-
zen kénnte, der braucht seinen Vater und seine Mutter nicht mehr zu ehren. So habt ihr
Gottes Gebot aufgehoben um eurer Uberlieferung willen. Treffend bat von euch Isaias ge-
sagt: Was sie lebren, sind Menschensatzungen®.*

Noch dringender sind die Klagen, die aus den Familien der Ordensfrauen kommen. Sie
stellen immer wieder fest, wie wenig sie es verstehen kdnnen, dafl ihr Kind, ibre Schwester,
die sie Gott geschenkt und geweiht haben, in der Not, in der Trauer, aber auch an den gro-
Ben Freudentagen der Familie nicht unter ihnen weilen darf. Man kinnte sagen, das sei im
Grund doch Mangel an Glaubensgeist und an wirklicher Opfergesinnung, aber die Hiufig-
keit der Klagen, auch aus den besten Familien, verbietet eine so einfache Erklirung oder
jedenfalls ihre Verallgemeinerung. Eine Mutter, deren Tochter als Ordensfrau nach langer
Krankheit starb, schreibt: ,Waihrend all dieser langen Leidensmonate konnte ich meine
kleine Tochter nur ein einziges Mal sehen. Denn die Krankenabteilung lag in der Klausur.
Bei meinem ersten Besuch hat man mein Kind auf einer Tragbabre ins Sprechzimmer her-
untergebracht. Aber es schien schon so am Ende seiner Krifte zu sein und die ganzen Um-
stinde des Besuches waren so gespenstig, daf) ich nie mehr zuriikgekommen bin. Jetzt, da
mein Kind tot ist, bedauere ich es, aber was konnte ich anderes tun?“

Und hier noch auszugsweise ein Brief, der im Ausdruck wie im Inhalt sehr mafivoll ist,
geschrieben von einer geistig ungewéhnlich hochstehenden Dame: ,Ich méchte Thnen den
Standpunkt einer Familienmutter darlegen, die noch nicht alt genug ist, um vergessen zu
haben, wie sie mit 20 Jabren dachte, und die gleichzeitig alt genug ist, um an einen maglichen
Ordensberuf ihrer Tochter zu denken ... Ich habe nur eine Tochter unter mehreren Séhnen.
Wenn sie mir sagen wiirde, sie habe Ordensberuf, dann glaube ich, wiirde ich zuerst eine
tiefe Freude und einen grofien Stolz empfinden bei dem Gedanken, daff Gott mein Kind zu
seinem Dienst haben will. Und wenn das Opfer mir, menschlich gesehen, auch herzzerreifend
vorkime — denn sie ist der Sonnenschein unserer Familie —, so wiirde ich es doch ohne
Vorbehalt bringen, wenn ich nicht den Hintergedanken haben miifite, dafl sie nicht die vall-
kommene Hingabe verwirklichen kénnte, das ,vollkommene Lobopfer®, weil das Klosterleben,
wenn ich so sagen darf, mit dem Leben in der Welt in keinem Verhiltnis steht, und weil die
Formung, die sie dort empfangen wiirde, ohne Zweifel ihre Personlichkeit und ihre Sensi-
bilitdt zugrunderichten wirde ... Es gibt noch einen anderen Punkt des Problems, das mir
am Herzen liegt, nicht nur als Mutter einer Tochter, die vielleicht Nonne wird, sondern auch
als Christin, die in der Welt fiir Gott kidmpft. Sie klagen, dafl Sie nicht genug Berufe be-
kommen, dafl Sie Arme fiir lhre Arbeit briuchten. Aber haben Sie sich je klargemacht, wie
sehr wir Ihrer bediirfen kénnten? Sie sind die Auserwihlten, die Bevorzugten Gottes, und
wenn Sie auf die leibliche Mutterschaft verzichtet haben, war es dann nicht, um fiir die gei-
stige Mutterschaft desto mehr bereit zu sein? Sind Sie es nicht, die am meisten dazu befihigt
sind, Thre Umgebung die rechte Art der Liebe zu lehren? Miissen Sie nicht am allermeisten
die lebendige Liebe Christi zu den Kindern, die Sie unterrichten, und zu den Kranken, die
Sie betreuen, zu den Mitgliedern Ihrer Familie verkérpern? Und glauben Sie, dal der ge-
laufige Ausdruck ,seine Tachter verlieren‘, wenn sie in den Orden eintritt, nicht mehr als eine
Berufene zuriickstoft? Ich weil, theoretisch bleibt das Herz der Ordensfrau ,in Unserem
Herrn® den Ihren nahe. Macht man aber nicht in der Praxis, aus Angst, diese Liebe kinne zu
menschlich sein, eine verkiimmerte und vertrocknete Liebe daraus? Und wenn ich auch ver-
stehe, dafl eine Ordensfrau auf die Freuden des Familienlebens verzichtet, um fiir Gott zu
leben, so verstehe ich weniger, dafl sie niemals am Familientisch Zeugnis geben kann von
dieser Liebe Christi, nach der wir unbewuflt hungern. Ist die Allerseligste Jungfrau nicht
sofort zu ihrer Base gegangen, die ihrer bedurfte? Als jemand von meinen nichsten Ver-
wandten, im Sterben liegend, bat, von meiner sebr geliebten Schwester, die im Kloster war,
Abschied nehmen zu diirfen, wurde es ihr abgeschlagen, aber zwei Monate spiter konnte
meine Schwester kommen, um Almosen zu sammeln. Verzeihen Sie die Frage, ob Sie glau-
ben, dafl das wirklich dem Willen Gottes entsprach? Es wiirde mir nichts ausmachen, meine
Tochter einem harten Noviziat in spiirbarer Armut unterworfen zu schen, sie in ein frem-
des Land abreisen zu lassen, wo sie allen menschlichen Trost entbehren miifite; ich wiirde es
sogar hinnehmen, sie niemals wiederzusehen, wenn sie in einen beschaulichen Orden eintrite;



Im Spiegel der Zeit 185

wenn ich sie aber von der bloflen Ordensregel verpflichtet sihe, einen solchen Akt zu setzen,
so wiirde ich beinahe ihre Berufung bereuen.*

Eine dritte Gruppe von Schwierigkeiten gegen das heutige Ordensleben betrifft das A4po-
stolat. Man weifl, welcher apostolatsfreudige Zug heute durch die Kirche geht, und wie vor
allem die junge Generation davon erfafit ist. Dabei haben sich die Formen des Apostolats
im Vergleich zu friiher vielfach gewandelt. Man ist elastischer, aufgeschlossener gegeniiber
den Noéten und Notwendigkeiten des Augenblicks, und die Kirche dringt auch hier auf An-
passung. Muf nicht der junge Mensch fiirchten, seine eben aufgekeimten Ideale im Orden zu-
riickstecken zu miissen? Ist ihm nicht hier jede Initiative verwehrt? Wird er sich nicht auf
einen in allen Einzelheiten vorgeschriebenen Weg begeben, der keinerlei Abweichen er-
laubt? Haben tiberhanpt die Orden und Genossenschaften den neuen apostolischen Frithling
schon zur Kenntnis genommen? ,Wir haben das Gefiihl®, heifit es in einem Brief, ,dafl die
Ordensfranen nicht geniigend auf dem Horchposten einer immer jungen, immer missionari-
schen und wachsenden Kirche stehen. Man méchte sagen: Sie glauben in Wirklichkeit nicht,
daf der Heilige Geist, der die heutige Kirche beseelt, genau der gleiche ist, der die Kirche
wihrend Zweitausend Jahren beseelt hat. In ihrem disteren und iberlebten Gewand schei-
nen sie ewig wie in einem Leichenzug die Kordeln des iiber den Sarg ausgebreiteten Tuches
eines lingst Verstorbenen zu halten. Sie predigen uns die Gefahren des Avantgardisten in
ciner Weise, dafl man sie sich nicht anders als am SchluB des ganzen Zuges vorstellen kann.*
,Zu viele Kongregationen leben unter der Glasglocke. Sie bilden geschlossene und dber sich
selbst nachdenkende Wesenheiten. In der Tat, sie machen sich zum Mittelpunkt der Welt.
Thre heiligen Zeiten, ihre unantastbare Tagesordnung, ihr minutiéses Reglement atmen eine
entsetzliche Starre und Unbeweglichkeit, die alle Initiative erstickt und jede Einbildungs-
kraft entmutigt. Dieses Ubel ist verfinglich und vergiftet langsam, aber sicher. Ist es nicht
unendlich traurig, feststellen zn miissen, dafl in manchen Kongregationen das Ordensleben,
das vor allem eine stets wache Liebe wedken miifite, einen Kollektivegoismus fordert, der unmy
so schwerer wiegt, als er v6llig unbewufBt, aber nichtsdestoweniger real ist?“

LFiir alles und jedes miissen die Schwestern zu ihrer Oberin laufen. Und selbst die hohe-
ren Oberinnen haben nur sehr begrenzte Vollmachten. Da fast alles durch die Ordensregel
festgelegt ist, mufl die Oberin fiir viele Dinge ins Mutterhaus schreiben. Im dbrigen ist sie
nicht nur der Mittelpunkt des Hauses; ohne sie geschieht anch nichts. Dazu eine hitbsche Ge-
schichte: ,Bei einer Konferenz betreten 25 Schwestern den Saal. Sie sehen in ihrer altmodi-
schen Kleidung alle gleich ans. ,Welches ist die Oberin?‘, fragt meine Nachbarin. Pl5tzlich
legt eine von ihnen — es ist driickend heifl — den Schal ab. Sofort tun es die 24 ihr nach.
,Die Oberin ist die, die als erste ihren Schal ablegte’, bemerkt triumphierend meine Nach-
barin.“

Wie schwer es fir eine Ordensfrau ist, einem apostolischen Ruf, der sich ihr aus
der Situation herans aufdringt und in dem sie den Willen Gottes erkennt, nachzu-
znkommen, macht das Beispiel der beriihmten Mutter Teresa in den Elendsvierteln
von Kalkutta deutlich. Welche Umstinde, ehe sie ihre Arbeit beginnen kann. Als
endlich das rémische Dekret, das ihre Exklaustrierung erlaubt, ankommt und im Konvent
verlesen wird, ist die Erregung unter den Mitschwestern grofl. Die klosterliche Ordnung
scheint erschiittert. Wer wird solche Belastungen schon auf sich nehmen? Ist im Kloster nicht
alles daranf abgestellt, auf keine eigenen Gedanken zu kommen? Wenn das aber so ist,
wer wird dann den Ruf Gottes in der Not und den Aufgaben der Zeit {iberhaupt noch horen?
Und wenn er ihn hort, wird er ihn nicht erschrocdken von sich weisen, im Gedanken daran,
welche Unannehmlichkeiten sich u. U. aus seiner Befolgung ergeben kénnten? Im Falle der
Mutter Teresa fithrte die neue und so iitberaus fruchtbare apostolische Arbeit fast notwendig
zur Griindung einer nenen Gemeinschaft, weil sie sich nach den Satzungen ibrer bisherigen
als undurchfithrbar erwies. Solche Beispiele aber kommen den jungen Christen hente zu
Ohren; denn sie sind iiberall zu lesen. Sie erwecken Begeisterung und rufen zur Nachahmung
auf. Aber bei ihren Schwestern finden sie keine Hilfe. So schreibt die Midchengruppe eines.
Internates: , Wir wollen eine Ferienkolonie fiir arme Kinder organisieren. Keine Schwester
kann uns begleiten. Dafiir gibt es genug schlimme ,gute Griinde’. Sie miissen sich ausruhen,
Sie haben Klausur. Sie haben tiglich zwei Stunden Anbetung und beten das Offizium. (Kénn-



136 Im Spiegel der Zeit

ten sie nicht zwei Wochen im Jahr Gott in den kleinen Armen anbeten?)“ Wenn diese Mid-
chen ihre Schwestern wenigstens einmal auflerhalb der Schule und des Pensionates als na-
tiirliche, unbeschwerte Menschen erleben kénnten! Aber auch das ist nur sehr beschrankt
mdéglich; denn Schwestern diirfen ja nicht alles mitmachen, ,Manchmal erlaubt man ihnen,
uns zu begleiten, z. B. bei Exerzitien oder auf einer Studienreise. Aber da kénnen sie nicht
mit uns essen. Sie lassen uns allein und werden eigens bedient. Wir sind immer versucht,
durch die Fenster oder durch das Schliisselloch zu schauen. Ist fiir den Ordensstand das Essen
unschicklich? Nennt man das nicht tabus schaffen?“ Als neulich eine Ordensfrau, die gerade
ihr Referendarjahr machte, die Erlaubnis erhielt, ihre Kolleginnen zu einem gemeinsamen
Essen ins Kloster einzuladen, war zwar der Tisch geschmackvoll gedeckt und auch sonst fiir
alles reichlich gesorgt, aber die Ordensreferendarin durfte nur dabei sein, nicht mitessen. Ob

von den eingeladenen Referendarinnen wohl eine auf den Gedanken kam, in diesen Orden
einzutreten?

Aus solchen und Zhnlichen Erfahrungen wird die Klage vieler Schillerinnen dber ihre
Schwestern, die sie vielleicht sehr achten und lieben, verstindlich. ,Sie verstchen uns nicht.
Sie denken sich nicht in uns hinein und kénnen es nicht. Sie fiihlen mit unserem Leben
nicht mit. Sie stehen nicht mitten drin, usw.“ Etwas nuancierter und akademischer driickt es
ein ausgezeichneter Kenner des klosterlichen Leben, ein Kirchenrechtler, aus, wenn er die
Aufmerksamkeit der Héheren Ordensoberinnen auf die Gefahr lenkt, die sich aus einer
scharfen Absonderung von der Umwelt ergeben. Er sagt: ,Vergessen wir nicht, daf das
Apostolat eine tiefe Kenntnis des Milieus, das man christlich beeinflussen will, voraussetzt,
und dafl diese Kenntnis den Verzicht auf einen Teil des Schutzes verlangt, den bisher
die Kommunitidt und die Klavsur gebildet haben. Heaute muf jeder Apostel, Priester oder
Ordensfrau, seine Klausur, d. h, jene Riistung der Seele, die ihn nicht nur schiitzt, sondern
kraftvoll und wirksam macht, mit sich oder besser in sich tragen®. Sonst ,kennt man auf die
Dauer die Welt, in der man arbeiten soll, nicht mehr, wie sie wirklich ist. Man isoliert die
Menschen von, der Umwelt, in der sie leben und die einen fast unausweichlichen Einflufl
auf ihr tiefstes Empfinden und ihr Verhalten ausiibt. Man behandelt sie wie Wesen, die fiir
sich existieren, und ist unfihig, ihnen auf ihrem Terrain zu begegnen. Statt in sie hinein-
zuhéren, dringt man ihnen seine eigenen Ansichten auf und lifit sie wohl oder iibel in die
Form eines vorfabrizierten und nicht entwicklungsfihigen Apostolates eintreten. Statt an
ihrem Wadchstum zu arbeiten, verkiirzt man sie und schlieit sie ein und verfehlt so das Ziel.
Und bei allem nur erdenklichen Eifer mangelt es im tiefsten doch an Ehrfurcht vor dem an-
deren“.

Bleibt endlich noch einiges zum Thema der religiosen und geistlichen Uelt des Klosters
zu sagen. Hier, so sollte man meinen, miiite man die Ordensfrauen, weil in ihrem eigent-
lichsten Element, anerkennen. Aber gerade hier werden starke Vorbehalte gemacht. In wel-
che Richtung diese Vorbehalte weisen, wird aus einem Fragebogen deutlich, den eine
Gruppe junger Midchen, die sich dem Apostolat widmet, an Oberinnen verschiedener Kon-
gregationen richtete, mit der einleitenden Bemerkung: ,Um mich nicht auf etwas Falsches
einzulassen (wohl wissend, dafl es vollkommene Genossenschaften und Kléster ebensowenig
wie vollkommene Ehemédnner gibt), wiilite ich gern, ob diese oder jene Kongregation meinen
Neigungen und dem Verlangen, das der Herr mir eingegeben hat, entspricht®. Die erste
aller Fragen lautet: ,Kann ich Christus lieben und das evangelische Leben leben, wie der
Herr es will, d. h. also indem ich ganz auf mich verzichte, aber auch ganz ich selbst bleibe,
mit meinem Temperament, schlicht, ohne e¢inen bestimmten Stil annehmen zu miissen, ohne
verpflichtet zu sein, mich wie alle anderen zu geben, ohne in eine Form gezwungen zu wer-
den, die das, was der Herr mir an Eigenem gegeben hat, verunstaltet“. Und dann die einzel-
nen Fragen, die alle den Wunsch nach einer vertieften, wesenhaften Spiritualitit bekun-
den.

1. Ist die Spiritualitdt ihrer Kongregation auf das Wesentliche gerichtet: auf die Heilige
Schrift, die Sakramente und die Liturgie?

2. Mufl man die Betrachtung ilber einen Stoff machen, der allen gemeinsam vorgelegt
wird?

3. Ist das Betrachtungsbuch vorgeschrieben oder kann jede Ordensfrau auf ihre eigene



Im Spiegel der Zeit 187

Art die Betrachtung machen, indem sie sich selbst einen Schrifttext sucht, von einem Ereignis,
ciner Tatsache, einer Gnadenanregung, die zur Kontemplation fihrt, ausgeht?

4, Wird das Offizium lateinisch oder in der Muttersprache gesungen oder gebetet? Sagt
doch der hl. Paulus: In der Gemeinde will ich lieber fiinf Worte mit meinem Verstand reden,
um auch andere zu unterweisen, als zehntausend Worte in Zungen (1 Kor 14, 19).

5. Welches sind anferhalb des Offiziums die tiglich oder regelmiBig zu verrichtenden Ge-
bete der Kongregation oder des Klosters?

6. Wer und was steht im Mittelpunkt der Frommigkeit Thres Ordens? Ist es im Monat
Mirz der hl. Josef oder die Quadragesima? Und im Mai Maria oder die dsterliche Zeit?

7. Wird der Advent als der eigentliche Marienmonat betrachtet?

8. Kann eine Ordensfrau frei und in einem verschlossenen Umschlag ihrem Beichtvater
oder Seclenfithrer schreiben?

Was diese Jugend als Kennzeichen ihrer Frommigkeit und darum als unerldfilich betrach-
tet, ist dies: Sie will mit der Kirche leben und beten, die Eucharistie wiirdig feiern und in
den Mittelpunkt des Tages stellen, die Mysterien des Lebens Jesu, wie sie das Kirchenjahr
vor uns ausbreitet, znm Angelpunkt des Gebetslebens und der Arbeit machen. Und noch ein
Zweites: Sie beansprucht fir ihr personliches religidses Leben einen unverduferlichen Raum
der Freiheit, ist ablehnend gegeniiber den Devotionen, die ihr aufgenétigt werden, und eben-
so gegeniiber der dauvernden Betonung der Eigenart, des Sondergutes, der speziellen Hei-
ligen eines Ordens, und will sich der priesterlichen Hilfe vergewissern, Die Fragen gehen
offenbar auf gegenteilige Erfahrungen zuriick und werden darum nicht ohne Grund gestellt
sein.

Nachdem wir hier Zeugnisse, hauptsichlich von jungen Midchen und von Ordensfrauen,
vorgelegt haben, die in einem Kritik am Bestehenden und Sehnsucht nach Verwirklichung
eines ziindenden Ideals beinhalten, soll nicht jedes Wort und jede Ansicht gleich zu einem
»Evangelium“ gemacht werden; man darf sie aber auch nicht zerpfliicken wollen, wozu in
den weiblichen Orden, wie allgemein bekannt ist, eine grofle Neigung besteht. Im Grunde
treffen sie nimlich den Kern der Frage. Das so hrennende Anliegen einer zeitgeméiflen An-
passung betrifft zwar nicht die Substanz des heutigen Ordenslebens, sondern nur seine kon-
krete Gestalt. Aber dhnlich wie die Seele ohne den Leib nichts vermag und durch einen kran-
ken Leib in ihrer Wirksamkeit nach auflen behindert ist, so vermdgen auch die ,Zeugen der
Gottesstadt® nichts mehr oder nur noch wenig, wenn ihr Zeugnis fiir den heutigen Menschen
keine Strahlungs- und Uberzeugungskraft mehr besitzt. Wir alle haben darum mit Ernst zu
tiberlegen, wie wir dem Ruf und den Aufgaben der Zeit besser entsprechen kénnen, Je auf-
geschlossener wir sind, je mehr wir innerlich bereit sind, auch Liebgewonnenes aufzugeben,
falls es Einsicht und Klugheit gebicten, desto eher diirfen wir hoffen, dafl sich wieder mehr
junge Menschen angezogen fithlen, den Weg der Nachfolge im Ordensstand zu gehen und
dort fiir den Herrn Zeugnis abzulegen. Fiir unsere Uberlegungen seien im folgenden einige
Hinweise gegeben.

II.

Da es sich bei der Frage der ,zeitgemifien Anpassung® nicht in erster Linie um die be-
schaulichen, sondern um die apostolischen und aktiven Orden und Genossenschaften handelt,
mufl man sich zunichst einmal deren ,Ort“ im Ganzen der sogenannten , Vollkommenheits-
stinde“ klar machen. Das gelingt heute um so leichter, als durch das Hinzukommen der
Sikularinstitute der eigentliche Unterscheidungsgrund fiir die kirchenrechtlich anerkann-
ten Formen des Vollkommenheitslebens deutlicher zum Vorschein gekommen ist: ,Zwei
Lebensweisen®, sagt J. Beyer4, ,stehen einander scharf gegeniiber: die fuga a mundo, die
véllige Zuriickgezogenheit und Flucht aus der Welt, und die praesentia in mundo, der vol-
lige Einsatz in der Welt, die Gegenwirtigkeit in der Welt. Zwischen diesen duflersten For-
men gottgeweihten Lebens steht das ffentlich-apostolische Leben als dritte Form. Sie ist
ein Leben in der Welt, bewahrt aber die innere Einsamkeit des Monches (geschitzt durch
gewisse Klausurbestimmungen) und pafit sich der jeweiligen Lage der Kirche an, wobei

4 Die kirchenrechtlich anerkannten Formen des Uollkommenheitslebens, in: Geist und
Leben 33 (1960) 297.



138 Im Spiegel der Zeit

allerdings zu bedenken ist, dal das unmittelbare und &ffentliche Apostolat immer anch ein
dffentliches Zeugnis fiir das Evangelium sein muf, das notwendig in Gegensatz zur stindigen
Welt steht“. Wir selbst méchten die Akzente ein wenig anders setzen. Wir glauben, damit
starker dem biblischen Befund, dem Geheimnis der Gnade und der Erl6sung, Rechnung zu
tragen. Dieses Geheimnis besteht darin, dafl der transzendente, iiberweltliche, alles ge-
schopfliche Sein und alle geschdpfliche Erfahrung iibersteigende Gott unter uns anwesend
ist, so dafl wir ihn rufen, mit ihm sprechen und seine Liebe erfahren konnen, mit einem
Wort: an seinem Leben Anteil nehmen, einstweilen noch im Hell-Dunkel des Glaubens,
einmal aber in aller Offenheit. So war es schon im Alten Bund geweissagt; so ist es im
Neuen in Erfilllung gegangen. ,Ich will unter euch wohnen; ich will euer Gott sein, und ihr
sollt mein Volk sein“ (Lev 26, 12; 2 Kor 6, 16). Damit ist zugleich folgendes gesagt: Der in
seiner Schépfung gnadenhaft anwesende Gott eint diejenigen, die er zu seiner Anschauung
berufen und als seine Kinder angenommen hat, auch untereinander zu einer groflen Gemein-
schaft von Liebenden. Gerade darin wird die Liebe Gottes fiir uns Menschen sichtbar, strahlt
seine Herrlichkeit auf unserem Antlitz wider. Und da beides: das Wohnen Gottes unter uns
und die Volkwerdung der Erlosten in Christus zur Vollendung gekommen ist, so aufert
sich christliches Leben einmal im vertrauensvollen Zutritt (Parresia) der Erlésten mit Chri-
stus und durch Christus zum Vater, zweitens in der Verwirklichung der christlichen Bruder-
schaft, des Geheimnisses von Haupt und Leib ein Christus. Der Ritestand nun stellt dieses
doppelte Geheimnis unserer Begnadung und Erlésung in vollkommener Weise dar, weil
er in Christi Leben sein Vorbild hat und von Christus begrindet wurde. Und zwar auf ver-
schiedene Weise: Die beschaulichen (monastischen) Orden realisieren das Geheimnis des in
Christus unter uns gegenwirtigen Vaters vor allem in der Kontemplation und im Chorgebet,
das Geheimnis der Bruderschaft in Christus, des Herrenleibes, in der briiderlichen (schwester-
lichen) Gemeinschaft des Klosters. Die Mitglieder der Sikularinstitute sollen Gott, anfier in
den Stunden des Gebetes, in allen Dingen finden und die Bruderschaft mitten in der Welt
verwirklichen, iiberall dort, wohin ihr Leben und ihr Beruf sie verschldgt, Die apostolischen
bzw. aktiven Orden und Genossenschaften nehmen eine Mittelstellung ein. Sie leben
einerseits in der Zuriickgezogenheit und doch wieder mitten in der Welt: hier wie dort sol-
len sie Gott finden und ihn anbeten, hier wie dort sollen sie die Bruderschaft verwirklichen,
in der sichtbaren Gemeinschaft der Mitbriider (Mitschwestern), aber ebenso mit den Men-
schen, unter denen sie arbeiten. Dabei ist der eigentliche Grund ihrer Existenz die aposto-
lische Verkiindigung bzw. der christliche Liebesdienst.

Sie haben demnach ihr Schwergewicht nicht im Kloster, in der Kommunitit, wie es in den
monastischen Orden der Fall ist, sondern im Apostolat und in der Arbeit. Das 1ifit sich ge-
schichtlich ganz klar nachweisen. Nicht erst im Jesuitenorden, sondern schon im urspriing-
lichen Franziskanerorden gibt es keine Monasterien mehr. ,Wenn etwas an dem neuen
Orden (der Franziskaner) auffallend war®, sagt der Ordenshistoriker Kajetan Efer OFMS?,
»dann war es die Tatsache, dafl er keine ,KlGster’ im alten Sinn hatte. Vielmehr zogen die
Briider als wandernde Prediger durch die Welt, um iiberall zur Bufle zu mahnen und das
Reich Gottes zu verkiinden. lhr Apostolat lief den Gedanken an eine kl6sterliche SeBhaftig-
keit zunichst nicht aufkommen . . . ,Sie haben nicht Klgster und Kirchen, nicht Acker nnd
Weinberge, Vieh und Hauser oder anderes Besitztum, und nicht einmal etwas, wohin sie ihr
Haupt legen kénnen', . . Zur Nachtzeit kehren sie in die Eindde oder an abgelegene Orte zu-
riick, um sich der Betrachtung zu widmen. Das Kloster der Minderbriider ist, wenn wir es
so formulieren sollen, die weite Welt; darum spricht Jakob von Vitry auch von der ,spatiosi
claustri amplitudo® (der Groflartigkeit des geriumigen Klosters), in der der Orden lebte®.
Wenn diese Entwicklung bei den spiteren apostolischen Frauengenossenschaften nicht in
gleicher Weise festzustellen ist, so sind die Griinde dafiir einsichtig zumal wenn man be-

- denkt, welche Zuriickhaltung sich die Frau in der Offentlichkeit Jahrhunderte lang auferle-
gen mufite und wie streng die Kirche darum iiber die Klausur wachte. Aunf jeden Fall ist der
Sinn des Lebens in der Klausur fiir die apostolischen (aktiven) Orden und Genossenschaften,
Vorbereitung und Schutz fiir das Apostolat und die Arbeit zu sein; es hat seinen Sinn nicht
in sich selbst. Weder das gemeinsame Gebet noch die klgsterliche Familie diirfen darum bei

5 Franziskan. Studien 42 (1960) 297f.



Im Spiegel der Zeit 139

ibnen den Hauptraum einnehmen. Und auch das Kleid hat bei ihnen eine andere Funktion
als im Ménchtum. GewiB soll es, wie Pius XII. sagte, ,die Weihe an Christus zum Ausdruck
bringen®, aber es soll auch ein ,Arbeitskleid“ sein, angepafit der Tatigkeit des betreffenden

Ordens.

Aus dieser Sicht heraus bediirfte es in den apostolischen (aktiven) weiblichen Orden und
Genossenschaften mancherlei ,Reformen®. Denn jeder Kundige weif}, wieviel sie an mona-
stischen Gewohnheiten mit sich fiihren, angefangen vom Kleid und vom Ordensnamen tber
das lateinische Chorgebet bis zur Handhabung von Armut und Gehorsam; die Stellung der
Oberin unterscheidet sich, was ihre Vollmachten betrifft, nicht viel von der einer Priorin oder
Abtissin in einem beschaulichen Orden. Dafl es anders hitte sein kénnen, lag iibrigens gar
nicht in ibrer Macht. Die kirchliche Uberliefernng hat sie dahin gedrdngt und das Kirchen-
recht hat das einmal Bestehende verfestigt. Erst heute beginnt sich die Einsicht durchzusetzen,
daf die Kluft zwischen Kloster und Welt um des Apostolates und der Arbeit willen um eini-
ges verringert werden miifite. Das bedeutet nun nicht einen allgemeinen Abbau und eine
neue, vielleicht noch schlimmere Uniformierung, wozu das technische Denken unserer Zeit
verleiten kénnte. Es wird vielmehr auch weiterhin viele Ubergangsformen geben, vor allem
dort, wo sie organisch geworden sind. Es gilt also zu unterscheiden und den einzelnen Fall
zu beriicksichtigen. Aber aufs Ganze gesehen kommt man wohl an einschneidenden Maf-
nahmen nicht vorbei, will man noch den Aufgaben der Zeit gewachsen sein und fir die
heutige Generation ein iiberzeugendes Ideal darstellen. Dazu bedirfte es des Mutes der
Heiligen und grofier menschlicher Klugheit, wie das Beispiel des hl. Ignatius von Loyola
zeigt, der in seiner Zeit von nicht wenigen Orden als Stérenfried und ungesunder Neuerer
angesehen wurde.

Die Zeit dringt. Schon heute ist es so, dafl viele Ordensfrauen mit den Laien in einer
gemeinsamen Arbeit stehen, Das wird in den kommenden Jahren noch stérker der Fall sein,
nicht nur wegen des mangelnden Ordensnachwuchses, sondern auch wegen einer ganzen
Reihe von Arbeiten, die nur noch zusammen mit Laien getan werden kénnen. Das verlangt
gebieterisch eine gewisse Angleichung des Lebensthythmus der Ordensfrau an den der Laien
und umgekehrt eine Hineinnahme der Laien in die Gemeinschaft der Schwestern. Ein paar
Beispiele dafiir: In einem technischen Betrieb, den eine Ordensgemeinschaft fithrt, stehen
Ordensmitglieder neben Laienkriften an den Maschinen. Die Laien haben ihre festgesetzte
Arbeitszeit, wie es in ihrem Beruf tariflich geregelt ist, die Ordensbriider arbeiten noch dar-
iiber hinaus; die Laien haben ihre Pause, bringen ihr Frithstiicksbrot usw. mit, die Ordens-
briider haben eine andere Tagesordnung. Hier wird auf die Dauer ein gedeihliches Zusam-
menarbeiten nur moglich sein, wenn sich beide Gruppen einigermaflen zu einer solidarischen
Gemeinschaft finden, sich im gleichen Werk engagieren. — In einem Krankenhaus arbeiten
neben 40 Schwestern, 80 Angestellte: Hausmidchen, Freie Schwestern und Biirokrifte. Auf
den Stationen, im Operationssaal usw. arbeitet man selbstverstindlich zusammen, aber
auflerhalb des eigentlichen Berufsmilieus leben die Schwestern ihr Leben fiir sich: im Refek-
torium, in der Erholung, in der Kapelle, wodurch die Laien sich nie als ganz dazugehoérig
betrachten; eine echte Gemeinschaft kommt auf diese Weise nicht zustande. Sollten aber nicht
gerade die Ordensgemeinschaften in vorbildlicher Weise vorleben, was es um die christliche
Bruderschaft ist und was es bedeutet, dafl Christus der Herr mitten unter uns weilt: , Wenn
zwei oder drei in meinem Namen versammelt sind, dann bin ich mitten unter euch® (Mt
18,20)? Sollten sie nicht die Kernzellen christlicher Gemeinschaftsbildungen sein? Warum
sind sie es so wenig? Ist ihre bisherige Abschliefung nach Art der beschaulichen Orden ge-
rechtfertigt?

Mit einer dufleren Anpassung allein ist es allerdings nicht getan. Es muf ein Umdenken
dazu kommen, und zwar auf verschiedene Weise, sowohl auf seiten der Vorgesetzten wie
der Untergebenen. Dazu gehort in erster Linie die Erziehung zu einem grofleren Verant-
wortungsbewufitsein, die natiirlich nur dann einen Sinn hat, wenn der einzelnen Ordensfrau
von vorneherein ein gréferer Spielraum desHandelns und der Entscheidung zugebilligt wird.
Das Ideal der ,guten Ordensfraun®, die fromm ist, die heilige Regel erfillt, piinktlich und
fleiffig bei der Arbeit ist, im Kreuz nicht klagt, sich willig unterordnet und keinen eigenen
Gedanken duflert, geniigt heute nicht mehr, wenn es auch immer wahr sein wird, daf die



140 ‘ Im Spiegel der Zeit

meisten iber dieses Ideal nicht hinauskommen (und das ist schon viel!). Es diirfte nur nicht
die Regel sein und nicht als Idealznstand hingestellt werden. Sonst wire eine Kongregation
heute zum Aussterben verurteilt. — Die zweite Forderung, die hier erhoben werden muf,
geht dahin, dafl unsere Ordensfrauen sich ganzheitlicher d. h. mit ihrem ganzen Menschsein
in der Arbeit und in der Gemeinschaft engagieren. Die Arbeit darf fiir sie nicht nur etwas
sein, was ihnen im Gehorsam aufgetragen ist, der sie aber im iibrigen kiihl und distanziert
gegeniiberstehen — im Grunde ist es ihnen darum gleich, was sie tun, und vielfach wird es
auch so gehandhabt, dafl ihnen bald dies, bald jenes anfgetragen wird. Noch viel weniger
diirfen sie in den Menschen, den Kindern und Jugendlichen, den Kranken und Alten, nur
ein Objekt jhrer karitativen und apostolischen Betreuung sehen. Sie miissen sie vielmehr
in selbstloser, aber nicht nur ibernatiirlicher, sondern echt menschlicher Weise lieben, und
das will gelernt sein. Anders werden sie sich nicht fiir sie opfern und hingeben kénnen, wie
Christus es verlangt. —Zu beidem gehért eine intensivere Schulung als bisher, und zwar so-
wohl eine menschliche wie eine geistliche (die fachliche Schulung versteht sich von selbst
und ist relativ die leichteste). Wer wird sie geben kdnnen? In erster Linie die Novizenmei-
sterin, die allerdings selbst wieder auf ihr Amt eigens vorbereitet sein mufi. Dann aber der
Priester. Seine Mithilfe scheint uns in der Ausbildungszeit und in den ersten Jahren des Or-
denslebens unentbehrlich. Und gerade hier ist ein grofies Vakuum.Denn wo sind diese Prie-
ster? Und was noch schlimmer ist: Wir haben nicht den Eindradk, daf fiir dieses Anliegen,
aufler bei den Schwestern selbst, geniigend Verstindnis da ist. Dabei hinge von dieser Mit-
hilfe so entscheidend viel ab. Ohne sie bliebe alle Reform ohne rechten Grund und darum
fragwiirdig.

Die Verwirklichung einer ,zeitgemdfien Anpassung® ist nicht das Werk eines einzelnen
und eines Tages, sondern einer ganzen Generation. Sie erfordert Gebet, Bereitschaft, Mut
und Klugheit. Sie ist sowohl von der apostolischen und karitativen Arbeit wie auch von der
Nachwuchssorge diktiert. Was letztere betrifft, so sind wir nicht der Ansicht, als wiirden
u. U. die neu entstehenden Sikularinstitute auch nur annihernd die Arbeiten mitiiberneh-
men kénnen, die bisher von den Orden und Kongregationen geleistet wurden, ganz abge-
sehen davon, daf sie zahlenmiflig dazu noch gar nicht fihig sind und es wahrscheinlich auch
nie sein werden, so attraktiv sie gegenwirtig auf die junge Generation wirken mégen. Geht
es doch hier und dort um verschiedene Bernfungen, und ebenso um verschiedene Weisen des
apostolischen und karitativen Tuns. Man kann darum nur beten und hoffen, daf das An-
licgen der Anpassung von den Ordensfranen selbst, aber auch von allen zustindigen, dafiir

verantwortlichen Stellen begriffen und in entschiedener Weise angepackt wird.
E






