
IM      SPIEGEL      DER      ZEIT 

»Zeitgemäße Anpassung« der weiblichen Orden und Genossenschaften 
und die Nachwuchsfrage 

Die Forderung nach einer •zeitgemäßen Anpassung" der weiblichen Orden und Genos- 
senschaften stammt von Papst Pius XII. Er erhob sie in einer Ansprache vor Generaloberin- 
nen am 15. September 19521. Dort sagte er: •Es ist gerade ein Jahr her, daß Wir eingehend 
eine Reihe von Fragen behandelt haben, die den rechten Stand der weiblichen Erziehungs- 
orden und ihre geeignete Anpassung an die gegenwärtige Situation (adaptation convenable 
ä la situation actuelle) zum Ziel hatten. Ein guter Teil, wenn nicht die Mehrzahl der damals 
gegebenen Weisungen gelten auch für alle anderen Ordensgenossenschaften. Die Erfahrun- 
gen des gerade sich erfüllenden Jahres ermuntern Uns, Ihre Aufmerksamkeit auf die Leit- 
sätze hinzulenken, die Wir vor Jahresfrist formulierten. Wir bitten Sie, sich mutig nach 
ihnen zu richten, wenn Ihre Schwestern und Ihre eigene Erfahrung Ihnen sagen, daß der 
Augenblick gekommen ist, in kluger Weise den heutigen Lebensformen Rechnung zu tragen. 
So zu Ihnen zu sprechen, bestimmt Uns ein ganz besonderer Grund. Sie wissen, daß die 
Frauenorden eine recht schwere Krise durchmachen. Wir meinen das zahlenmäßige Absinken 
der Berufe. Gewiß hat diese Krise noch nicht alle Länder erfaßt und selbst da, wo sie 
herrscht, ist ihre Heftigkeit nicht überall gleich. Aber in einer Reihe europäischer Länder ist 
sie heute schon beunruhigend. In einem Land, in dem vor 20 Jahren das weibliche Ordens- 
leben noch in voller Blüte stand, hat die Zahl der Berufe um die Hälfte abgenommen. Dabei 
standen seinerzeit ernste Schwierigkeiten dem Beruf der jungen Mädchen hindernd ent- 
gegen, während heutzutage die äußeren Umstände dahin zu drängen scheinen und man 
glauben könnte, man müsse gegen unechte Berufe auf der Hut sein... Angesichts dieser Be- 
rufskrise geben Wir Ihnen den dringenden Rat, darüber zu wachen, daß die überkommenen 
Gewohnheiten und die jetzigen Formen des Lebens und der Aszese in Ihren Ordensfamilien 
kein Hindernis bilden und nicht Ursache von Austritten sind. Wir sprechen von bestimmten 
Bräuchen, die zwar in anderen kulturellen Verhältnissen einmal einen Sinn hatten, heute 
aber nicht mehr, und darum von einem jungen Mädchen, so gut und hochherzig es sein mag, 
nur als Hindernis für seinen Beruf angesehen werden .. Mit einem Wort: Paßt Euch in allen 
Dingen, die nicht wesentlich sind, an, soweit es die Vernunft und die geordnete Liebe ge- 
raten sein lassen." 

Diese Worte des Papstes sind nicht unbeantwortet geblieben, wenn man auch nicht leug- 
nen kann, daß die gemachten Versuche einer •zeitgemäßen Anpassung" im großen und gan- 
zen sehr zaghaft waren und sich in einem bescheidenen Umfang hielten. Es ist hier, wie 
immer und überall: Von sich aus geht der Mensch nicht gern an eine Änderung seiner Le- 
bensgewohnheiten heran. Auch in der Kirche, einschließlich in den Orden, sind die großen 
Reformen (die nicht notwendig moralischer Art zu sein brauchten) für gewöhnlich auf äuße- 
ren Druck hin erfolgt oder jedenfalls vorangetrieben worden. Dieser Druck ist für die Orden 
(vor allem die weiblichen) heute durch den spürbaren Nachwuchsmangel gegeben, wobei man 
noch hinzufügen muß, daß sich die Situation seit der Ansprache des Papstes keineswegs ge- 
bessert, sondern für eine Reihe von Ländern (wir denken hier vor allem an Frankreich, Bel- 
gien, Holland, Österreich und Deutschland) noch verschlechtert hat. Man registriert das in 
offiziellen Kreisen mit wachsender Sorge, forscht nach den Ursachen und sucht nach Mitteln, 
um der Krise beizukommen. Mag man nun noch so sehr und mit Recht den heutigen Zeit- 
geist (vor allem in den Ländern eines hohen Lebensstandards) für diese Krise verantwort- 
lich machen, so setzt sich doch, je länger desto mehr, das Gefühl durch, daß etwas Einschnei- 
denderes geschehen müsse, und zwar von den Orden selbst, weil eine Hilfe von außen nicht 
zu erwarten ist. Darum ist die Frage nach einer •zeitgemäßen Anpassung" von neuem und 
diesmal noch dringender gestellt. Zwar ist eine solche Anpassung, mag sie noch so vollkom- 

1 AAS 44 (1952), 823ff.; Geist und Leben 25 (1952), 379ff. 



130 Im Spiegel der Zeit 

men geschehen, kein Allheilmittel für die Lösung der Nachwudisnot, aber sie ist der von 
der Vernunft und von der Kirche und darum auch von Gott geforderte Anteil, den die Orden 
selbst zu leisten haben. 

Es ist darum auch nicht zu verwundern, wenn in der letzten Zeit in verschiedenen Ländern 
die gleichen Überlegungen angestellt werden. Vor uns liegt ein belgisches Gutachten, das auf 
eine Enquete bei jungen Mädchen und bei Klosterfrauen zurückgeht, die von Ordenspriestern 
(Jesuiten) in den vergangenen Jahren veranstaltet worden ist. Die Ergebnisse der Rundfrage 
wurden von P. Pierre Pirnay den Höheren Ordensoberinnen in einer geschlossenen Konferenz 
mitgeteilt und sind als Privatdruck erschienen2. Manches von dem, was dort gesagt ist, mag 
für uns im deutschen Sprachbereich nicht zutreffen (wir haben den Eindruck, daß die franzö- 
sischen und belgischen Frauenkonvente um einiges konservativer sind als bei uns), aufs 
Ganze gesehen sind es aber hier wie dort die gleichen Dinge, die einer gründlichen Über- 
prüfung bedürfen. Dafür sprechen die deutschen Zeugnisse von Mädchen und Ordensfrauen, 
die wir selbst gesammelt haben. Wir werden darum in einem ersten Teil die Bedenken zu- 
sammenfassen, die gegen das weibliche Ordensleben in seiner gegenwärtigen Form vorgetra- 
gen werden, und suchen in einem zweiten Teil einige Hinweise dafür zu geben, in welcher 
Richtung wohl eine •zeitgemäße Anpassung" zu geschehen habe. 

I. 

Bevor wir ins einzelne gehen, scheint es uns wichtig, die gefühlsmäßige und darum so tief- 
gehende Abneigung der jungen Generation gegenüber dem heutigen (weiblichen) Ordens- 
leben klar zu sehen. Das gelingt um so eher, als man sich zunächst von allem Werturteil frei 
hält, zumal es sich in den angezogenen Zeugnissen um Christen (Mädchen und Ordensfrauen) 
handelt, denen es an Idealismus nicht mangelt und die durchaus zu unterscheiden vermögen 
zwischen der evangelischen Vollkommenheit und deren zeitbedingten Ausdrucksformen, mag 
es ihnen auch hin und wieder an genügend Erfahrung fehlen. 

Um es kurz zu sagen: Der junge Mensch von heute empfindet das Gesicht, also das Ge- 
baren, die Kleidung, die Sprache und die Gewohnheiten der allermeisten Kongregatio- 
nen in vieler Hinsicht schockierend. Der Unterschied der Formenwelt wie auch der Men- 
talitätsunterschied zwischen dem Kloster und der gewöhnlichen Welt, wie sie nun einmal ist 
(und diese Welt gilt es ja zunächst hinzunehmen und nicht von vornherein in dem Sinne, wie 
Klosterfrauen gern von den •Weltmenschen", von der •Welt draußen" usw. sprechen, als 
böse hinzustellen), sind in den Augen der meisten enorm. Vielleicht mögen sie aus ihrem, wie 
sie sagen, Gespür für das Wesentliche, Einfache, Ungeschraubte, für Wahrhaftigkeit und 
Echtheit, aus ihrer Abneigung gegen alles Formelhafte, Schablonenhafte, Kleinliche, gegen 
einen befohlenen Konformismus und eine unnötige Einengung der persönlichen Sphäre in 
manchem zu scharf und darum ungerecht urteilen. Auf jeden Fall wird man ihre Haltung 
in Rechnung stellen müssen, und diejenigen, die glauben, sie könnten über sie hinweggehen, 
werden das Nachsehen haben und eines Tages schwere Enttäuschungen erleben, wie jene 
Höhere Oberin, die folgendes an einen Ordenspriester schrieb: •Hochwürden! Ich bin so ent- 
mutigt, ich kann Ihnen gar nicht sagen, wie sehr. Hören Sie nur... Gestern abend hatte ich 
eine Gruppe junger Mädchen und Frauen hier. Man hatte mich gebeten, zu ihnen über das 
Ordensleben zu sprechen. Ich hatte mir vorgenommen, ihnen zunächst eine theologische 
Wesensbestimmung desselben zu geben und dann ganz einfach zu sagen, was es für mich 
bedeutet. Aber dieser schöne Plan wurde augenblicklich zunichte. Warum? Weil die schön- 
ste Definition, meine lebendigsten persönlichen Erfahrungen, vor den Einwänden zusam- 
menstürzten. O, diese Einwände! Sie schienen mich wie eine mächtige Woge zu ertränken, 
deren ich nicht Herr werden konnte... Dabei konnte ich die konkreten Tatsachen nicht leugnen, 
die mir, wie ein sich dahinwälzendes Feuer, vorgelegt wurden: von allen Arten, aus allen 
Gebieten, ernste und komische (und diese sind nicht weniger ernst zu nehmen, denn in ihrer 
manchmal erschreckend infantilen und beschränkten Gestalt sind sie Äußerungen eines Gei- 

2 Des jeunes filles se disent rebutees par la Vie Religieuse. Pourqoui? Imprimerie G. 
Leens. 94, Rue du College, Verviers (Belgique). 



Im Spiegel der Zeit 131 

stes, aus denen weder das Evangelium erkennbar ist noch das Ideal, das doch am Beginn 
dieser Ordensleben da gewesen sein muß). Und es waren, glauben Sie es mir, nicht Ge- 
schichten von guten Schwestern, wie es auch Geschichten über Pfarrer und Jesuiten gibt. Es 
waren leider Tatsachen, die institutionelle und strukturelle Fehler erkennen ließen, die 
ihrerseits einen entsprechenden Geist hervorgebracht haben. Ich muß gestehen: wir machen 
nicht mehr, nicht einmal für die Besten der heutigen Generation, die Liebe Gottes sichtbar; 
unser Zeugnis ist für sie nicht mehr annehmbar; wir sind nicht mehr (jedenfalls nicht mehr 
in genügendem Maße) •Zeugen der Gottesstadt"3. Ich bete, der Heilige Geist möge einen 
Sturm entfachen wie am Pfingsttag. Ich bete, daß unsere Frauenherzen, unsere Frauenmenta- 
lität rechtzeitig begreife, was das Wesentliche ist und daß einzig ,die Liebe zählt', daß alles 
andere ein geheiligtes Zeichen dafür sein muß und nicht eine beklagenswerte Karikatur." 

Gehen wir einmal im einzelnen die Einwände durch, die gemacht werden. Da ist zunächst 
das Haus. Es fängt schon bei der Pforte an, deren Geruch unverkennbar ist, natürlich wegen 
der Armenspeisung, aber man darf solche Dinge nicht nur durch das Pfortenfenster sehen, 
sondern muß sie mit dem Fremden erleben, der das Haus betritt. Und dann das Sprechzim- 
mer. Einer, der viele von ihnen gesehen hat, beschreibt es folgendermaßen: •Es hat wunder- 
bar gewachstes Parkett, asketische rote Plüscharmsessel, die wenigstens während der Wo- 
che mit Überzügen versehen sind; überall Schondecken, Nippes und Bändchen. Wir, die wir 
in der Architektur und selbst in unseren Wohnräumen (wie in der Frömmigkeit) das Ein- 
fache, Funktionale und Echte lieben, sind überschüttet. An der Wand vermutet man Ahnen- 
bilder. Tatsächlich, man entdeckt verstorbene Generaloberinnen. Mit undurchdringlichem Ge- 
sicht und prüfenden Augen scheinen sie sich zu fragen, ob du wohl guten Geist hast. Daneben 
lächelt ein verehrungswürdiger Geistlicher, im Gewand des vorigen Jahrhunderts, offen- 
sichtlich Mitstifter der Kongregation, auf dich herab." •Man muß die Sprechzimmer der 
Klöster besucht haben", hat Gaetan Bernoville einmal gesagt, •um sich eine Vorstellung von 
der Ewigkeit machen zu können." • Die Mutterhäuser sind für gewöhnlich eine kleine Stadt 
für sich, in der der einzelne sieh wie verloren vorkommt, und wenn sie im vorigen Jahrhun- 
dert gebaut sind, haben sie alle mehr oder weniger den gleichen Stil. Bisweilen sind ihnen 
Werke des Ordens, der Genossenschaft angegliedert: eine Schule, ein Kranken-, ein Waisen- 
haus usw. Dadurch wirken sie noch größer. Der heutige junge Mensch, der mehr als in der 
Vergangenheit der Geborgenheit bedarf und auch in der Ordensgemeinschaft eine Familie 
zu finden hofft, wird hier oft auf eine harte Probe gestellt. •. Und dann die leidige Klei- 
derfrage. Es ist schon zu viel dazu gesagt worden und noch wenig geschehen. Wie hatte sich 
doch Pius XII. in der schon zitierten Ansprache geäußert? •Das Ordenskleid muß immer die 
Weihe an Christus zum Ausdruck bringen. Das erwarten und wünschen alle. Im übrigen soll 
es geeignet (convenable) sein und den Forderungen der Hygiene entsprechen." Das läßt 
einen weiten Spielraum. Wenn kaum davon Gebrauch gemacht worden ist, gibt das zu den- 
ken. Wir geben hier eine von vielen Stimmen wieder, nicht von einem Außenstehenden, 
schon gar nicht von einem Mann, sondern von einer Ordensfrau, die es wissen muß. •Man 
wird durch die viel zu warme Kleidung verweichlicht, so daß man allen Erkältungen aus- 
gesetzt ist. Die Empfindlichkeit geht so weit, daß im Hochsommer im Refektorium, in dem 
über 100 Schwestern essen, kein Fenster geöffnet werden darf, damit kein Zug entsteht. Den 
Schwestern läuft der Schweiß buchstäblich im Gesicht herunter. Eine normale und erholende 
Bewegung im Freien ist mit den langen Wollhabiten unmöglich, schon gar nicht in einem 
hügeligen Gelände, ebensowenig oder nur in ganz bescheidenem Umfang ein entspannender 
Sport, ein Spiel. Der Kopf ist mehrfach eingehüllt. Das größte Hindernis für eine ernste 
Kleiderreform sind die alten Schwestern selbst und ihre Eitelkeit." Keine Frage, daß hier 
ein Desiderat offen bleibt. Denn was vor 300 Jahren die Kleidung von Bauernmädchen war, 
wie bei den Barmherzigen Schwestern des hl. Vinzenz, und vor 100 Jahren noch dem (bis- 
weilen französischen) Geschmack der Zeit entsprach, wie bei den meisten, heute üblichen 
Ordenstrachten, muß notwendig wie aus einer anderen Welt wirken und verurteilt zugleich 
die junge Ordensfrau dazu, vor anderen Menschen feierlich zu wirken und sich nicht mehr 
persönlich geben zu können. 

3 Vgl. das gleichnamige Buch über den Ordensstand von R. Carpentier SJ (Geist 
und Leben 32 [1959], 57ff.). 



132 Im Spiegel der Zeit 

Damit sind wir schon bei der zweiten Gruppe von Schwierigkeiten, die gegen die Formen 
des heutigen weiblichen Ordenslebens vorgebracht werden. Sie betreffen die menschliche 
Welt des Klosters. In einem großen Konvent • wie kann es anders sein • ist alles genau 
geregelt, nicht nur der Tageslauf, die Zeit für die verschiedenen Übungen und Arbeiten, des 
Sprechens und des Schweigens, sondern auch die Art und Weise, wie man sich zum Chor und 
zu Tisch begibt, wie man sich in der Kapelle und im Refektorium zu benehmen hat, die 
Weise des Sich-Begrüßens und die Anrede der Oberin, die Sprache im Kapitel und in der 
Erholung, und bisweilen sogar der Briefstil, vor allem Anfang und Schluß. Wenn die Kan- 
didatin und Novizin in das klösterliche Leben und in den Geist des Ordens eingeführt wird, 
dann muß sie als erstes dies alles lernen, und das verändert sie schon in kurzer Zeit. Ein 
junges Mädchen, das ihre Ordenstante zum erstenmal wieder sah und selber später Ordens- 
frau wurde, schrieb: •Tante Magdalena ist ganz anders, seit sie Nonne ist. Zuvor war sie 
natürlich, gut, heiter, lebhaft; sie liebte uns und zeigte es uns. Das war reines Gold. Jetzt ist 
es Silber ... und sehr blasses. Man wird sagen, daß sie nur noch den Geist ihres Ordens habe. 
Und der ist leider sehr klein. Wir sind alle ganz enttäuscht. Mein Beruf ist ein wenig er- 
schüttert. Jedenfalls werde ich niemals, weder ich noch meine Schwestern noch meine Kusi- 
nen, in diese Kongregation eintreten. Ich will eine finden, die ihren Ernst zeigt, aber nicht 
indem sie zerstört, sondern aufbaut und ,tauft'. Wir wollen .Geweihte' sein, aber nicht Ge- 
minderte und Verarmte; wir wollen nicht, daß erstarrte Regeln und überlebte Praktiken uns 
zu ,guten Schwestern' formen. Wenn dieses Wort leider gleichbedeutend mit Einfalt und 
Rückständigkeit geworden ist, ist das nur die Schuld der Laien?" 

Hier wird auch schon der tiefere Grund für die Abneigung gegen das heutige Ordens- 
leben kund. Man fürchtet, man würde in eine Schablone gezwängt und könne sich nicht mehr 
genügend in seiner Eigenart entfalten; die Gewohnheiten und ein alles reglementierender 
Gehorsam würden den natürlichen Menschen, der doch von Gott kommt, ersticken. •Zu viele 
Ordensfrauen", schrieb ein Mädchen, das trotz allem ins Kloster ging, •machen den Ein- 
druck von Menschen, die in, einer dauernden und etwas übermenschlichen Anstrengung leben, 
um ihre Natur zu besiegen, um eine persönliche Vollkommenheit zu erreichen. Es hat dabei 
den Anschein, als gäbe es keine normale Entfaltung ihrer natürlichen Fähigkeiten. Im Ge- 
genteil, viele scheinen die menschliche, doch getaufte Natur zu verneinen, die gewiß ihre 
Wunden und Schwächen hat, die aber trotzdem im Ordensleben als gesunde, heilige und 
reiche Stütze der Gnade müßte dienen können. Es gibt im Kloster leider eine zu große Zahl 
erloschener, erstorbener, genauer gesagt, menschlich nicht ausgereifter Ordensfrauen." Ähnlich 
eine andere: •Die .Geistlichen Übungen' sind für Männer geschaffen worden. So wie sie bis- 
weilen von Ordensfrauen interpretiert werden, machen sie diese weniger menschlich, oder 
genauer, mindern sie ihr Frauentum. Sie sind nicht fraulich genug ... In meinen Augen ver- 
körpern sie eher ein stoisches als ein christliches Ideal. Das flößt mir Angst ein. Um sich ihnen 
anzugleichen, muß man anscheinend etwas Lebendiges ersticken. Gewisse Ordensfrauen schei- 
nen unter einer Maske zu stecken. Sie sind nicht mehr wirklich sie selbst. Ich möchte sie ein- 
fach und heiter, natürlich und übernatürlich zugleich sehen. Wie Christus ganz sicher gewesen 
ist. 

Dadurch ist auch das Verhältnis der Schwestern zu anderen, zu ihren Mitschwestern wie 
zu Draußenstehenden betroffen. Das Gespenst der Partikularfreundschaft ist so einseitig her- 
aufbeschworen worden • wer wüßte nicht, daß sie eine ernste Gefahr für die Betreffenden 
und für die Kommunität bedeuten kann! •, daß oft keine natürliche Regung mehr auf- 
kommt und man sich reserviert, um nicht zu sagen kühl und teilnahmslos gegenübersteht. 
Wenn zwei Schwestern, die sich seit den gemeinsam verbrachten Tagen des Noviziates gut 
verstanden, in verschiedene Häuser ziehen, dürfen sie in manchen Kongregationen sich nicht 
schreiben. Und auch dort, wo eine von ihnen in die Mission ging, erhielt die Zurückblei- 
bende nur zögernd und ausnahmsweise die Erlaubnis zu einem Brief. Der Antwortbrief der 
Missions-Schwester begann folgendermaßen: •Ich habe zwar viel und ernsthafte Dinge zu 
tun, aber Ihren Brief muß ich doch gleich beantworten! Und ich schreibe nicht einmal mit der 
Schreibmaschine, obwohl ich das Schreiben mit der Hand schon fast verlernt habe. Nein, ich 
kann Ihnen gar nicht sagen, welch ein Ereignis Ihr Brief für mich war." Solche Vorkomm- 
nisse sind denen, die sich ernsthaft mit der Frage des Ordensberufes beschäftigen, kaum ver- 



Im Spiegel der Zeit 133 

ständlich zu machen. Wenn sie davon erfahren, und es bleibt gar nicht aus, daß sie solche 
und ähnliche Dinge erfahren, dann schrecken sie vor dem Eintritt zurück. Denn sie sagen 
sich • kaum mit Unrecht •, daß es noch mehr unverständliche Vorschriften geben wird, mit 
denen man von seiten der Vorgesetzten mögliche oder auch wirkliche Gefahren ein für alle- 
mal zu bannen sucht. 

Und erst das Verhalten der Schwestern zu Außenstehenden. Ein Mädchen schreibt dar- 
über: •Die Beziehungen mit Ordensfrauen sind oft sehr unpersönlich, denn sie lassen nur 
selten die normalen Gemütsbewegungen sich äußern. Sie drängen sie im Geiste des Verzich- 
tes zurück. Vielleicht hat man zu sehr die Partikularfreundschaft oder das zu menschliche In- 
teresse fürchten gelehrt. Man spürt • und ist peinlich berührt • die Liebe aus Pflicht. Ihr 
Mangel an Einfachheit zieht auch einen Mangel an Schlichtheit im Gespräch nach sich. Sie 
sind geschraubt, gehemmt, starr. Sie sind eingezwängt in ein Kleid, das meine Großmutter 
und selbst meine Urgroßmutter ablehnen würden. Instinktiv sucht man den Fächer und die 
Krinoline. Und was am schwersten wiegt: Sie kommen sich mit ihren Häubchen, Bändern, 
Halstüchern, Brusttüchern und Stoffmassen in keiner Weise lächerlich vor. Ganz im Gegen- 
teil: Sie kämen sich lächerlich vor, wenn sie, wie Ritter ohne Rüstungen, ihren Panzer nicht 
mehr hätten. Warum tragen sie kein Kleid, das wohl allen ihren Stand anzeigt, aber ein- 
fach, passend und arm ist. Das Gewand der Kleinen Schwestern der Familie des Charles de 
Foucauld ist sicher nicht elegant, aber ich habe nie ein Mädchen gehört, das es kritisiert 
hätte." •Das mindeste, was man sagen kann, ist, daß ihre Haltung oft zugeknöpft, gemessen 
und berechnet ist, oder noch öfter künstlich. Wie gern sähe man spontane Äußerungen der 
Freude. Auch ein echtes Lachen (wie es übrigens in den beschaulichen Konventen ganz selbst- 
verständlich ist) würde erbauen. Es ist so schade, daß so wenig Ordensfrauen wirklich froh 
erscheinen. Ihr Leben erscheint uns • vielleicht wegen der Überbelastung • eher schwer 
als glücklich. Zu viele erscheinen als angespannt, verkrampft, enttäuscht. Sie erwecken nicht 
genug das Gefühl, ein glückliches Leben in einer glücklichen Familie zu leben. Wenn es 
richtig ist, was Bergson gesagt hat, daß die Freude das Zeichen eines erfüllten Lebens ist, 
gibt es dann wirklich viele Ordensfrauen, die erfüllt sind?" 

Ein besonderer Punkt des mitmenschlichen Verhältnisses betrifft die eigene Familie. Auch 
hier gilt es die Wandlungen zu bedenken, die sich in den letzten Jahrzehnten vollzogen 
haben, um die Haltung und Wünsche junger Menschen zu verstehen, die sich mit Ordens- 
gedanken tragen. Die Familie ist noch der einzige Ort der Geborgenheit in der technisier- 
ten Welt und der nivellierten Massengesellschaft von heute. Darum pflegen in guten, intak- 
ten, christlichen Familien die Beziehungen zwischen Eltern und Kindern viel inniger und per- 
sönlicher zu sein als früher. Und was neu ist: nicht nur die Kinder haben eine Hilfe an ihren 
Eltern (was bei den unverheirateten Kindern in reiferen Jahren besonders deutlich wird), 
sondern auch die Eltern an ihren Kindern; sie haben ihre Kinder mehr nötig als früher. Von 
hierher gesehen versteht man, wenn ein Mädchen, das in einen Orden eintreten will, schreibt: 
•Für mich ist ein Orden, der mir nicht erlaubt, das Naturgesetz (das zugleich Ausdruck des 
Willens Gottes ist) und das vierte Gebot zu beobachten, gerichtet. Ich werde dort niemals 
eintreten." Ähnlich eine andere: •Dieser eine Punkt ist wesentlich, einmal in sich selbst, weil 
er ohne rechten Grund unendlich liebe Wesen verletzt, dann aber auch als Zeugnis einer all- 
gemeinen Mentalität, die mir in offenem Widerspruch mit dem Evangelium zu sein scheint. 
Man braucht kein Exeget zu sein, um zu wissen, daß der bekannte Text: ,Wer seinen Vater 
und seine Mutter nicht haßt...', offensichtlich nicht das bedeutet, was man ihm oft unter- 
schiebt, um eine Haltung zu rechtfertigen, die tatsächlich nicht zu rechtfertigen ist. Statt des 
Mißbrauchs, der mit diesem Text getrieben wird, wären die Exerzitienmeister- und die Obe- 
rinnen besser beraten, wenn sie einen anderen Text des Evangeliums (Mt 15, Iff.), der eben- 
so authentisch ist und dem anderen vorausgeht, aber nur sehr ungern zitiert wird, erklärten, 
zur Meditation vorlegten und vor allem in die Praxis umsetzten: ,Da traten Pharisäer und 
Schriftgelehrte aus Jerusalem an Jesus mit der Frage heran: Warum übertreten deine Jünger 
die Überlieferung der Alten? Sie waschen sich ja nicht die Hände, wenn sie Brot essen. Er 
antwortete ihnen mit der Gegenfrage: Warum übertretet denn ihr das Gebot Gottes um 
eurer Überlieferungen willen? In der Tat. Gott hat doch geboten: Du sollst Vater und Mut- 
ter ehren, und: Wer Vater oder Mutter flucht, soll mit dem Tod bestraft werden. Ihr aber 



134 Im Spiegel der Zeit 

sagt: Wer zu Vater oder Mutter spricht: Opfergabe (soll das sein), womit ich dich unterstüt- 
zen könnte, der braucht seinen Vater und seine Mutter nicht mehr zu ehren. So habt ihr 
Gottes Gebot aufgehoben um eurer Überlieferung willen. Treffend hat von euch Isaias ge- 
sagt: Was sie lehren, sind Menschensatzungen'." 

Noch dringender sind die Klagen, die aus den Familien der Ordensfrauen kommen. Sie 
stellen immer wieder fest, wie wenig sie es verstehen können, daß ihr Kind, ihre Schwester, 
die sie Gott geschenkt und geweiht haben, in der Not, in der Trauer, aber auch an den gro- 
ßen Freudentagen der Familie nicht unter ihnen weilen darf. Man könnte sagen, das sei im 
Grund doch Mangel an Glaubensgeist und an wirklicher Opfergesinnung, aber die Häufig- 
keit der Klagen, auch aus den besten Familien, verbietet eine so einfache Erklärung oder 
jedenfalls ihre Verallgemeinerung. Eine Mutter, deren Tochter als Ordensfrau nach langer 
Krankheit starb, schreibt: •Während all dieser langen Leidensmonate konnte ich meine 
kleine Tochter nur ein einziges Mal sehen. Denn die Krankenabteilung lag in der Klausur. 
Bei meinem ersten Besuch hat man mein Kind auf einer Tragbahre ins Sprechzimmer her- 
untergebracht. Aber es schien schon so am Ende seiner Kräfte zu sein und die ganzen Um- 
stände des Besuches waren so gespenstig, daß ich nie mehr zurückgekommen bin. Jetzt, da 
mein Kind tot ist, bedauere ich es, aber was konnte ich anderes tun?" 

Und hier noch auszugsweise ein Brief, der im Ausdruck wie im Inhalt sehr maßvoll ist, 
geschrieben von einer geistig ungewöhnlich hochstehenden Dame: •Ich möchte Ihnen den 
Standpunkt einer Familienmutter darlegen, die noch nicht alt genug ist, um vergessen zu 
haben, wie sie mit 20 Jahren dachte, und die gleichzeitig alt genug ist, um an einen möglichen 
Ordensberuf ihrer Tochter zu denken... Ich habe nur eine Tochter unter mehreren Söhnen. 
Wenn sie mir sagen würde, sie habe Ordensberuf, dann glaube ich, würde ich zuerst eine 
tiefe Freude und einen großen Stolz empfinden bei dem Gedanken, daß Gott mein Kind zu 
seinem Dienst haben will. Und wenn das Opfer mir, menschlich gesehen, auch herzzerreißend 
vorkäme • denn sie ist der Sonnenschein unserer Familie •, so würde ich es doch ohne 
Vorbehalt bringen, wenn ich nicht den Hintergedanken haben müßte, daß sie nicht die voll- 
kommene Hingabe verwirklichen könnte, das .vollkommene Lobopfer', weil das Klosterleben, 
wenn ich so sagen darf, mit dem Leben in der Welt in keinem Verhältnis steht, und weil die 
Formung, die sie dort empfangen würde, ohne Zweifel ihre Persönlichkeit und ihre Sensi- 
bilität zugrunderichten würde... Es gibt noch einen anderen Punkt des Problems, das mir 
am Herzen liegt, nicht nur als Mutter einer Tochter, die vielleicht Nonne wird, sondern auch 
als Christin, die in der Welt für Gott kämpft. Sie klagen, daß Sie nicht genug Berufe be- 
kommen, daß Sie Arme für Ihre Arbeit brauchten. Aber haben Sie sich je klargemacht, wie 
sehr wir Ihrer bedürfen könnten? Sie sind die Auserwählten, die Bevorzugten Gottes, und 
wenn Sie auf die leibliche Mutterschaft verzichtet haben, war es dann nicht, um für die gei- 
stige Mutterschaft desto mehr bereit zu sein? Sind Sie es nicht, die am meisten dazu befähigt 
sind, Ihre Umgebung die rechte Art der Liebe zu lehren? Müssen Sie nicht am allermeisten 
die lebendige Liebe Christi zu den Kindern, die Sie unterrichten, und zu den Kranken, die 
Sie betreuen, zu den Mitgliedern Ihrer Familie verkörpern? Und glauben Sie, daß der ge- 
läufige Ausdruck ,seine Tochter verlieren', wenn sie in den Orden eintritt, nicht mehr als eine 
Berufene zurückstößt? Ich weiß, theoretisch bleibt das Herz der Ordensfrau ,in Unserem 
Herrn' den Ihren nahe. Macht man aber nicht in der Praxis, aus Angst, diese Liebe könne zu 
menschlich sein, eine verkümmerte und vertrocknete Liebe daraus? Und wenn ich auch ver- 
stehe, daß eine Ordensfrau auf die Freuden des Familienlebens verzichtet, um für Gott zu 
leben, so verstehe ich weniger, daß sie niemals am Familientisch Zeugnis geben kann von 
dieser Liebe Christi, nach der wir unbewußt hungern. Ist die Allerseligste Jungfrau nicht 
sofort zu ihrer Base gegangen, die ihrer bedurfte? Als jemand von meinen nächsten Ver- 
wandten, im Sterben liegend, bat, von meiner sehr geliebten Schwester, die im Kloster war, 
Abschied nehmen zu dürfen, wurde es ihr abgeschlagen, aber zwei Monate später konnte 
meine Schwester kommen, um Almosen zu sammeln. Verzeihen Sie die Frage, ob Sie glau- 
ben, daß das wirklich dem Willen Gottes entsprach? Es würde mir nichts ausmachen, meine 
Tochter einem harten Noviziat in spürbarer Armut unterworfen zu sehen, sie in ein frem- 
des Land abreisen zu lassen, wo sie allen menschlichen Trost entbehren müßte; ich würde es 
sogar hinnehmen, sie niemals wiederzusehen, wenn sie in einen beschaulichen Orden einträte; 



Im Spiegel der Zeit 135 

wenn ich sie aber von der bloßen Ordensregel verpflichtet sähe, einen solchen Akt zu setzen, 
so würde ich beinahe ihre Berufung bereuen." 

Eine dritte Gruppe von Schwierigkeiten gegen das heutige Ordensleben betrifft das Apo- 
stolat. Man weiß, welcher apostolatsfreudige Zug heute durch die Kirche geht, und wie vor 
allem die junge Generation davon erfaßt ist. Dabei haben sich die Formen des Apostolats 
im Vergleich zu früher vielfach gewandelt. Man ist elastischer, aufgeschlossener gegenüber 
den Nöten und Notwendigkeiten des Augenblicks, und die Kirche drängt auch hier auf An- 
passung. Muß nicht der junge Mensch fürchten, seine eben aufgekeimten Ideale im Orden zu- 
rückstecken zu müssen? Ist ihm nicht hier jede Initiative verwehrt? Wird er sich nicht auf 
einen in allen Einzelheiten vorgeschriebenen Weg begeben, der keinerlei Abweichen er- 
laubt? Haben überhaupt die Orden und Genossenschaften den neuen apostolischen Frühling 
schon zur Kenntnis genommen? •Wir haben das Gefühl", heißt es in einem Brief, •daß die 
Ordensfrauen nicht genügend auf dem Horchposten einer immer jungen, immer missionari- 
schen und wachsenden Kirche stehen. Man möchte sagen: Sie glauben in Wirklichkeit nicht, 
daß der Heilige Geist, der die heutige Kirche beseelt, genau der gleiche ist, der die Kirche 
während Zweitausend Jahren beseelt hat. In ihrem düsteren und überlebten Gewand schei- 
nen sie ewig wie in einem Leichenzug die Kordeln des über den Sarg ausgebreiteten Tuches 
eines längst Verstorbenen zu halten. Sie predigen uns die Gefahren des Avantgardisten in 
einer Weise, daß man sie sich nicht anders als am Schluß des ganzen Zuges vorstellen kann." 
•Zu viele Kongregationen leben unter der Glasglocke. Sie bilden geschlossene und über sich 
selbst nachdenkende Wesenheiten. In der Tat, sie machen sich zum Mittelpunkt der Welt. 
Ihre heiligen Zeiten, ihre unantastbare Tagesordnung, ihr minutiöses Reglement atmen eine 
entsetzliche Starre und Unbeweglichkeit, die alle Initiative erstickt und jede Einbildungs- 
kraft entmutigt. Dieses Übel ist verfänglich und vergiftet langsam, aber sicher. Ist es nicht 
unendlich traurig, feststellen zu müssen, daß in manchen Kongregationen das Ordensleben, 
das vor allem eine stets wache Liebe wecken müßte, einen Kollektivegoismus fördert, der um 
so schwerer wiegt, als er völlig unbewußt, aber nichtsdestoweniger real ist?" 

•Für alles und jedes müssen die Schwestern zu ihrer Oberin laufen. Und selbst die höhe- 
ren Oberinnen haben nur sehr begrenzte Vollmachten. Da fast alles durch die Ordensregel 
festgelegt ist, muß die Oberin für viele Dinge ins Mutterhaus schreiben. Im übrigen ist sie 
nicht nur der Mittelpunkt des Hauses; ohne sie geschieht auch nichts. Dazu eine hübsche Ge- 
schichte: •Bei einer Konferenz betreten 25 Schwestern den Saal. Sie sehen in ihrer altmodi- 
schen Kleidung alle gleich aus. .Welches ist die Oberin?', fragt meine Nachbarin. Plötzlich 
legt eine von ihnen • es ist drückend heiß • den Schal ab. Sofort tun es die 24 ihr nach. 
,Die Oberin ist die, die als erste ihren Schal ablegte', bemerkt triumphierend meine Nach- 
barin." 

Wie schwer es für eine Ordensfrau ist, einem apostolischen Ruf, der sich ihr aus 
der Situation heraus aufdrängt und in dem sie den Willen Gottes erkennt, nachzu- 
zukommen, macht das Beispiel der berühmten Mutter Teresa in den Elendsvierteln 
von Kalkutta deutlich. Welche Umstände, ehe sie ihre Arbeit beginnen kann. Als 
endlich das römische Dekret, das ihre Exklaustrierung erlaubt, ankommt und im Konvent 
verlesen wird, ist die Erregung unter den Mitschwestern groß. Die klösterliche Ordnung 
scheint erschüttert. Wer wird solche Belastungen schon auf sich nehmen? Ist im Kloster nicht 
alles darauf abgestellt, auf keine eigenen Gedanken zu kommen? Wenn das aber so ist, 
wer wird dann den Ruf Gottes in der Not und den Aufgaben der Zeit überhaupt noch hören? 
Und wenn er ihn hört, wird er ihn nicht erschrocken von sich weisen, im Gedanken daran, 
welche Unannehmlichkeiten sich u. U. aus seiner Befolgung ergeben könnten? Im Falle der 
Mutter Teresa führte die neue und so überaus fruchtbare apostolische Arbeit fast notwendig 
zur Gründung einer neuen Gemeinschaft, weil sie sich nach den Satzungen ihrer bisherigen 
als undurchführbar erwies. Solche Beispiele aber kommen den jungen Christen heute zu 
Ohren; denn sie sind überall zu lesen. Sie erwecken Begeisterung und rufen zur Nachahmung 
auf. Aber bei ihren Schwestern finden sie keine Hilfe. So schreibt die Mädchengruppe eines 
Internates: •Wir wollen eine Ferienkolonie für arme Kinder organisieren. Keine Schwester 
kann uns begleiten. Dafür gibt es genug schlimme ,gute Gründe'. Sie müssen sich ausruhen. 
Sie haben Klausur. Sie haben täglich zwei Stunden Anbetung und beten das Offizium. (Könn- 



136 Im Spiegel der Zeit 

ten sie nicht zwei Wochen im Jahr Gott in den kleinen Armen anbeten?)" Wenn diese Mäd- 
chen ihre Schwestern wenigstens einmal außerhalb der Schule und des Pensionates als na- 
türliche, unbeschwerte Menschen erleben könnten! Aber auch das ist nur sehr beschränkt 
möglich; denn Schwestern dürfen ja nicht alles mitmachen. •Manchmal erlaubt man ihnen, 
uns zu begleiten, z. B. bei Exerzitien oder auf einer Studienreise. Aber da können sie nicht 
mit uns essen. Sie lassen uns allein und werden eigens bedient. Wir sind immer versucht, 
durch die Fenster oder durch das Schlüsselloch zu schauen. Ist für den Ordensstand das Essen 
unschicklich? Nennt man das nicht tabus schaffen?" Als neulich eine Ordensfrau, die gerade 
ihr Referendarjahr machte, die Erlaubnis erhielt, ihre Kolleginnen zu einem gemeinsamen 
Essen ins Kloster einzuladen, war zwar der Tisch geschmackvoll gedeckt und auch sonst für 
alles reichlich gesorgt, aber die Ordensreferendarin durfte nur dabei sein, nicht mitessen. Ob 
von den eingeladenen Referendarinnen wohl eine auf den Gedanken kam, in diesen Orden 
einzutreten? 

Aus solchen und ähnlichen Erfahrungen wird die Klage vieler Schülerinnen über ihre 
Schwestern, die sie vielleicht sehr achten und lieben, verständlich. •Sie verstehen uns nicht. 
Sie denken sich nicht in uns hinein und können es nicht. Sie fühlen mit unserem Leben 
nicht mit. Sie stehen nicht mitten drin, usw." Etwas nuancierter und akademischer drückt es 
ein ausgezeichneter Kenner des klösterlichen Leben, ein Kirchenrechtler, aus, wenn er die 
Aufmerksamkeit der Höheren Ordensoberinnen auf die Gefahr lenkt, die sich aus einer 
scharfen Absonderung von der Umwelt ergeben. Er sagt: •Vergessen wir nicht, daß das 
Apostolat eine tiefe Kenntnis des Milieus, das man christlich beeinflussen will, voraussetzt, 
und daß diese Kenntnis den Verzicht auf einen Teil des Schutzes verlangt, den bisher 
die Kommunität und die Klausur gebildet haben. Heute muß jeder Apostel, Priester oder 
Ordensfrau, seine Klausur, d. h. jene Rüstung der Seele, die ihn nicht nur schützt, sondern 
kraftvoll und wirksam macht, mit sich oder besser in sich tragen". Sonst •kennt man auf die 
Dauer die Welt, in der man arbeiten soll, nicht mehr, wie sie wirklich ist. Man isoliert die 
Menschen von, der Umwelt, in der sie leben und die einen fast unausweichlichen Einfluß 
auf ihr tiefstes Empfinden und ihr Verhalten ausübt. Man behandelt sie wie Wesen, die für 
sich existieren, und ist unfähig, ihnen auf ihrem Terrain zu begegnen. Statt in sie hinein- 
zuhören, drängt man ihnen seine eigenen Ansichten auf und läßt sie wohl oder übel in die 
Form eines vorfabrizierten und nicht entwicklungsfähigen Apostolates eintreten. Statt an 
ihrem Wachstum zu arbeiten, verkürzt man sie und schließt sie ein und verfehlt so das Ziel. 
Und bei allem nur erdenklichen Eifer mangelt es im tiefsten doch an Ehrfurcht vor dem an- 
deren". 

Bleibt endlich noch einiges zum Thema der religiösen und geistlichen Welt des Klosters 
zu sagen. Hier, so sollte man meinen, müßte man die Ordensfrauen, weil in ihrem eigent- 
lichsten Element, anerkennen. Aber gerade hier werden starke Vorbehalte gemacht. In wel- 
che Richtung diese Vorbehalte weisen, wird aus einem Fragebogen deutlich, den eine 
Gruppe junger Mädchen, die sich dem Apostolat widmet, an Oberinnen verschiedener Kon- 
gregationen richtete, mit der einleitenden Bemerkung: •Um mich nicht auf etwas Falsches 
einzulassen (wohl wissend, daß es vollkommene Genossenschaften und Klöster ebensowenig 
wie vollkommene Ehemänner gibt), wüßte ich gern, ob diese oder jene Kongregation meinen 
Neigungen und dem Verlangen, das der Herr mir eingegeben hat, entspricht". Die erste 
aller Fragen lautet: •Kann ich Christus lieben und das evangelische Leben leben, wie der 
Herr es will, d. h. also indem ich ganz auf mich verzichte, aber auch ganz ich selbst bleibe, 
mit meinem Temperament, schlicht, ohne einen bestimmten Stil annehmen zu müssen, ohne 
verpflichtet zu sein, mich wie alle anderen zu geben, ohne in eine Form gezwungen zu wer- 
den, die das, was der Herr mir an Eigenem gegeben hat, verunstaltet". Und dann die einzel- 
nen Fragen, die alle den Wunsch nach einer vertieften, wesenhaften Spiritualität bekun- 
den. 

1. Ist die Spiritualität ihrer Kongregation auf das Wesentliche gerichtet: auf die Heilige 
Schrift, die Sakramente und die Liturgie? 

2. Muß man die Betrachtung über einen Stoff machen, der allen gemeinsam vorgelegt 
wird? 

3. Ist das Betrachtungsbuch vorgeschrieben oder kann jede Ordensfrau auf ihre eigene 



Im Spiegel der Zeit 137 

Art die Betrachtung machen, indem sie sich selbst einen Schrifttext sucht, von einem Ereignis, 
einer Tatsache, einer Gnadenanregung, die zur Kontemplation führt, ausgeht? 

4. Wird das Offizium lateinisch oder in der Muttersprache gesungen oder gebetet? Sagt 
doch der hl. Paulus: In der Gemeinde will ich lieber fünf Worte mit meinem Verstand reden, 
um  auch  andere zu  unterweisen,  als  zehntausend  Worte  in  Zungen  (1   Kor   14, 19). 

5. Welches sind außerhalb des Offiziums die täglich oder regelmäßig zu verrichtenden Ge- 
bete der Kongregation oder des Klosters? 

6. Wer und was steht im Mittelpunkt der Frömmigkeit Ihres Ordens? Ist es im Monat 
März der hl. Josef oder die Quadragesima? Und im Mai Maria oder die österliche Zeit? 

7. Wird der Advent als der eigentliche Marienmonat betrachtet? 
8. Kann eine Ordensfrau frei und in einem verschlossenen Umschlag ihrem Beichtvater 

oder Seelenführer schreiben? 
Was diese Jugend als Kennzeichen ihrer Frömmigkeit und darum als unerläßlich betrach- 

tet, ist dies: Sie will mit der Kirche leben und beten, die Eucharistie würdig feiern und in 
den Mittelpunkt des Tages stellen, die Mysterien des Lebens Jesu, wie sie das Kirchenjahr 
vor uns ausbreitet, zum Angelpunkt des Gebetslebens und der Arbeit machen. Und noch ein 
Zweites: Sie beansprucht für ihr persönliches religiöses Leben einen unveräußerlichen Raum 
der Freiheit, ist ablehnend gegenüber den Devotionen, die ihr aufgenötigt werden, und eben- 
so gegenüber der dauernden Betonung der Eigenart, des Sondergutes, der speziellen Hei- 
ligen eines Ordens, und will sich der priesterlichen Hilfe vergewissern. Die Fragen gehen 
offenbar auf gegenteilige Erfahrungen zurück und werden darum nicht ohne Grund gestellt 
sein. 

Nachdem wir hier Zeugnisse, hauptsächlich von jungen Mädchen und von Ordensfrauen, 
vorgelegt haben, die in einem Kritik am Bestehenden und Sehnsucht nach Verwirklichung 
eines zündenden Ideals beinhalten, soll nicht jedes Wort und jede Ansicht gleich zu einem 
•Evangelium" gemacht werden; man darf sie aber auch nicht zerpflücken wollen, wozu in 
den weiblichen Orden, wie allgemein bekannt ist, eine große Neigung besteht. Im Grunde 
treffen sie nämlich den Kern der Frage. Das so brennende Anliegen einer zeitgemäßen An- 
passung betrifft zwar nicht die Substanz des heutigen Ordenslebens, sondern nur seine kon- 
krete Gestalt. Aber ähnlich wie die Seele ohne den Leib nichts vermag und durch einen kran- 
ken Leib in ihrer Wirksamkeit nach außen behindert ist, so vermögen auch die •Zeugen der 
Gottesstadt" nichts mehr oder nur noch wenig, wenn ihr Zeugnis für den heutigen Menschen 
keine Strahlungs- und Oberzeugungskraft mehr besitzt. Wir alle haben darum mit Ernst zu , 
überlegen, wie wir dem Ruf und den Aufgaben der Zeit besser entsprechen können. Je auf- 
geschlossener wir sind, je mehr wir innerlich bereit sind, auch Liebgewonnenes aufzugeben, 
falls es Einsicht und Klugheit gebieten, desto eher dürfen wir hoffen, daß sich wieder mehr 
junge Menschen angezogen fühlen, den Weg der Nachfolge im Ordensstand zu gehen und 
dort für den Herrn Zeugnis abzulegen. Für unsere Überlegungen seien im folgenden einige 
Hinweise gegeben. 

II. 

Da es sich bei der Frage der •zeitgemäßen Anpassung" nicht in erster Linie um die be- 
schaulichen, sondern um die apostolischen und aktiven Orden und Genossenschaften handelt, 
muß man sich zunächst einmal deren •Ort" im Ganzen der sogenannten •Vollkommenheits- 
stände" klar machen. Das gelingt heute um so leichter, als durch das Hinzukommen der 
Säkularinstitute der eigentliche Unterscheidungsgrund für die kirchenrechtlich anerkann- 
ten Formen des Vollkommenheitslebens deutlicher zum Vorschein gekommen ist: •Zwei 
Lebensweisen", sagt J. Beyer4, •stehen einander scharf gegenüber: die fuga a mundo, die 
völlige Zurückgezogenheit und Flucht aus der Welt, und die praesentia in mundo, der völ- 
lige Einsatz in der Welt, die Gegenwärtigkeit in der Welt. Zwischen diesen äußersten For- 
men gottgeweihten Lebens steht das öffentlich-apostolische Leben als dritte Form. Sie ist 
ein Leben in der Welt, bewahrt aber die innere Einsamkeit des Mönches (geschützt durch 
gewisse Klausurbestimmungen) und paßt sich der jeweiligen Lage der Kirche an, wobei 

4 Die kirchenrechtlich anerkannten Formen des Vollkommenheitslebens, in: Geist und 
Leben 33 (1960) 297. 



138 Im Spiegel der Zeit 

allerdings zu bedenken ist, daß das unmittelbare und öffentliche Apostolat immer auch ein 
öffentliches Zeugnis für das Evangelium sein muß, das notwendig in Gegensatz zur sündigen 
Welt steht". Wir selbst möchten die Akzente ein wenig anders setzen. Wir glauben, damit 
stärker dem biblischen Befund, dem Geheimnis der Gnade und der Erlösung, Rechnung zu 
tragen. Dieses Geheimnis besteht darin, daß der transzendente, überweltliche, alles ge- 
schöpfliche Sein und alle geschöpfliche Erfahrung übersteigende Gott unter uns anwesend 
ist, so daß wir ihn rufen, mit ihm sprechen und seine Liebe erfahren können, mit einem 
Wort: an seinem Leben Anteil nehmen, einstweilen noch im Hell-Dunkel des Glaubens, 
einmal aber in aller Offenheit. So war es schon im Alten Bund geweissagt; so ist es im 
Neuen in Erfüllung gegangen. •Ich will unter euch wohnen; ich will euer Gott sein,, und ihr 
sollt mein Volk sein" (Lev 26, 12; 2 Kor 6, 16). Damit ist zugleich folgendes gesagt: Der in 
seiner Schöpfung gnadenhaft anwesende Gott eint diejenigen, die er zu seiner Anschauung 
berufen und als seine Kinder angenommen hat, auch untereinander zu einer großen Gemein- 
schaft von Liebenden. Gerade darin wird die Liebe Gottes für uns Menschen sichtbar, strahlt 
seine Herrlichkeit auf unserem Antlitz wider. Und da beides: das Wohnen Gottes unter uns 
und die Volkwerdung der Erlösten in Christus zur Vollendung gekommen ist, so äußert 
sich christliches Leben einmal im vertrauensvollen Zutritt (Parresia) der Erlösten mit Chri- 
stus und durch Christus zum Vater, zweitens in der Verwirklichung der christlichen Bruder- 
schaft, des Geheimnisses von Haupt und Leib ein Christus. Der Rätestand nun stellt dieses 
doppelte Geheimnis unserer Begnadung und Erlösung in vollkommener Weise dar, weil 
er in Christi Leben sein Vorbild hat und von Christus begründet wurde. Und zwar auf ver- 
schiedene Weise: Die beschaulichen (monastischen) Orden realisieren das Geheimnis des in 
Christus unter uns gegenwärtigen Vaters vor allem in der Kontemplation und im Chorgebet, 
das Geheimnis der Bruderschaft in Christus, des Herrenleibes, in der brüderlichen (schwester- 
lichen) Gemeinschaft des Klosters. Die Mitglieder der Säkularinstitute sollen Gott, außer in 
den Stunden des Gebetes, in allen Dingen finden und die Bruderschaft mitten in der Welt 
verwirklichen, überall dort, wohin ihr Leben und ihr Beruf sie verschlägt. Die apostolischen 
bzw. aktiven Orden und Genossenschaften nehmen eine Mittelstellung ein. Sie leben 
einerseits in der Zurückgezogenheit und doch wieder mitten in der Welt: hier wie dort sol- 
len sie Gott finden und ihn anbeten, hier wie dort sollen sie die Bruderschaft verwirklichen, 
in der sichtbaren Gemeinschaft der Mitbrüder (Mitschwestern), aber ebenso mit den Menr- 
schen, unter denen sie arbeiten. Dabei ist der eigentliche Grund ihrer Existenz die aposto- 
lische Verkündigung bzw. der christliche Liebesdienst. 

Sie haben demnach ihr Schwergewicht nicht im Kloster, in der Kommunität, wie es in den 
monastischen Orden der Fall ist, sondern im Apostolat und in der Arbeit. Das läßt sich ge- 
schichtlich ganz klar nachweisen. Nicht erst im Jesuitenorden, sondern schon im ursprüng- 
lichen Franziskanerorden gibt es keine Monasterien mehr. •Wenn etwas an dem neuen 
Orden (der Franziskaner) auffallend war", sagt der Ordenshistoriker Kajetan Eßer OFM5, 
•dann war es die Tatsache, daß er keine ,Klöster' im alten Sinn hatte. Vielmehr zogen die 
Brüder als wandernde Prediger durch die Welt, um überall zur Buße zu mahnen und das 
Reich Gottes zu verkünden. Ihr Apostolat ließ den Gedanken an eine klösterliche Seßhaftig- 
keit zunächst nicht aufkommen . . . ,Sie haben nicht Klöster und Kirchen, nicht Äcker und 
Weinberge, Vieh und Häuser oder anderes Besitztum, und nicht einmal etwas, wohin sie ihr 
Haupt legen können'. . . Zur Nachtzeit kehren sie in die Einöde oder an abgelegene Orte zu- 
rück, um sich der Betrachtung zu widmen. Das Kloster der Minderbrüder ist, wenn wir es 
so formulieren sollen, die weite Welt; darum spricht Jakob von Vitry auch von der ,spatiosi 
claustri amplitudo' (der Großartigkeit des geräumigen Klosters), in der der Orden lebte". 
Wenn diese Entwicklung bei den späteren apostolischen Frauengenossenschaften nicht in 
gleicher Weise festzustellen ist, so sind die Gründe dafür einsichtig zumal wenn man be- 
denkt, welche Zurückhaltung sich die Frau in der Öffentlichkeit Jahrhunderte lang auferle- 
gen mußte und wie streng die Kirche darum über die Klausur wachte. Auf jeden Fall ist der 
Sinn des Lebens in der Klausur für die apostolischen (aktiven) Orden und Genossenschaften, 
Vorbereitung und Schutz für das Apostolat und die Arbeit zu sein; es hat seinen Sinn nicht 
in sich selbst. Weder das gemeinsame Gebet noch die klösterliche Familie dürfen darum bei 

5 Franziskan. Studien 42 (1960) 297f. 



Im Spiegel der Zeit 139 

ihnen den Hauptraum einnehmen. Und auch das Kleid hat bei ihnen eine andere Funktion 
als im Mönchtum. Gewiß soll es, wie Pius XII. sagte, •die Weihe an Christus zum Ausdruck 
bringen", aber es soll auch ein •Arbeitskleid" sein, angepaßt der Tätigkeit des betreffenden 
Ordens. 

Aus dieser Sicht heraus bedürfte es in den apostolischen (aktiven) weiblichen Orden und 
Genossenschaften mancherlei •Reformen". Denn jeder Kundige weiß, wieviel sie an mona- 
stischen Gewohnheiten mit sich führen, angefangen vom Kleid und vom Ordensnamen über 
das lateinische Chorgebet bis zur Handhabung von Armut und Gehorsam; die Stellung der 
Oberin unterscheidet sich, was ihre Vollmachten betrifft, nicht viel von der einer Priorin oder 
Äbtissin in einem beschaulichen Orden. Daß es anders hätte sein können, lag übrigens gar 
nicht in ihrer Macht. Die kirchliche Überlieferung hat sie dahin gedrängt und das Kirchen- 
recht hat das einmal Bestehende verfestigt. Erst heute beginnt sich die Einsicht durchzusetzen, 
daß die Kluft zwischen Kloster und Welt um des Apostölates und der Arbeit willen um eini- 
ges verringert werden müßte. Das bedeutet nun nicht einen allgemeinen Abbau und eine 
neue, vielleicht noch schlimmere Uniformierung, wozu das technische Denken unserer Zeit 
verleiten könnte. Es wird vielmehr auch weiterhin viele Übergangsformen geben, vor allem 
dort, wo sie organisch geworden sind. Es gilt also zu unterscheiden und den einzelnen Fall 
zu berücksichtigen. Aber aufs Ganze gesehen kommt man wohl an einschneidenden Maß- 
nahmen nicht vorbei, will man noch den Aufgaben der Zeit gewachsen sein und für die 
heutige Generation ein überzeugendes Ideal darstellen. Dazu bedürfte es des Mutes der 
Heiligen und großer menschlicher Klugheit, wie das Beispiel des hl. Ignatius von Loyola 
zeigt, der in seiner Zeit von nicht wenigen Orden als Störenfried und ungesunder Neuerer 
angesehen wurde. 

Die Zeit drängt. Schon heute ist es so, daß viele Ordensfrauen mit den Laien in einer 
gemeinsamen Arbeit stehen. Das wird in den kommenden Jahren noch stärker der Fall sein, 
nicht nur wegen des mangelnden Ordensnachwuchses, sondern auch wegen einer ganzen 
Reihe von Arbeiten, die nur noch zusammen mit Laien getan werden können. Das verlangt 
gebieterisch eine gewisse Angleichung des Lebensrhythmus der Ordensfrau an den der Laien 
und umgekehrt eine Hineinnahme der Laien in die Gemeinschaft der Schwestern. Ein paar 
Beispiele dafür: In einem technischen Betrieb, den eine Ordensgemeinschaft führt, stehen 
Ordensmitglieder neben Laienkräften an den Maschinen. Die Laien haben ihre festgesetzte 
Arbeitszeit, wie es in ihrem Beruf tariflich geregelt ist, die Ordensbrüder arbeiten noch dar- 
über hinaus; die Laien haben ihre Pause, bringen ihr Frühstücksbrot usw. mit, die Ordens- 
brüder haben eine andere Tagesordnung. Hier wird auf die Dauer ein gedeihliches Zusam- 
menarbeiten nur möglich sein, wenn sich beide Gruppen einigermaßen zu einer solidarischen 
Gemeinschaft finden, sich im gleichen Werk engagieren. • In einem Krankenhaus arbeiten 
neben 40 Schwestern, 80 Angestellte: Hausmädchen, Freie Schwestern und Bürokräfte. Auf 
den Stationen, im Operationssaal usw. arbeitet man selbstverständlich zusammen, aber 
außerhalb des eigentlichen Berufsmilieus leben die Schwestern ihr Leben für sich: im Refek- 
torium, in der Erholung, in der Kapelle, wodurch die Laien sich nie als ganz dazugehörig 
betrachten; eine echte Gemeinschaft kommt auf diese Weise nicht zustande. Sollten aber nicht 
gerade die Ordensgemeinschaften in vorbildlicher Weise vorleben, was es um die christliche 
Bruderschaft ist und was es bedeutet, daß Christus der Herr mitten unter uns weilt: •Wenn 
zwei oder drei in meinem Namen versammelt sind, dann bin ich mitten unter euch" (Mt 
18,20)? Sollten sie nicht die Kernzellen christlicher Gemeinschaftsbildungen sein? Warum 
sind sie es so wenig? Ist ihre bisherige Abschließung nach Art der beschaulichen Orden ge- 
rechtfertigt? 

Mit einer äußeren Anpassung allein ist es allerdings nicht getan. Es muß ein Umdenken 
dazu kommen, und zwar auf verschiedene Weise, sowohl auf Seiten der Vorgesetzten wie 
der Untergebenen. Dazu gehört in erster Linie die Erziehung zu einem größeren Verant- 
wortungsbewußtsein, die natürlich nur dann einen Sinn hat, wenn der einzelnen Ordensfrau 
von vorneherein ein größerer Spielraum des Handelns und der Entscheidung zugebilligt wird. 
Das Ideal der •guten Ordensfrau", die fromm ist, die heilige Regel erfüllt, pünktlich und 
fleißig bei der Arbeit ist, im Kreuz nicht klagt, sich willig unterordnet und keinen eigenen 
Gedanken äußert, genügt heute nicht mehr, wenn es auch immer wahr sein wird, daß die 



140 Im Spiegel der Zeit 

meisten über dieses Ideal nicht hinauskommen (und das ist schon viel!). Es dürfte nur nicht 
die Regel sein und nicht als Idealzustand hingestellt werden. Sonst wäre eine Kongregation 
heute zum Aussterben verurteilt. • Die zweite Forderung, die hier erhoben werden muß, 
geht dahin, daß unsere Ordensfrauen sich ganzheitlicher d. h. mit ihrem ganzen Menschsein 
in der Arbeit und in der Gemeinschaft engagieren. Die Arbeit darf für sie nicht nur etwas 
sein, was ihnen im Gehorsam aufgetragen ist, der sie aber im übrigen kühl und distanziert 
gegenüberstehen • im Grunde ist es ihnen darum gleich, was sie tun, und vielfach wird es 
auch so gehandhabt, daß ihnen bald dies, bald jenes aufgetragen wird. Noch viel weniger 
dürfen sie in den Menschen, den Kindern und Jugendlichen, den Kranken und Alten, nur 
ein Objekt ihrer karitativen und apostolischen Betreuung sehen. Sie müssen sie vielmehr 
in selbstloser, aber nicht nur übernatürlicher, sondern echt menschlicher Weise lieben, und 
das will gelernt sein. Anders werden sie sich nicht für sie opfern und hingeben können, wie 
Christus es verlangt. •Zu beidem gehört eine intensivere Schulung als bisher, und zwar so- 
wohl eine menschliche wie eine geistliche (die fachliche Schulung versteht sich von selbst 
und ist relativ die leichteste). Wer wird sie geben können? In erster Linie die Novizenmei- 
sterin, die allerdings selbst wieder auf ihr Amt eigens vorbereitet sein muß. Dann aber der 
Priester. Seine Mithilfe scheint uns in der Ausbildungszeit und in den ersten Jahren des Or- 
denslebens unentbehrlich. Und gerade hier ist ein großes Vakuum. Denn wo sind diese Prie- 
ster? Und was noch schlimmer ist: Wir haben nicht den Eindruck, daß für dieses Anliegen, 
außer bei den Schwestern selbst, genügend Verständnis da ist. Dabei hinge von dieser Mit- 
hilfe so entscheidend viel ab. Ohne sie bliebe alle Reform ohne rechten Grund und darum 
fragwürdig. 

Die Verwirklichung einer •zeitgemäßen Anpassung" ist nicht das Werk eines einzelnen 
und eines Tages, sondern einer ganzen Generation. Sie erfordert Gebet, Bereitschaft, Mut 
und Klugheit. Sie ist sowohl von der apostolischen und karitativen Arbeit wie auch von der 
Nachwuchssorge diktiert. Was letztere betrifft, so sind wir nicht der Ansicht, als würden 
u. U. die neu entstehenden Säkularinstitute auch nur annähernd die Arbeiten mitüberneh- 
men können, die bisher von den Orden und Kongregationen geleistet wurden, ganz abge- 
sehen davon, daß sie zahlenmäßig dazu noch gar nicht fähig sind und es wahrscheinlich auch 
nie sein werden, so attraktiv sie gegenwärtig auf die junge Generation wirken mögen. Geht 
es doch hier und dort um verschiedene Berufungen, und ebenso um verschiedene Weisen des 
apostolischen und karitativen Tuns. Man kann darum nur beten und hoffen, daß das An- 
liegen der Anpassung von den Ordensfrauen selbst, aber auch von allen zuständigen, dafür 
verantwortlichen Stellen begriffen und in entschiedener Weise angepackt wird. 




