144 Einiibung und Weisung

heifit nicht, daf} er den verpflichtenden Forderungen des géttlichen Willens entnommen wire.
Aber weil Gottes Geist in seinem Herzen wohnt, und weil dieser Geist der Geist der Liebe
ist, ist ihm die Erfiillung der Forderungen Gottes nicht mehr driickende Last, sondern die
selige Pflicht der Liebe. Der Geist fiihrt den Christen, indem er sein Herz verwandelt, so
daf ihm alle Last leicht wird. Er lautert ihn, daf er in seiner von Gott geschenkten Freiheit
das will und ersehnt, was auch Gottes Wille ist. Er schafft den Einklang zwischen Gott und
dem Herzen des Menschen. Der vom Geist Erfillte kann gar nichts mehr anderes wollen, als
was Gottes Wille ist — nicht aus Zwang, sondern aus Liebe. Der Liebende kennt keine gré-
Bere Seligkeit, als dem zu gefallen, den er liebt. Die Liebe, die Gottes heiliger Geist in un-
seren Herzen ausgiefit (Rém 5), ist die Frucht und die Gabe des auferstandenen Herrn. In jhr
wird der Christ ein Herz und eine Seele, ,ein Geist* (1 Kor 6, 16) mit seinem Herrn.

So tragt der Glaubende den Tod dieser Zeit wie einer, der diesem Tod im Grund schon
entnommen ist, weil das Leben von seinem Herzen Besitz ergriffen hat. Er schaut gefafit den
Bitterkeiten und Schrecknissen des Lebens entgegen, weil er in einer letzten Freiheit lebt. Er
besitzt die gelassene Sicherheit des in Gott Gegriindeten, der alles opfern kann in der Ge-
wilheit, alles zu gewinnen. Er 148t sich weder von der Selbstmachtigkeit noch von der Hin-
filligkeit dieser Welt beeindrucken: Er ist in Gott verwurzelt, der grofler als diese Welt ist
und der alles, was uns bedringen kdnnte, schon iiberwunden hat. Der Geist des Auferstan-
denen schenkt nicht immer hochgemute Stimmung. Er gibt aber die gelassene, wissende,
demiitige Tapferkeit (Paulus sagt: die Geduld), im Gehorsam gegen den Herrn den Weg
seines Leben zu gehen, und die Zuversicht, das endgiiltige Heil zu erlangen. W.S.

Uber Versuchungen

Der Englinder C. S. Lewis hat in seinem schénen Biichlein: ,Dienstanweisung fiir einen
Unterteufel“ (Kleine Herder-Biicherei 19) dem modernen Menschen den Gedanken an die
Teufel und ihre Versucherrolle wieder nihergebracht. Was Jesus und die Apostel dariiber
gesagt haben, kann man in der Studie von H. Schlier: ,Michte und Gewalten im Neuen
Testament* (Herder 1958) nachlesen. Paulus spricht von den ,Elementen der Welt“ (Gal
4, 3), von ,Weltherrschern der Finsternis“ (Eph 6, 12), um damit deutlich zu machen, daf}
die Teufel zu unserem hiesigen Dasein gehéren und Madht in dieser Welt haben. Sie bedie-
nen sich der Dinge und Menschen, um sie uns zur Versuchung werden zu lassen. Wir leben
darum unablissig in der Situation der Versucung. Wir atmen in einem fort die von den
Teufeln mithewirkte siindhafte oder jedenfalls verlockende Atmosphare dieser Welt ein.

Die unmittelbare Quelle der Versuchungen ist unsere begehrliche und verwundete Natur.
Begierden aller Art wurzeln in unterbewufiten Schichten der Seele und haben den Drang,
unbekiimmert um die Ordnung und den Sinn des ganzen Menschen sich durchzusetzen und
zur Erfillung zu kommen. Vernunft und Wille allein haben nicht die Kraft, die Triebe
und Leidenschaften einzuordnen und dem natiirlich-iibernatiirlichen Heil des Menschen
dienstbar zu machen. So lebt denn der Mensch auch von hierher stindig in einer Situation
wenigstens entfernter Versuchung. Nur in Christus, im Raum der Kirche und ihrer Sakra-
mente ist uus Sicherheit und Geborgenheit gegeben. Nur solange wir darin leben, sind wir
imstande, den Versuchungen von auflen und von innen zu widerstehen. Wer glaubte, bei
ihm sei alles in Ordnung, in seinem Leben konne nicht viel passieren, er kdnne sciner sicher
sein, der wire schon tausendfach den Versuchungen erlegen.

Wenn man einmal die Versucdhungen, denen der Mensch ausgesetzt ist, iiberschaut, dann
kann man zwei Gruppen voneinander unterscheiden: Versuchungen aktueller und solche zu-
stindlicher Art. Die aktuellen Versuchungen sind hier und jetzt im Bewufitsein; sie siud dar-
um im allgemeinen als solche erkeunbar; man kann sie beim Namen nennen und gleichsam
greifen, etwa Versuchungen gegen die Reinheit oder die Liebe, zur Macht, zum Ehrgeiz, zur
Eitelkeit, zur Habgier, zur Mutlosigkeit und Resignation in Erfolglosigkeit und Ungliick,
zum Hafl oder zur Schadenfreude. Sehr viel gefibrlicher sind die zustindlichen Versuchungen,



Einiibung und Weisung 145

die also mit einem Zustand, sei es im Menschen selbst, sei es in seiner Umgebung, zusammen-
hingen. Und auch hier kann man wieder zwei Gruppen voneinander unterscheiden: die
offenkundigen und die verborgenen (getarnten, halb- oder unterbewufiten) Versuchungen.

a) Die zustindlichen Uersuchungen offenkundiger Ari:

Schwichen der Natur (Angstlichkeit, Hemmungen, allgemeine Labilitit, mangelnde In-
telligenz, Ausfall von Fahigkeiten, die man bei anderen beobachtet), des Charakters (Wil-
lensschwiche, Wankelmut, leichte Verletzbarkeit), kérperliche Defekte, Krankheit, Milieu
(Ehekrisen, sonstige belastende Verbiltnisse in der Familie oder im Beruf), Schicksal (Ver-
einsamung, Erfolglosigkeit, Heimatlosigkeit, ein anderes schweres Leid), alles, was auf einem
Menschen dauernd lastet, was ihn bedringt und nicht loslafit, ist fiir ihn eine stindige Ver-
suchung zur Unzufriedenheit, zu Minderwertigkeitsbewufltsein und allgemeiner Lustlosig-
keit, zum Murren gegen Gott, oder auch zur Gleichgiiltigkeit, Bequemlichkeit, zum Genu8,
zur Unkeuschheit, Lieblosigkeit usw. Solche zustdndlichen Versuchungen haben etwas Qui-
lendes und duflerst Gefdhrliches an sich; sie beeinflussen das Gesamt des Menschen. Man
wird leicht miide und resigniert. Manche geben nach einigen Ansitzen, mit der Schwierigkeit
fertig zu werden, das Rennen auf; dann versinkt die Tatsache des Versuchtwerdens ins
Unterbewuftsein; man hat sich an den Zustand gewdhnt und erkennt ihn nicht mehr als
Versuchung. -

Die Uberwindung solcher zustindlicher Versuchungen kann auf dreierlei Weise gelingen:
1. durch das Bemiihen, die Voraussetzungen der Versuchungssituation zu beseitigen: zum Bei-
spiel Milieudnderung, Besserung der Gesundheit; 2. durch den Versuch, die Zusammenhinge
seiner Natur oder seines Schicksals zu durchschauen, durch Weitung des Blickes, durch die
willige Annahme der nicht zu dndernden Gegebenheiten aus Gottes Hand, durch Vertrauen
auf Gottes Vatergiite, der in der Erlosung durch Christus alles zu einer gnadenhaften Mog-
lichkeit unseres Heils gemacht hat; 8. durch sittlich-religiése Aufarbeitung des Schicksalhaf-
ten und der Schuld, durch Wandlung des inneren Menschen, der Gesinnungen, durch Uber-
windung des Ehrgeizes, durch Verzeihen usw.

b) Die zustdndlichen Uersuchungen verborgener Art:

Man hat etwas nicht verarbeitet, man hat einen Arger, eine Einbufle im Selbstgefihl: eine
Verdemiitigung, eine Fehlleistung, einen Reinfall, eine Schlappe nicht verwunden und ins
Unterbewuf§tsein abgedringt. Es schwelt aber in tieferen Schichten der Seele weiter und
kann jederzeit einen neuen Brand hervorrufen. Einstweilen spiirt man nur ein dumpfes
Unbehagen, eine allgemeine Unzufriedenheit und Gereiztheit, eine Angriffslust, gesteiger-
ten Ehrgeiz. Man sucht dafiir den Grund, den Stérenfried in dufleren Umstinden oder in an-
deren Menschen, ohne die wahre Ursache zu erkennen. Auf diese Weise verhirtet sich der
Mensch immer mehr, Er sieht und urteilt falsch und tut manches Unredht,

Versuchungen dieser Art kénnen aber auch dadurch entstehen, dafl falsche Ideale, Wunsch-
triume, dberzogene Anspriiche aus der Tiefe, wo sie verborgen wuchern, Gedanken und
Handlungen steuern, die siindhaft und dem eigenen Wohl in Wirklichkeit zuwiderlaufen.
Werden die Wiinsche nicht erfillt, dann kommt es zu Kompensationserscheinungen odei
offenem Unrecht.

In all diesen Fillen gilt es, sich selbst und seine Situation offen zu erkennen, mufl man

um Wahrhaftigkeit und Demut bitten, um der unverhiillten Wirklichkeit ehrlich begegnen zu
konnen, um sie auszuhalten, zu vertragen und aufzuarbeiten.

¢) Die Grundversuchung des Christen:

Endlich gibt es noch eine zustindliche Versuchung, die man die Grundversuchung des
Christen nennen kénnte. Sie besteht darin, daf sich ein Christ vor dem Gott der Gnade und
des iibernatiirlichen Lebens verschlieBt. Weil Gott und die iibernatirlichen Heilsgiiter un-
sichtbar sind, ist der Mensch immer in Gefahr, die Wirklichkeit der sichtbaren Welt fiir die
wahre und im Grund einzige zu nehmen, die irdischen Giiter fiir den einzigen Wert zu hal-



146 Einiibung und Weisung

ten. Die Welt macht bei aller Unvollkommenheit auf den Menschen den Eindruck, eine un-
abhingige, in sich geschlossene Gréfle zu sein und damit etwas Gottihnliches zu haben.
Das ist ihre versucherische Rolle. So 148t sie Satan (wie in der Versuchung Christi) dem
Menschen erscheinen. Das braucht nicht bewufit zu werden.Es geniigt schon, wenn der Mensch
sich daran gewShnt, daff man im Leben im Grund nur mit den Realitéiten dieser Welt zu
rechnen, nur auf sie zu zdhlen hat, wenn er sich der 6ffentlichen Meinung und dem, was man
tut, anpaflt, wenn er — weil der Tod, die Ewigkeit noch ausbleiben — einschlift (wie die
Jungfraven des Gleichnisses aus dem Evangelium: ,Als nun der Briutigam lange ausblieb,
nickten sie alle[!] ein und schliefen, Mt 25, 5). Alle, die ein mehr oder weniger innerwelt-
liches Lebensideal haben, die von einer innerweltlichen Erfiillung in ihrem Denken und
Handeln, in Familie und Beruf, im Verhaltnis von Mensch zu Mensch bestimmt werden, sind
der Grundversunchung des Christen schon erlegen. Das werden in irgendeinem Mafle wohl
die meisten Menschen sein, und das Gefahrliche ist, daf sie es nicht einmal wissen. Man hat
heate Beispiele genug, die zeigen, wie sehr wir alle in Gefahr sind, dieser Versuchung zu
erliegen. Wer vermag zum Beispiel noch auf ein Gat oder auf ein Recht um Gottes und des
Nachsten willen za verzichten? Wie leicht setzt sich der heutige Christ itber Forderungen
Gottes hinweg, die fiir den rein natiirlich denkenden Menschen nicht mehr ganz einsehbar
sind. Man denke nur an die vielfach geforderte (wenigstens zeitweise) Enthaltsamkeit in der
Ehe oder an die Unerlanbtheit der Ehescheidung bzw. der Wiederverheiratung zn Leb-
zeiten des anderen Ehegatten. Wieviele auch gut katholische Eltern strduben sich, ein Kind
fiir das Priestertum oder fiir den Ordensstand freizageben. Wie schwer fillt es heute so
vielen Menschen, mit dem Altwerden fertig zu werden, etwas aus der Hand zu geben usw.
Es bedarf daher immer wieder der ausdriicklichen Besinnung auf die Geheimnisse des Glau-
bens, auf die Wirklichkeit und Gegenwart des Gottes der Gnade und seinen Ruf, um sich
aus der unbewufiten Verhaftung an die Erwartungen und Anspriiche des rein natiirlich den-
kenden Menschen zu 16sen. Diese Besinnung geschieht vorziiglich im Gebet, in der Medita-
tion. Die Stunden des Gebetes vor dem euncharistischen Herrn, der Meditation der Grund-
geheimnisse der Erléisung, sind wie kaum etwas anderes geeignet, den Durchstofl durch die
Nebelwand der rein diesseitigen Welt in die Welt des Glaubens, und das helfSt der Dunkel-
heit und der Herrlichkeit Gottes zu wagen.
F.W.






