
144 Einübung und Weisung 

heißt nicht, daß er den verpflichtenden Forderungen des göttlichen Willens entnommen wäre. 
Aber weil Gottes Geist in seinem Herzen wohnt, und weil dieser Geist der Geist der Liebe 
ist, ist ihm die Erfüllung der Forderungen Gottes nicht mehr drückende Last, sondern die 
selige Pflicht der Liebe. Der Geist führt den Christen, indem er sein Herz verwandelt, so 
daß ihm alle Last leicht wird. Er läutert ihn, daß er in seiner von Gott geschenkten Freiheit 
das will und ersehnt, was auch Gottes Wille ist. Er schafft den Einklang zwischen Gott und 
dem Herzen des Menschen. Der vom Geist Erfüllte kann gar nichts mehr anderes wollen, als 
was Gottes Wille ist • nicht aus Zwang, sondern aus Liebe. Der Liebende kennt keine grö- 
ßere Seligkeit, als dem zu gefallen, den er liebt. Die Liebe, die Gottes heiliger Geist in un- 
seren Herzen ausgießt (Rom 5), ist die Frucht und die Gabe des auferstandenen Herrn. In ihr 
wird der Christ ein Herz und eine Seele, •ein Geist" (1 Kor 6, 16) mit seinem Herrn. 

So trägt der Glaubende den Tod dieser Zeit wie einer, der diesem Tod im Grund schon 
entnommen ist, weil das Leben von seinem Herzen Besitz ergriffen hat. Er schaut gefaßt den 
Bitterkeiten und Schrecknissen des Lebens entgegen, weil er in einer letzten Freiheit lebt. Er 
besitzt die gelassene Sicherheit des in Gott Gegründeten, der alles opfern kann in der Ge- 
wißheit, alles zu gewinnen. Er läßt sich weder von der Selbstmäditigkeit noch von der Hin- 
fälligkeit dieser Welt beeindrucken: Er ist in Gott verwurzelt, der größer als diese Welt ist 
und der alles, was uns bedrängen könnte, schon überwunden hat. Der Geist des Auferstan- 
denen schenkt nicht immer hochgemute Stimmung. Er gibt aber die gelassene, wissende, 
demütige Tapferkeit (Paulus sagt: die Geduld), im Gehorsam gegen den Herrn den Weg 
seines Leben zu gehen, und die Zuversicht, das endgültige Heil zu erlangen. W. S. 

Über Versuchungen 

Der Engländer C. S. Lewis hat in seinem schönen Büchlein: •Dienstanweisung für einen 
Unterteufel" (Kleine Herder-Bücherei 19) dem modernen Menschen den Gedanken an die 
Teufel und ihre Versucherrolle wieder nähergebracht. Was Jesus und die Apostel darüber 
gesagt haben, kann man in der Studie von H. Schlier: •Mächte und Gewalten im Neuen 
Testament" (Herder 1958) nachlesen. Paulus spricht von den •Elementen der Welt" (Gal 
4, 3), von •Weltherrschern der Finsternis" (Eph 6, 12), um damit deutlich zu machen, daß 
die Teufel zu unserem hiesigen Dasein gehören und Macht in dieser Welt haben. Sie bedie- 
nen sich der Dinge und Menschen, um sie uns zur Versuchung werden zu lassen. Wir leben 
darum unablässig in der Situation der Versuchung. Wir atmen in einem fort die von den 
Teufeln mitbewirkte sündhafte oder jedenfalls verlockende Atmosphäre dieser Welt ein. 

Die unmittelbare Quelle der Versuchungen ist unsere begehrliche und verwundete Natur. 
Begierden aller Art wurzeln in unterbewußten Schichten der Seele und haben den Drang, 
unbekümmert um die Ordnung und den Sinn des ganzen Menschen sich durchzusetzen und 
zur Erfüllung zu kommen. Vernunft und Wille allein haben nicht die Kraft, die Triebe 
und Leidenschaften einzuordnen und dem natürlich-übernatürlichen Heil des Menschen 
dienstbar zu machen. So lebt denn der Mensch auch von hierher ständig in einer Situation 
wenigstens entfernter Versuchung. Nur in Christus, im Raum der Kirche und ihrer Sakra- 
mente ist uns Sicherheit und Geborgenheit gegeben. Nur solange wir darin leben, sind wir 
imstande, den Versuchungen von außen und von innen zu widerstehen. Wer glaubte, bei 
ihm sei alles in Ordnung, in seinem Leben könne nicht viel passieren, er könne seiner sicher 
sein, der wäre schon tausendfach den Versuchungen erlegen. 

Wenn man einmal die Versuchungen, denen der Mensch ausgesetzt ist, überschaut, dann 
kann man zwei Gruppen voneinander unterscheiden: Versuchungen aktueller und solche zu- 
ständlicher Art. Die aktuellen Versuchungen sind hier und jetzt im Bewußtsein; sie sind dar- 
um im allgemeinen als solche erkennbar; man kann sie beim Namen nennen und gleichsam 
greifen, etwa Versuchungen gegen die Reinheit oder die Liebe, zur Macht, zum Ehrgeiz, zur 
Eitelkeit, zur Habgier, zur Mutlosigkeit und Resignation in Erfolglosigkeit und Unglück, 
zum Haß oder zur Schadenfreude. Sehr viel gefährlicher sind die zuständlichen Versuchungen, 



Einübung und Weisung 145 

die also mit einem Zustand, sei es im Menschen selbst, sei es in seiner Umgebung, zusammen- 
hängen. Und auch hier kann man. wieder zwei Gruppen voneinander unterscheiden: die 
offenkundigen und die verborgenen (getarnten, halb- oder unterbewußten) Versuchungen. 

a) Die zuständlichen Versuchungen offenkundiger Art: 

Schwächen der Natur (Ängstlichkeit, Hemmungen, allgemeine Labilität, mangelnde In- 
telligenz, Ausfall von Fähigkeiten, die man bei anderen beobachtet), des Charakters (Wil- 
lensschwäche, Wankelmut, leichte Verletzbarkeit), körperliche Defekte, Krankheit, Milieu 
(Ehekrisen, sonstige belastende Verhältnisse in der Familie oder im Beruf), Schicksal (Ver- 
einsamung, Erfolglosigkeit, Heimatlosigkeit, ein anderes schweres Leid), alles, was auf einem 
Menschen dauernd lastet, was ihn bedrängt und nicht losläßt, ist für ihn eine ständige Ver- 
suchung zur Unzufriedenheit, zu Minderwertigkeitsbewußtsein und allgemeiner Lustlosig- 
keit, zum Murren gegen Gott, oder auch zur Gleichgültigkeit, Bequemlichkeit, zum Genuß, 
zur Unkeuschheit, Lieblosigkeit usw. Solche zuständlichen Versuchungen haben etwas Quä- 
lendes und äußerst Gefährliches an sich; sie beeinflussen das Gesamt des Menschen. Man 
wird leicht müde und resigniert. Manche geben nach einigen Ansätzen, mit der Schwierigkeit 
fertig zu werden, das Rennen auf; dann versinkt die Tatsache des Versuchtwerdens ins 
Unterbewußtsein; man hat sich an den Zustand gewöhnt und erkennt ihn nicht mehr als 
Versuchung. 

Die Überwindung solcher zuständlicher Versuchungen kann auf dreierlei Weise gelingen: 
1. durch das Bemühen, die Voraussetzungen der Versuchungssituation zu beseitigen: zum Bei- 
spiel Milieuänderung, Besserung der Gesundheit; 2. durch den Versuch, die Zusammenhänge 
seiner Natur oder seines Schicksals zu durchschauen, durch Weitung des Blickes, durch die 
willige Annahme der nicht zu ändernden Gegebenheiten aus Gottes Hand, durch Vertrauen 
auf Gottes Vatergüte, der in der Erlösung durch Christus alles zu einer gnadenhaften Mög- 
lichkeit unseres Heils gemacht hat; 3. durch sittlich-religiöse Aufarbeitung des Schicksalhaf- 
ten und der Schuld, durch Wandlung des inneren Menschen, der Gesinnungen, durch Ober- 
windung des Ehrgeizes, durch Verzeihen usw. 

b) Die zuständlichen Versuchungen verborgener Art: 

Man hat etwas nicht verarbeitet, man hat einen Ärger, eine Einbuße im Selbstgefühl: eine 
Verdemütigung, eine Fehlleistung, einen Reinfall, eine Schlappe nicht verwunden und ins 
Unterbewußtsein abgedrängt. Es schwelt aber in tieferen Schichten der Seele weiter und 
kann jederzeit einen neuen Brand hervorrufen. Einstweilen spürt man nur ein dumpfes 
Unbehagen, eine allgemeine Unzufriedenheit und Gereiztheit, eine Angriffslust, gesteiger- 
ten Ehrgeiz. Man sucht dafür den Grund, den Störenfried in äußeren Umständen oder in an- 
deren Menschen, ohne die wahre Ursache zu erkennen. Auf diese Weise verhärtet sich der 
Mensch immer mehr. Er sieht und urteilt falsch und tut manches Unrecht. 

Versuchungen dieser Art können aber auch dadurch entstehen, daß falsche Ideale, Wunsch- 
träume, überzogene Ansprüche aus der Tiefe, wo sie verborgen wuchern, Gedanken und 
Handlungen steuern, die sündhaft und dem eigenen Wohl in Wirklichkeit zuwiderlaufen. 
Werden die Wünsche nicht erfüllt, dann kommt es zu Kompensationserscheinungen oder 
offenem Unrecht. 

In all diesen Fällen gilt es, sich selbst und seine Situation offen zu erkennen, muß man 
um Wahrhaftigkeit und Demut bitten, um der unverhüllten Wirklichkeit ehrlich begegnen zu 
können, um sie auszuhalten, zu vertragen und aufzuarbeiten. 

c) Die Grundversuchung des Christen: 

Endlich gibt es noch eine zuständliche Versuchung, die man die Grundversuchung des 
Christen nennen könnte. Sie besteht darin, daß sich ein Christ vor dem Gott der Gnade und 
des übernatürlichen Lebens verschließt. Weil Gott und die übernatürlichen Heilsgüter un- 
sichtbar sind, ist der Mensch immer in Gefahr, die Wirklichkeit der sichtbaren Welt für die 
wahre und im Grund einzige zu nehmen, die irdischen Güter für den einzigen Wert zu hal- 



146 Einübung und Weisung 

ten. Die Welt macht bei aller Unvollkommenheit auf den Menschen den Eindruck, eine un- 
abhängige, in sich geschlossene Größe zu sein und damit etwas Gottähnliches zu haben. 
Das ist ihre versucherische Rolle. So läßt sie Satan (wie in der Versuchung Christi) dem 
Menschen erscheinen. Das braucht nicht bewußt zu werden. Es genügt schon, wenn der Mensch 
sich daran gewöhnt, daß man im Leben im Grund nur mit den Realitäten dieser Welt zu 
rechnen, nur auf sie zu zählen hat, wenn er sich der öffentlichen Meinung und dem, Was man 
tut, anpaßt, wenn er • weil der Tod, die Ewigkeit noch ausbleiben • einschläft (wie die 
Jungfrauen des Gleichnisses aus dem Evangelium: •Als nun der Bräutigam lange ausblieb, 
nickten sie alle[!] ein und schliefen", Mt 25, 5). Alle, die ein mehr oder weniger innerwelt- 
liches Lebensideal haben, die von einer innerweltlichen Erfüllung in ihrem Denken und 
Handeln, in Familie und Beruf, im Verhältnis von Mensch zu Mensch bestimmt werden, sind 
der Grundversuchung des Christen schon erlegen. Das werden in irgendeinem Maße wohl 
die meisten Menschen sein, und das Gefährliche ist, daß sie es nicht einmal wissen. Man hat 
heute Beispiele genug, die zeigen, wie sehr wir alle in Gefahr sind, dieser Versuchung zu 
erliegen. Wer vermag zum Beispiel noch auf ein Gut oder auf ein Recht um Gottes und des 
Nächsten willen zu verzichten? Wie leicht setzt sich der heutige Christ über Forderungen 
Gottes hinweg, die für den rein natürlich denkenden Menschen nicht mehr ganz einsehbar 
sind. Man denke nur an die vielfach geforderte (wenigstens zeitweise) Enthaltsamkeit in der 
Ehe oder an die Unerlaubtheit der Ehescheidung bzw. der Wiederverheiratung zu Leb- 
zeiten des anderen Ehegatten. Wieviele auch gut katholische Eltern sträuben sich, ein Kind 
für das Priestertum oder für den Ordensstand freizugeben. Wie schwer fällt es heute so 
vielen Menschen, mit dem Altwerden fertig zu werden, etwas aus der Hand zu geben usw. 
Es bedarf daher immer wieder der ausdrücklichen Besinnung auf die Geheimnisse des Glau- 
bens, auf die Wirklichkeit und Gegenwart des Gottes der Gnade und seinen Ruf, um sich 
aus der unbewußten Verhaftung an die Erwartungen und Ansprüche des rein natürlich den- 
kenden Menschen zu lösen. Diese Besinnung geschieht vorzüglich im Gebet, in der Medita- 
tion. Die Stunden des Gebetes vor dem eucharistischen Herrn, der Meditation der Grund- 
geheimnisse der Erlösung, sind wie kaum etwas anderes geeignet, den Durchstoß durch die 
Nebelwand der rein diesseitigen Welt in die Welt des Glaubens, und das heißt der Dunkel- 
heit und der Herrlichkeit Gottes zu wagen. 

F.W. 




