» Eigentlich«

Besinnung tiber ein vielgebrauchtes Wort

Von Franz Hillig SJ, Miinchen

Die Sprache ist mit dem Menschen so innerlich verbunden, dafl man sie sehr
ernst nehmen muf. Sie kann uns fiir die Selbstbesinnung und Selbsterkennt-
nis wichtige Dienste leisten. Nicht nur der Schriftduktus verrit Dinge, die wir
gar nicht verraten wollten, und die der Graphologe dann aufdeckt. Oft sagen
wir etwas, ohne recht zu wissen, was wir da sagen. In der Meditation geschieht
es wohl, dafl wir bei einem Wort stutzen. Ein allbekanntes Wort wird uns
fremd. Vielleicht verrit es uns zum erstenmal, was es eigentlich sagen will.

sEigentlich, da ist es uns entschlipft, dieses vielgebrauchte und oft mit
wenig Uberlegung gebrauchte Fillsel, ,Eigentlich ist Herr Sowieso gar nicht
so dumm® — Warum ,eigentlich“? Was heifit ,eigentlich“? Woher kommt
dieses Wort? Etymologisch steckt ,eigen“ darin. Was mir gehort, ist mein
eigen, mein Eigentum, mein personlicher Besitz. Ich verfiige dariiber, ich
prage es. Und da das Personliche das Einmalige ist, das kein anderer hat und
kein Dritter versteht, wenn ich es ihm nicht erschlieffe, wird daraus fur die
andern leicht das Fremde und Befremdende, das Unverstidndliche und Kau-
zige: ,Sie ist so eigen®, das heif}t, sie benimmt sich so seltsam. Eigen ist dann
soviel wie ,,wunderlich, bedenklich, wihlerisch®.

Es gibt aber von hier aus noch eine andere Sinnrichtung fir ,eigen“. Der
Grad der Zugehorigkeit kann verschieden grof sein. Es gibt dufleren, zufal-
lenden Besitz und inneres, notwendiges Zusammengehéren. Dann bedeutet
eigen ,einem Gegenstand wesentlich eigen; im Grunde d. h. nach der inne-
ren Beschaffenheit, wenn von dem Aufleren, Nebensichlichen und Aufler-
gewohnlichen abgesehen wird“. Auf diese Weise erhalt ,eigentlich“ die Be-
deutung von ,genau, wirklich, wahrhaftig, urspriinglich“*, Als Hauptwort
steht dann ,eigentlich® fir das Wesen, fiir die Hauptsache, fir das, worum
es geht und wofir sich zu leben lohnt. ,Damit kommen wir zum Eigentlichen®,
sagt der Referent nach allerlei Vorbemerkungen und Umwegen. Es ist grofi-
artig, wenn ein Mann wie P. Kronseder SJ, der ganz im Geheimnis des drei-
faltigen Gottes lebte, seine frohe Erwartung des Todes oder vielmehr des
ewigen Lebens, in die Worte fassen konnte: ,Ha, da beginnt dann das Eigent-
liche“. Das ist paulinisch, das ist das Wissen um unsere vorldufige Existenz
in Zelten; — Heimat, Politeuma (Birgerrecht), das Endgiiltige und Bleibende
haben wir dritben.:

Hier, wie in vielen dhnlichen Fallen liegt dem Gebrauch von ,eigentlich®

! Daniel Sanders, Worterbuck der Deutschen Sprache; vgl. auch die deutschen Wor-
terblicher von Triibner und Kluge und das der Bridder Grimm.



162 Franz Hillig

das Wissen von der Vielschichtigkeit des Seins und vom Wertunterschied die-
ser Schichten zugrunde. Nicht alles ist gleich wichtig. Es gibt furchtbar viel
Unwichtiges. Es ist Gnade, durch Flitter und Schein zum Eigentlichen durch-
zudringen und ihm alles andere zu opfern. Werner Bergengruen hat einmal
geschrieben: ,Allenthalben miissen wir die Beobachtung machen, wie das,
was ein volkstiimlicher Ausdruck als das ,Drum und Dran‘ bezeichnet, eine
gefahrliche Neigung zum Uberwuchern bekundet, ja, das Eigentliche fast un-
vermerkt bis zur Unwahrnehmlichkeit einzuhiillen gesonnen ist. Und je
hohere Wiirde wir diesem Eigentlichen zuerkennen, um so bestiirzter werden
uns die seltenen Augenblicke machen, in denen solche Uberwucherungs- und
Einhiillungstendenzen der Anhingsel uns zum Bewufitsein kommen.“

Solches Einhillen ist Furcht und Flucht vor dem ,nackten beiwerklosen
Geschehnis®“, vor seiner Hirte und Unerbittlichkeit. Bergengruen entwickelt
diese Gedanken iiber ,Das Eigentliche und seine Verhiillung“? als Hinfiih-
rung zum Weihnachtsgeheimnis. Hier ist ja tatsdchlich beides besonders an-
schanlich gegeben: das nackte Kind als der ,nackte Kern“ und seine Einhiil-
lung nicht in die biblischen Windeln der Armut, sondern in den sentimen-
talen, verfalschenden Marchenflitter. Im Angesicht der Krippe will der Dich-
ter durchstoffen durch das Uberwuchern von biirgerlicher Behaglichkeit, rish-
renden Erinnerungen und Nebenfrenden zur ,einsamen Konfrontation mit
dem Eigentlichen“ des Weihnachtsmysteriums und uns zum ,Erschrecken
iiber das Essentielle“ fiihren.

Aber es ist nicht Weihnachten allein: Was unsere Gedankenlosigkeit, die
Gewohnung und irdisches Denken im Bund mit selbstsuichtiger Abschirmung
gegeniiber dem Geheimnis der Menschwerdung vollbringt, diese verharm-
losende Umdeutung unterlduft uns auch den andern Mysterien unseres Glan-
bens gegeniiber. Wir neigen alle dazu, der fordernden Harte des Evange-
linms auszuweichen. Wenn Franz von Assisi das Evangelium ,sine glossa“
wollte, dann meinte er das eigentliche, das nackte und blanke Evangelium,
ohne Abstrich und ohne Zutat, seinen berauschenden Wein, seine blitzende
Schwertschirfe, nicht seine Verharmlosung durch verwiassernde Kommentare.

Uberall im Leben, im besonderen aber in der christlichen Existenz stoflen
wir auf die schmerzliche Spannung zwischen leuchtendem Ideal und der ,,von
Kompromissen befleckten Erdenwelt (Bergengruen). Hier wird ,eigentlich®
zum Eingestindnis unserer Schwiche und unseres Versagens. Es ist ein Aus-
druck unserer Zugestindnisse und Niederlagen: ,Eigentlich hatte ich frither
aufstehen sollen. Eigentlich wollte ich ihn seit langem besuchen. Eigentlich
mifite ich endlich diesen lingst filligen Brief schreiben.“ Wir wissen es nur
zu gut; aber wir konnen uns nicht dazu aufraffen. Es ist erschreckend, wenn
wir einmal darauf achten, wie oft wir uns mit solch einem leichthingesagten

2 In: Weihnachtsgabe des Echter-Verlags, Wiirzburg 1958.



»Eigentlich® 163

»eigentlich® von einer Pflicht dispensieren, deren Forderung wir doch gleich-
zeitig anerkennen.

»Eigentlich“ heifit in solchem Zusammenhang: Wenn man es recht bedenkt
(aber eben, man ist gedankenlos und leichtsinnig und 148t die Dinge laufen).
»Eigentlich“ heifit: Wenn man den Dingen auf den Grund ginge (aber dazu
hat man wenig Lust; wozu auch sich anstrengen; man begniigt sich mit der
landlaufigen Anschauung und der oberflichlichen Bewertung). ,Eigentlich*
heif}t: Wenn man konsequent wire (aber man ahnt, was sich an Pflichten und
Opfern daraus ergeben konnte. Nein, nein, lieber nicht!). Lieber folgt man
dem Impuls des Leichtsinns, tut man wie die andern, 14t sich vom Strom
oder vielmehr vom Flielband tragen. Eigentlich, es ist wahr, wire man zu
etwas anderem, Groflerem bestimmt. Es hatte, friher einmal, Gnadenstunden
gegeben. Gott hatte gerufen, und wir hatten ihm und uns allerlei hoch und
heilig versprochen. Es war das Leuchten und Locken des Ideals. War das alles
fromme Selbsttduschung? Jedenfalls sind wir dann ganz andere Wege gegan-
gen. Im Umgang mit der bunten Vielfalt des Lebens, mit seinem Locken und
Drohen, unter der zermiirbenden Wirkung des grauen Alltags, dem Sog des-
sen, was alle andern tun, in der wachsenden inneren Leere haben wir lingst
tiber den Idealismus von damals zu licheln gelernt. Aber es ist ein miides
Lécheln, ein Licheln der Kapitulation. Wir haben aufgegeben. ,Figentlich
schade!“

Doch wir wollen nicht einseitig und ungerecht sein. Wenn man dem Wért-
lein ,eigentlich® nachspiirt, kommt man in sehr enge Fihlung mit der Ver-
schlungenheit des wirklichen Lebens, mit seiner Kompliziertheit und seinem
stetigen Wandel. ,Eigentlich® ist nicht nur ein Wort der Kapitulation, son-
dern der geschmeidigen Anpassung. Es ist ein Wort der Weisheit und Lebens-
reife. In ihm steckt Demut und Realismus: das Anerkennen der Wirklichkeit.
Man kann nicht mit dem Kopf durch die Wand. Man kommt mit dem ,Geo-
metergeist“ nicht durch. Gerade in den hohen und feinen Dingen, in der
Kunst, bei den zwischenmenschlichen Beziehungen, im Bereich des Sittlichen
und Religidsen, gar auf den Wegen der Nachfolge des Meisters (diesen sehr
hohen, steilen und gefahrlichen Wegen) bedarf es dessen, was Pascal ,esprit
de finesse genannt hat; Guardini tbersetzt es mit ,schitzendem Geist“.

~Eigentlich“ heifit in solchem Zusammenhang so viel wie: an sich, dem
Wortlaut der Vorschrift nach. Wenn ich sage: ,eigentlich wére das und das zu
tun“, dann weifl ich vom Buchstaben des Gesetzes; aber ich weify zugleich, dafl
der Geist iber dem Buchstaben steht. ,Eigentlich® mufl nicht ein Wort der
Feigheit sein. Es ist auch ein Wort der Freiheit des Geistes und der Giite
gegeniiber dem Buchstaben des Gesetzes, der in diesem konkreten Fall zur
Sinnlosigkeit, ja zur volligen Verkehrung dessen fiihrte, was der Gesetzgeber
gemeint hat. ,Eigentlich mufite man das tun“ heift: wir lassen den Buch-



164 Franz Hillig

staben stehen und befolgen den Geist der Vorschrift. Solche Freiheit kann wie
alles Gute auf Erden miflbraucht werden. Sie ist aber keineswegs immer das
Leichtere. Wer den Sinn des Gesetzes erfiillt, tut mehr als wer sich mit der
buchstiblichen Erfiillung zufrieden gibt.

Ein junger, unerfahrener Idealist konnte ungeduldig und enttiauscht wer-
den, wenn er das beriihmte Gesetzeswerk des hl. Ignatius, die Konstitutionen
der Gesellschaft Jesu, zur Hand nimmt. Denn kaum ist im Text eine klare,
feste Weisung gegeben, so folgt schon eine erkldrende Anmerkung (eine der
sogenannten ,Declarationes®), die vieles wieder einschrinkt und zuriick-
nimmt. Die Declarationes sagen: die obige Vorschrift ist gut und schon; aber
sie mufl mit Klugheit ausgefithrt werden; es ist dabei auf die Menschen und
die Verhaltnisse, wie sie nun einmal sind, Rucksicht zu nehmen. Es wird Sache
des Obern sein, sie je nach Zeit und Umstanden elastisch zu befolgen usw.

Ein schlichtes Beispiel: Auf einer der ersten Seiten heifit es: Wahrend der
zweijahrigen Probezeit wird kein bestimmtes Kleid getragen. Dazu die De-
claratio: Zwar ist kein bestimmtes Kleid vorgeschrieben, doch wird es der
Klugheit (der Discretio) des Hausobern tiberlassen, ob er gestatten soll, dafl
die Novizen ihre mitgebrachten Weltkleider weiter tragen; oder ob sie sie mit
andern vertauschen sollen; oder ob man ihnen, wenn ihre Kleider abgetragen
sind, neue geben solle usw. An einer andern Stelle, wo von der Ausbildung
der Studierenden die Rede ist, fordert der Text der Konstitutionen: Alles, was
die Studien behindern kénnte, sei von ihnen fernzuhalten, selbst unzeitige An-
dachts- und BufRibungen. Die zugehorige Declaratio formuliert: Dies die all-
gemeine Bestimmung. Sollte sich indes zeigen, daf’ einer groflere geistliche
Bediirfnisse habe, so bleibe es der Klugheit des Obern iiberlassen, entspre-
chende Weisungen zu geben.

Auf Schritt und Tritt ist dies die Methode des hl. Ignatius. Der erste
Impuls wird dadurch immer wieder abgebremst, die klare Zeichnung ver-
wirrt; es ist ein stetes Abwégen und Riicksichtnehmen, das als Kompromifi-
bereitschaft mifiverstanden werden konnte. In Wirklichkeit zeigt sich gerade
hier die Weisheit des Gesetzgebers, die grofle, geisterleuchtete ,discretio”.
Ihr ist es zu verdanken, daf} in diesem Gesetzwerk dem Wehen des Heiligen
Geistes Raum genug gelassen wird. Und gerade dank dieser Diskretion, die-
sem feinen Gespiir fur das géttlich Gewollte und menschlich Mogliche, gelingt
dem grofien Realisten Ignatius die Wirkung auf die Realitit, die Bewalti-
gung der geschichtlichen Aufgaben. Auch dies und gerade dies ist die Auswir-
kung seiner tiefen Dienstmystik: das schlichte Eingehen in die irdischen
Tagesaufgaben des Reiches Gottes aus der tatkriftigen Christusliebe und
Christustreue heraus. .

Wie nur je einer der grofien heiligen Ordensstifter hat Ignatius die tragi-
sche Spannung zwischen Ideal und Wirklichkeit gekannt und an ihr gelitten.



wEigentlich 165

Die Konstitutionen sind eine einzige Auseinandersetzung mit ihr. Ja man
kann sagen, dafl sie unser Thema geradezu an der Stirn geschrieben tragen.
Gleich der erste grofle Satz des Prooemiums der Konstitutionen, ja schon das
allererste Wort sind von dieser Spannung erfullt und von dieser Tragik
beschattet: ,Quamvis summa Sapientia et Bonitas Dei Creatoris nostri ac
Domini sit . . .“ Das Ganze beginnt also mit dem Wort ,zwar“. Wir kénnten
im Zusammenhang auch getrost iibersetzen :,Eigentlich brauchte es gar keine
Vorsdhriften. Denn iiber dem Orden steht Gottes Giite, die ihn ins Leben
gerufen hat; und auf Seite der Ordensmitglieder ist das Entscheidende die
innere Licbe, die der Heilige Geist in die Herzen schreibt ... Wozu also
eigentlich Gesetz und Regel?“ Dennoch will Ignatius seinen Séhnen Kon-
stitutionen geben. Warum denn? Weil der Schopfer die Mitwirkung seiner
Geschdpfe will. Sodann hat es der Heilige Vater, Christi Stellvertreter, aus-
driicklich so gewiinscht. Auflerdem haben bisher alle Ordensstifter so gehan-
delt (die Leitlinie der Tradition). Schlieflich (als letzter und bescheidenster
Grund!): die menschliche Vernunft sieht ein, daf} es nun einmal nicht anders
geht.

Das sind die Stufen und Uberlegungen, die von den Hohen des Urspriing-
lichen und Eigentlichen in die Niederungen unserer gefallenen Welt fithren,
wie sie nun einmal ist. ,Quamvis®, schon gleich das erste Wort des Heiligen,
der sich so gern in den Anblick des gestirnten Himmels verlor und darob der
Erde fast tiberdriissig werden wollte, ist ein Verzicht. Er sah den Himmel
wohl in der strahlenden Idealitit der Alten. Uber seinem quamvis leuchtet
sternenhaft das Wahre und Gottliche auf, der ,unverdiente Zustand der
Essentialitdt“ (um noch einmal W. Bergengruen zu zitieren). Demgegeniiber
ist die Erde voll Dunkel und Schwere. Hier lebt alles in der Brechung unserer

Armseligkeit und Siinde. Aber diese gebrochene Welt ist unser Lebensraum
* und unser Wirkungsfeld. Gott der Herr nimmt sie ernst und will, daf§ wir sie
ernst nehmen; ist doch der Sohn auf diese Erde gekommen und einer von uns
geworden, in allem uns gleich aufler der Siinde. So hat denn sein Jiinger in
seiner Nachfolge schlicht und niichtern den Erdenweg zu gehen.

Dennoch ist das Wissen von dem, was eigentlich sein sollte, und das bren-
nende Verlangen nach ihm (das, was hinter dem quamvis steht), nicht nutzlos
und wertlos. Es leuchtet iber dem Gesetz. Das Gesetz kann erfilllt werden,
den ,Stern“ erreichen wir nie. Darum gerade schenkt uns Gott die Heiligen,
die uns in ihrer Glut und abstrichlosen Treue erschrecken und unerreichbar
tiber uns stehen. Wer kann wie Franziskus leben oder wie Ignatius oder wie
Charles de Foucauld? Und doch ist das Hochste, was sie ihren Séhnen hinter-
lieflen, nicht die Vorschrift, sondern das Vorbild. Immer wieder entspringt
aus der Begegnung mit ihnen der unstillbare Antrieb, in dem das Herz zum
Eigentlichen entbrennt.





