
»Eigentlich« 
Besinnung über ein vielgebrauchtes Wort 

Von Franz H i 11 i g SJ, München 

Die Sprache ist mit dem Menschen so innerlich verbunden, daß man sie sehr 
ernst nehmen muß. Sie kann uns für die Selbstbesinnung und Selbsterkennt- 
nis wichtige Dienste leisten. Nicht nur der Schriftduktus verrät Dinge, die wir 
gar nicht verraten wollten, und die der Graphologe dann aufdeckt. Oft sagen 
wir etwas, ohne recht zu wissen, was wir da sagen. In der Meditation geschieht 
es wohl, daß wir bei einem Wort stutzen. Ein allbekanntes Wort wird uns 
fremd. Vielleicht verrät es uns zum erstenmal, was es eigentlich sagen will. 

•Eigentlich", da ist es uns entschlüpft, dieses vielgebrauchte und oft mit 
wenig Überlegung gebrauchte Füllsel. •Eigentlich ist Herr Sowieso gar nicht 
so dumm" • Warum •eigentlich"? Was heißt •eigentlich"? Woher kommt 
dieses Wort? Etymologisch steckt •eigen" darin. Was mir gehört, ist mein 
eigen, mein Eigentum, mein persönlicher Besitz. Ich verfüge darüber, ich 
präge es. Und da das Persönliche das Einmalige ist, das kein anderer hat und 
kein Dritter versteht, wenn ich es ihm nicht erschließe, wird daraus für die 
andern leicht das Fremde und Befremdende, das Unverständliche und Kau- 
zige: •Sie ist so eigen", das heißt, sie benimmt sich so seltsam. Eigen ist dann 
soviel wie •wunderlich, bedenklich, wählerisch". 

Es gibt aber von hier aus noch eine andere Sinnrichtung für •eigen". Der 
Grad der Zugehörigkeit kann verschieden groß sein. Es gibt äußeren, zufal- 
lenden Besitz und inneres, notwendiges Zusammengehören. Dann bedeutet 
eigen •einem Gegenstand wesentlich eigen; im Grunde d. h. nach der inne- 
ren Beschaffenheit, wenn von dem Äußeren, Nebensächlichen und Außer- 
gewöhnlichen abgesehen wird". Auf diese Weise erhält •eigentlich" die Be- 
deutung von •genau, wirklich, wahrhaftig, ursprünglich"1. Als Hauptwort 
steht dann •eigentlich" für das Wesen, für die Hauptsache, für das, worum 
es geht und wofür sich zu leben lohnt. •Damit kommen wir zum Eigentlichen", 
sagt der Referent nach allerlei Vorbemerkungen und Umwegen. Es ist groß- 
artig, wenn ein Mann wie P. Kronseder SJ, der ganz im Geheimnis des drei- 
faltigen Gottes lebte, seine frohe Erwartung des Todes oder vielmehr des 
ewigen Lebens, in die Worte fassen konnte: •Ha, da beginnt dann das Eigent- 
liche". Das ist paulinisch, das ist das Wissen um unsere vorläufige Existenz 
in Zelten; • Heimat, Politeuma (Bürgerrecht), das Endgültige und Bleibende 
haben wir drüben. 

Hier, wie in vielen ähnlichen Fällen liegt dem Gebrauch von •eigentlich" 

1 Daniel Sanders, Wörterbuch der Deutschen Sprache; vgl. auch die deutschen Wör- 
terbücher von T r ü b n e r und Kluge und das der Brüder Grimm. 



162 Franz Hillig 

das Wissen von der Vielschichtigkeit des Seins und vom Wertunterschied die- 
ser Schichten zugrunde. Nicht alles ist gleich wichtig. Es gibt furchtbar viel 
Unwichtiges. Es ist Gnade, durch Flitter und Schein zum Eigentlichen durch- 
zudringen und ihm alles andere zu opfern. Werner Bergengruen hat einmal 
geschrieben: •Allenthalben müssen wir die Beobachtung machen, wie das, 
was ein volkstümlicher Ausdruck als das ,Drum und Dran' bezeichnet, eine 
gefährliche Neigung zum Überwuchern bekundet, ja, das Eigentliche fast un- 
vermerkt bis zur Unwahrnehmlichkeit einzuhüllen gesonnen ist. Und je 
höhere Würde wir diesem Eigentlichen zuerkennen, um so bestürzter werden 
uns die seltenen Augenblicke machen, in denen solche Überwucherungs- und 
Einhüllungstendenzen der Anhängsel uns zum Bewußtsein kommen." 

Solches Einhüllen ist Furcht und Flucht vor dem •nackten beiwerklosen 
Geschehnis", vor seiner Härte und Unerbittlichkeit. Bergengruen entwickelt 
diese Gedanken über •Das Eigentliche und seine Verhüllung"2 als Hinfüh- 
rung zum Weihnachtsgeheimnis. Hier ist ja tatsächlich beides besonders an- 
schaulich gegeben: das nackte Kind als der •nackte Kern" und seine Einhül- 
lung nicht in die biblischen Windeln der Armut, sondern in den sentimen- 
talen, verfälschenden Märchenflitter. Im Angesicht der Krippe will der Dich- 
ter durchstoßen durch das Überwuchern von bürgerlicher Behaglichkeit, rüh- 
renden Erinnerungen und Nebenfreuden zur •einsamen Konfrontation mit 
dem Eigentlichen" des Weihnachtsmysteriums und uns zum •Erschrecken 
über das Essentielle" führen. 

Aber es ist nicht Weihnachten allein: Was unsere Gedankenlosigkeit, die 
Gewöhnung und irdisches Denken im Bund mit selbstsüchtiger Abschirmung 
gegenüber dem Geheimnis der Menschwerdung vollbringt, diese verharm- 
losende Umdeutung unterläuft uns auch den andern Mysterien unseres Glau- 
bens gegenüber. Wir neigen alle dazu, der fordernden Härte des Evange- 
liums auszuweichen. Wenn Franz von Assisi das Evangelium •sine glossa" 
wollte, dann meinte er das eigentliche, das nackte und blanke Evangelium, 
ohne Abstrich und ohne Zutat, seinen berauschenden Wein, seine blitzende 
Schwertschärfe, nicht seine Verharmlosung durch verwässernde Kommentare. 

Überall im Leben, im besonderen aber in der christlichen Existenz stoßen 
wir auf die schmerzliche Spannung zwischen leuchtendem Ideal und der •von 
Kompromissen befleckten Erdenwelt" (Bergengruen). Hier wird •eigentlich" 
zum Eingeständnis unserer Schwäche und unseres Versagens. Es ist ein Aus- 
druck unserer Zugeständnisse und Niederlagen: •Eigentlich hätte ich früher 
aufstehen sollen. Eigentlich wollte ich ihn seit langem besuchen. Eigentlich 
müßte ich endlich diesen längst fälligen Brief schreiben." Wir wissen es nur 
zu gut; aber wir können uns nicht dazu aufraffen. Es ist erschreckend, wenn 
wir einmal darauf achten, wie oft wir uns mit solch einem leichthingesagten 

2 In: Weihnachtsgabe des Echter-Verlags, Würzburg 1958. 



•Eigentlich" 163 

•eigentlich" von einer Pflicht dispensieren, deren Forderung wir doch gleich- 
zeitig anerkennen. 

•Eigentlich" heißt in solchem Zusammenhang: Wenn man es recht bedenkt 
(aber eben, man ist gedankenlos und leichtsinnig und läßt die Dinge laufen). 
•Eigentlich" heißt: Wenn man den Dingen auf den Grund ginge (aber dazu 
hat man wenig Lust; wozu auch sich anstrengen; man begnügt sich mit der 
landläufigen Anschauung und der oberflächlichen Bewertung). •Eigentlich" 
heißt: Wenn man konsequent wäre (aber man ahnt, was sich an Pflichten und 
Opfern daraus ergeben könnte. Nein, nein, lieber nicht!). Lieber folgt man 
dem Impuls des Leichtsinns, tut man wie die andern, läßt sich vom Strom 
oder vielmehr vom Fließband tragen. Eigentlich, es ist wahr, wäre man zu 
etwas anderem, Größerem bestimmt. Es hatte, früher einmal, Gnadenstunden 
gegeben. Gott hatte gerufen, und wir hatten ihm und uns allerlei hoch und 
heilig versprochen. Es war das Leuchten und Locken des Ideals. War das alles 
fromme Selbsttäuschung? Jedenfalls sind wir dann ganz andere Wege gegan- 
gen. Im Umgang mit der bunten Vielfalt des Lebens, mit seinem Locken und 
Drohen, unter der zermürbenden Wirkung des grauen Alltags, dem Sog des- 
sen, was alle andern tun, in der wachsenden inneren Leere haben wir längst 
über den Idealismus von damals zu lächeln gelernt. Aber es ist ein müdes 
Lächeln, ein Lächeln der Kapitulation. Wir haben aufgegeben. •Eigentlich 
schade!" 

Doch wir wollen nicht einseitig und ungerecht sein. Wenn man dem Wört- 
lein •eigentlich" nachspürt, kommt man in sehr enge Fühlung mit der Ver- 
schlungenheit des wirklichen Lebens, mit seiner Kompliziertheit und seinem 
stetigen Wandel. •Eigentlich" ist nicht nur ein Wort der Kapitulation, son- 
dern der geschmeidigen Anpassung. Es ist ein Wort der Weisheit und Lebens- 
reife. In ihm steckt Demut und Realismus: das Anerkennen der Wirklichkeit. 
Man kann nicht mit dem Kopf durch die Wand. Man kommt mit dem •Geo- 
metergeist" nicht durch. Gerade in den hohen und feinen Dingen, in der 
Kunst, bei den zwischenmenschlichen Beziehungen, im Bereich des Sittlichen 
und Religiösen, gar auf den Wegen der Nachfolge des Meisters (diesen sehr 
hohen, steilen und gefährlichen Wegen) bedarf es dessen, was Pascal •esprit 
de finesse" genannt hat; Guardini übersetzt es mit •schätzendem Geist". 

•Eigentlich" heißt in solchem Zusammenhang so viel wie: an sich, dem 
Wortlaut der Vorschrift nach. Wenn ich sage: •eigentlich wäre das und das zu 
tun", dann weiß ich vom Buchstaben des Gesetzes; aber ich weiß zugleich, daß 
der Geist über dem Buchstaben steht. •Eigentlich" muß nicht ein Wort der 
Feigheit sein. Es ist auch ein Wort der Freiheit des Geistes und der Güte 
gegenüber dem Buchstaben des Gesetzes, der in diesem konkreten Fall zur 
Sinnlosigkeit, ja zur völligen Verkehrung dessen führte, was der Gesetzgeber 
gemeint hat. •Eigentlich müßte man das tun" heißt: wir lassen den Buch- 



164 Franz Hillig 

staben stehen und befolgen den Geist der Vorschrift. Solche Freiheit kann wie 
alles Gute auf Erden mißbraucht werden. Sie ist aber keineswegs immer das 
Leichtere. Wer den Sinn des Gesetzes erfüllt, tut mehr als wer sich mit der 
buchstäblichen Erfüllung zufrieden gibt. 

Ein junger, unerfahrener Idealist könnte ungeduldig und enttäuscht wer- 
den, wenn er das berühmte Gesetzeswerk des hl. Ignatius, die Konstitutionen 
der Gesellschaft Jesu, zur Hand nimmt. Denn kaum ist im Text eine klare, 
feste Weisung gegeben, so folgt schon eine erklärende Anmerkung (eine der 
sogenannten •Declarationes"), die vieles wieder einschränkt und zurück- 
nimmt. Die Declarationes sagen: die obige Vorschrift ist gut und schön; aber 
sie muß mit Klugheit ausgeführt werden; es ist dabei auf die Menschen und 
die Verhältnisse, wie sie nun einmal sind, Rücksicht zu nehmen. Es wird Sache 
des Obern sein, sie je nach Zeit und Umständen elastisch zu befolgen usw. 

Ein schlichtes Beispiel: Auf einer der ersten Seiten heißt es: Während der 
zweijährigen Probezeit wird kein bestimmtes Kleid getragen. Dazu die De- 
claratio: Zwar ist kein bestimmtes Kleid vorgeschrieben, doch wird es der 
Klugheit (der Discretio) des Hausobern überlassen, ob er gestatten soll, daß 
die Novizen ihre mitgebrachten Weltkleider weiter tragen; oder ob sie sie mit 
andern vertauschen sollen; oder ob man ihnen, wenn ihre Kleider abgetragen 
sind, neue geben solle usw. An einer andern Stelle, wo von der Ausbildung 
der Studierenden die Rede ist, fordert der Text der Konstitutionen: Alles, was 
die Studien behindern könnte, sei von ihnen fernzuhalten, selbst unzeitige An- 
dachts- und Bußübungen. Die zugehörige Declaratio formuliert: Dies die all- 
gemeine Bestimmung. Sollte sich indes zeigen, daß einer größere geistliche 
Bedürfnisse habe, so bleibe es der Klugheit des Obern überlassen, entspre- 
chende Weisungen zu geben. 

Auf Schritt und Tritt ist dies die Methode des hl. Ignatius. Der erste 
Impuls wird dadurch immer wieder abgebremst, die klare Zeichnung ver- 
wirrt; es ist ein stetes Abwägen und Rücksichtnehmen, das als Kompromiß- 
bereitschaft mißverstanden werden könnte. In Wirklichkeit zeigt sich gerade 
hier die Weisheit des Gesetzgebers, die große, geisterleuchtete •discretio". 
Ihr ist es zu verdanken, daß in diesem Gesetzwerk dem Wehen des Heiligen 
Geistes Raum genug gelassen wird. Und gerade dank dieser Diskretion, die- 
sem feinen Gespür für das göttlich Gewollte und menschlich Mögliche, gelingt 
dem großen Realisten Ignatius die Wirkung auf die Realität, die Bewälti- 
gung der geschichtlichen Aufgaben. Auch dies und gerade dies ist die Auswir- 
kung seiner tiefen Dienstmystik: das schlichte Eingehen in die irdischen 
Tagesaufgaben des Reiches Gottes aus der tatkräftigen Christusliebe und 
Christustreue heraus. 

Wie nur je einer der großen heiligen Ordensstifter hat Ignatius die tragi- 
sche Spannung zwischen Ideal und Wirklichkeit gekannt und an ihr gelitten. 



•Eigentlich" 165 

Die Konstitutionen sind eine einzige Auseinandersetzung mit ihr. Ja man 
kann sagen, daß sie unser Thema geradezu an der Stirn geschrieben tragen. 
Gleich der erste große Satz des Prooemiums der Konstitutionen, ja schon das 
allererste Wort sind von dieser Spannung erfüllt und von dieser Tragik 
beschattet: •Quamvis summa Sapientia et Bonitas Dei Creatoris nostri ac 
Domini sit..." Das Ganze beginnt also mit dem Wort •zwar". Wir könnten 
im Zusammenhang auch getrost übersetzen : •Eigentlich brauchte es gar keine 
Vorschriften. Denn über dem Orden steht Gottes Güte, die ihn ins Leben 
gerufen hat; und auf Seite der Ordensmitglieder ist das Entscheidende die 
innere Liebe, die der Heilige Geist in die Herzen schreibt. . . Wozu also 
eigentlich Gesetz und Regel?" Dennoch will Ignatius seinen Söhnen Kon- 
stitutionen geben. Warum denn? Weil der Schöpfer die Mitwirkung seiner 
Geschöpfe will. Sodann hat es der Heilige Vater, Christi Stellvertreter, aus- 
drücklich so gewünscht. Außerdem haben bisher alle Ordensstifter so gehan- 
delt (die Leitlinie der Tradition). Schließlich (als letzter und bescheidenster 
Grund!): die menschliche Vernunft sieht ein, daß es nun einmal nicht anders 
geht. 

Das sind die Stufen und Überlegungen, die von den Höhen des Ursprüng- 
lichen und Eigentlichen in die Niederungen unserer gefallenen Welt führen, 
wie sie nun einmal ist. •Quamvis", schon gleich das erste Wort des Heiligen, 
der sich so gern in den Anblick des gestirnten Himmels verlor und darob der 
Erde fast überdrüssig werden wollte, ist ein Verzicht. Er sah den Himmel 
wohl in der strahlenden Idealität der Alten. Über seinem quamvis leuchtet 
sternenhaft das Wahre und Göttliche auf, der •unverdiente Zustand der 
Essentialität" (um noch einmal W. Bergengruen zu zitieren). Demgegenüber 
ist die Erde voll Dunkel und Schwere. Hier lebt alles in der Brechung unserer 
Armseligkeit und Sünde. Aber diese gebrochene Welt ist unser Lebensraum 
und unser Wirkungsfeld. Gott der Herr nimmt sie ernst und will, daß wir sie 
ernst nehmen; ist doch der Sohn auf diese Erde gekommen und einer von uns 
geworden, in allem uns gleich außer der Sünde. So hat denn sein Jünger in 
seiner Nachfolge schlicht und nüchtern den Erdenweg zu gehen. 

Dennoch ist das Wissen von dem, was eigentlich sein sollte, und das bren- 
nende Verlangen nach ihm (das, was hinter dem quamvis steht), nicht nutzlos 
und wertlos. Es leuchtet über dem Gesetz. Das Gesetz kann erfüllt werden, 
den •Stern" erreichen wir nie. Darum gerade schenkt uns Gott die Heiligen, 
die uns in ihrer Glut und abstrichlosen Treue erschrecken und unerreichbar 
über uns stehen. Wer kann wie Franziskus leben oder wie Ignatius oder wie 
Charles de Foucauld? Und doch ist das Höchste, was sie ihren Söhnen hinter- 
ließen, nicht die Vorschrift, sondern das Vorbild. Immer wieder entspringt 
aus der Begegnung mit ihnen der unstillbare Antrieb, in dem das Herz zum 
Eigentlichen entbrennt. 




