Liebe kennt kein MaRl

Von Hanswerner Reifiner, Diisseldorf

Im allgemeinen Denken und im herkémmlichen Sprachgebrauch gilt Verschwen-
dung als Untugend. Das ist zunidchst auch durchaus berechtigt. Denn wenn wir uns
die vier Kardinaltugenden ansehen, erscheint Geiz als das eine und Verschwendung
als das andere Gegenstiick der Tugend des Mafles. Klugheit, Gerechtigkeit, Starkmut
und Maf sind ja — jedenfalls in unserem abendlindischen Menschenbild — die
sittlichen Grundhaltungen. Sie werden auch Kardinaltugenden genannt. Sie sind
gleichsam vier Pfeiler, auf denen das ganze Gebdude der Sittlichkeit ruht. Der
Mensch, der diese Tugenden, diese Haltungen realisiert, ist fiir unser Empfinden
im sittlichen Gleichgewicht. Unser abendlindisches Menschenbild ist eben keines-
wegs nur vom Evangelium bestimmt, sondern auch vom griechischen Denken geformt.
Die Strahlungskraft eines Plato und Aristoteles, aber auch der Stoa, ist nicht er-
loschen; und es scheint fraglich, ob sie je erlischt. Auch ist es heute kein Geheimnis
mehr, dafl der Neuplatonismus und die Stoa nicht geringen Einflufl gerade auf die
christliche Aszetik und Mystik ausgeiibt haben. Ein Einfluff, der iibrigens in den von
Rom getrennten Kirchen des Ostens noch stirker spiirbar ist. Wenn die Kardinal-
tugenden in dieser Form nun auch nicht aus dem Evangelium stammen, so sind sie
doch zweifellos wichtige Bausteine fur den neuen Menschen, den das Evangelium
meint. Darum behalten sie auch ihre Giltigkeit firr die christliche Moral und Aszese.

Aber es sollte uns zu denken geben, daf die Kirche iiber diese vier Kardinaltugen-
den die biblische Dreiheit von Glaube, Hoffnung und Liebe (1 Kor 13) gestellt hat.
Zudem beobachten wir in der Geschichte immer wieder, dafl die Kirche Menschen
heilig spricht und damit auf den Leuchter stellt, die in nicht wenigen Fillen gerade
die Tugend des Mafles nicht sonderlich hoch eingeschitzt zu haben scheinen. Man
denke nur an den Pfarrer von Ars, an Johanna Franziska von Chantal, an Franz
und Klara von Assisi, an die Eremiten und die orientalischen Viter des Monch-
tums. Wer sich dem ungeheuren Anspruch dieser Gestalten, die doch auch eine Bot-
schaft Gottes an uns sind, dadurch zu entziehen sucht, dafl er sich hinter dem Motto
»admiranda, sed non imitanda® (zu bewundern, aber nicht nachzuahmen) versteckt,
der wird der Intention, die die Kirche bei der Heiligsprechung leitete, in keiner
Weise gerecht. Vor allem aber iibersieht oder miflachtet ein solcher Mensch, dafl der
Heilige Geist etwas von uns will, wenn er einige von uns in solcher Weise begnadet.
Schliefllich aber — es wurde schon angedeutet — finden wir in der H1. Schrift, be-
sonders im Neuen Testament, zwar immer wieder Mahnungen, die in die Richtungen
der Kardinaltugenden zielen, aber von einem ,Tugendschema“ (sit venia verbo!) als
solchem ist nichts zu finden. Denken wir an Worte wie: ,Seid klug wie die Schlan-
gen!“ (Mt 10, 16), oder: ,Gerechtigkeit erhoht ein Volk* (Prov 14, 34), oder: ,Ziir-
net, doch stindigt nicht“ (Eph 4, 26) u. a. Selbst die sogenannten zwdlf Friichte des
Heiligen Geistes in Gal 5 sind wohl kaum als Schema gedacht; die Zwdlfzahl ist
symbolisch, hier wie auch sonst oft im Neuen Testament. Gerade Paulus witrde sich
gegen jedes ,gesetzliche® Verstindnis solcher Aufzdhlungen wenden! Aufzihlungen



Liebe kennt kein Maf3 167

dieser Art lassen sich immer beliebig erweitern und entfalten. So ist also das
»Schema“ der Kardinaltugenden gut und niitzlich, und eine christliche Anthropologie
mag ohne dieses Geriist auch kaum auskommen; aber das Eigentliche, die Fiille des
Christseins, ist mit diesem Schema oder Geriist nicht zu erfassen. Es liegt in einer
viel tieferen Schicht, und zwar genau dort, wo sich zwischen Gott und der mensch-
lichen Seele jenes Innigste und Persénlichste ereignet, das wir Liebe nennen, das
zugleich auch das Kraftvollste ist und daher oft zu ungeheuren Entladungen und
Feuerbrinden dréngt. Drei besonders kostbare Erzdhlungen des Evangeliums be-
richten davon, und zur Verdeutlichung des bisher Gesagten wollen wir sie kurz be-
trachten.

Was Jesus von uns erwartet und was Ihn enttiuscht, erfahren wir im Evangelium
vom Fest der hl. Maria Magdalena (Lk 7, 26-50). Was fiir ein Mensch ist das, den
der Herr tadelt? Sicher ein durchaus frommer Mann, in vielem vielleicht sogar ein
Vorbild. Aber er ist ein abwartender, abwégender und zdgernder Mensch. Die Ver-
schwenderin hingegen wird vom Herrn gelobt. Zwar hat sie frither auch im Bdsen
verschwendet; aber wenigstens vermag sie doch, sich ganz zu geben. Gerade dies
kann der Pharisder Simon nicht, er schafft es nicht. In seiner Frommigkeit ist er
hochst korrekt, ja nach allem, was wir von den Pharisiern wissen, sogar pedantisch.
Daher erreicht er nicht den Schwung der groflen Liebe. Und deshalb kommen die
offentlichen Siinderinnen, die Dirnen, eher ins Himmelreich als viele ,Frommen®.
Die Siinde selbst ist auch dem Herrn verhafit. Jedoch ist ihm der grofie Siinder, der
liebt, ndher als der Zaghafte, der weder siindigen noch wahrhaft lieben kann. Am
Zigern erkennt man den Weisen? Nun gut! Aber Jesus ist ja auch kein Weisheits-
lehrer. Wer so etwas sucht, gehe zu Laotse oder zu Buddha. Jesus ist die mensch-
gewordene und gekreuzigte Liebe. Darum allein tilgt die Liebe alle Siinden (1 Petr
4, 8). Und deshalb findet Magdalena bzw. die ,Siinderin“ Vergebung. (Wir lassen
die exegetische Frage, ob Magdalena und die ,Siinderin“ identisch sind, hier aufler
Betracht.) Es ist das ,non cessavit“ (sie hat nicht aufgehort), das Jesus so erfreut,
das er dem Pharisder gegeniiber mit dem Blick auf Magdalena so lobend hervor-
hebt. Wenn wir Magdalena spiter unterm Kreuz wiederfinden (Joh 19, 25), dann
deshalb, weil sie die mafilose Liebe Jesu versteht, weil sie begreift, was Er, der ,All-
gewaltig Liebende®, erwartet. Es ist jene ,torichte“ Liebe, wie die kleine hl. Therese
es nennt, die sich sogar das Herz 6ffnen 1afit und ihr ganzes Blut bis zum letzten
Tropfen vergiefit, obwohl schon ein einziger Tropfen dieses kostbaren Blutes geniigt
hitte, die Welt zu erldsen: Cuius una stilla salvum facere totum mundum quit ab
omni scelere! (,Ein einz’ger Tropfen schafft die ganze Erde neu, wischt alle Siinder
rein, macht alle schuldenfrei®). So hat Magdalena unter dem Kreuz auch keine Angst
und bleibt, ungeachtet persdnlicher Gefahrdung (1 Joh 4, 18). Sie ist so ,unklug®
und ,mafllos“, weil die echte, grofle Liebe nie fragt, ob und wann es ,genug® ist:
non cessavit ... darauf wartet Jesus.

Aus dem Besuch Jesu bei Maria und Martha (Lk 10, 38 ff.) lernen wir das gleiche.
Ging es eben um die Verschwendung von Sachwerten und um eine gewisse Un-
geniertheit und Aufdringlichkeit, so geht es hier zunichst um die Verschwendung
von Zeit. Doch das ist nicht alles. Zunéchst wird Martha in jthrem Eifer gelobt. Der
Herr sicht ihren guten Willen. Aber letztlich will Er nicht die Betreuung, so grofi-



168 Hanswerner Reifiner

artig sie sein mag; Jesus sucht anderes, Tieferes: das Herz, das sich ganz Thm 6ffnet,
ohne Riicksicht auf Zeit oder Arbeit. Wenn wir schon sonst im Leben sagen, daf ein
echt menschlicher Mensch auch fihig sein muf}, eine Arbeit einmal liegenzulassen um
der Mufle willen, um des Feierns und des Zusammenseins mit lieben Menschen wil-
len, dann gilt das erst recht hier. Christus der Gottmensch, der Schopfer, ist der, dem
jeder Wert sein Sein verdankt. Er ist nicht der hochste Wert in einer Reihe vieler
Werte, Er steht schlechthin jenseits aller Werte. Er ist der Wert aller Werte. Darum
ist es recht und gerecht, Thm gegebenenfalls (besser: gerufenenfalls, d. h. wenn Sein
Ruf ergeht!) alle Werte zu opfern, alles fiir Auswurf zu halten um Seinetwillen
(Phil 3, 8). Wichtiger als alles, sogar wichtiger als die Tugend der Gastfreundschaft
(Mt 25, 40; Hebr 13, 2) ist es, sich liebend zu 6ffnen und zu erschliefen fiir Jesus.
~Getan® wird so viel; vielleicht viel zu viel! Wo aber sind heute noch die Menschen,
die ihre Zeit fiir Jesus Christus verschwenden, um Thm Stille zu halten und Thm ganz
einfach zuzuhdren wie Maria von Bethanien. Gibt es nicht zu denken, daf es z. B.
unmittelbar vor der Glaubensspaltung 247 Kartauserkloster gab; heute gibt es nur
noch rund 600 Menschen, die nach der Regel des hl. Bruno leben. Jesus sucht nicht so
sehr unsere Aktionen, als vielmehr das Gesprdch mit uns, unsere Partnerschaft, unser
Herz. Das ist freilich keine Botschaft fiir Manager, sondern fiir Liebende! Jesus will
nicht unsere Gaben. Er will uns; nicht Aktivismus, sondern Hingabe! Wenn die
Kirchenviter in dieser Perikope die klassische Rechtfertigung des beschaulichen
Lebens sehen, dann deshalb, weil es auch hier um liebende Verschwendung geht, im
Grunde nicht anders als in Lk 36, 7 ff. Beschauliches Leben ist pure Verschwendung.
Es wird heute wieder einmal viel gefragt, was die Beschaulichen denn eigentlich
»tun“. Unsere Perikope gibt die Antwort: Sie lieben. Es ist die gleiche Antwort, die
uns auch das Evangelium vom Fest der hl. Magdalena gibt. Eine Botschaft, die heut-
zutage von besonderem Gewicht sein diirfte; denn es 148t sich nicht bestreiten, dafl
gerade das moderne Christentum, jedenfalls im westlichen Kulturkreis, von einem
geistlichen Aktivismus bedroht ist, der nicht selten recht ungeistlich wirkt. Diese
Botschaft von der scheinbar tatenlosen Liebe will uns deutlich machen, dafl Religion
eben etwas ganz anderes ist als der hier im Westen doch recht hiufig anzutreffende
Anstrich einer buirgerlichen Existenz, die sich im Grunde nicht wesentlich von einer
heidnischen unterscheidet, und die der Kommunist mit Recht ,,Uberbau® nennt. Echte
Religion ist totale existentielle Antwort auf eine totale gottliche Liebe. Wenn man
dic Lebensform der Kontemplativen als Verschwendung bezeichnet, dann erscheint
ihnen das nicht als Tadel, sondern als Lob. Wer jedoch so ,modern® ist, dafl Liebe
fur ihn im Sinne der Mehrzahl unserer Filme und Illustrierten nur ziemlich unver-
bindliche, vorwiegend sexuelle und darum egoistisch verbogene Zuneigung ist, der
kann solche verschwenderische Lebensform freilich nie verstehen. Weif} er doch gar
nicht, was Liebe eigentlich ist. Und fiir die Marthaseelen unter uns, fiir die katho-
lischen Aktivisten, wire es hochst niitzlich, sich einmal in die Kartduserenzyklika
»Umbratilem“ Pius’ XI. zu vertiefen. Dieser ,Papst der katholischen Aktion® gibt
dort eine glanzvolle lehramtliche Rechtfertigung der verschwenderischen Lebens-
form der Kontemplativen. Es geht um das ,vacare Deo®, darum, ausschlieflich fir
Gott frei und leer zu sein. Jesus ,trosten” sagen die schlichten Seelen. Wir sollten
uns endlich abgewdhnen, iiber solch einen Ausdruck hochmiitig zu lacheln. Vor Jah-



Liebe kennt kein Maf§ 169

ren schrieb ein unbekannt gebliebener Kartiuser: ,Wir sind in die Einsamkeit
gerufen, um den unsdglichen Durst der verachteten Liebe zu stillen. Die Menschheit
ist taub gegeniiber diesem Ruf, sie entzieht sich dem gottlichen Kufl. Deshalb hat die
zuriickgewiesene, beftelnde, gekreuzigte Liebe sich einige Seelen anserwihlt, und
zwar unter den allerschwichsten, um wenigstens da ihren Trost zu finden® (Das
Weifie Paradies, Miinchen 1930, S. 123). Es geht um jenes consolantem me quaesivi
der Herz-Jesu-Messe, um das ,Mich diirstet“ des Gekreuzigten, das die kleine The-
rese so entscheidend beeinfluflit hat. Es steht schlecht um unsere Generation, wenn
wir keine Zeit fir Thn haben (Lk 14, 16 {f.), wenn wir seine ausdriickliche Bitte ,Gib
Mir, Mein Sohn, dein Herz“ (Prov 28, 26) und seine in diesen Texten des Evange-
liums versteckte, aber letztlich gleichlautende Bitte nicht héren, nicht ,erhoren®. Thm
allein diirfen und sollen wir alles hinschenken: Geld, Zeit, Kraft, Gesundheit, Arbeit,
Ruhe, Familie; alles ohne Maf im groflen Wagnis der Liebe. Das hiermit nichts
gegen die aktiveren Lebensformen gesagt ist, sollte klar sein. Christus lobt ja auch
Martha, und er freut sich iiber ihre Dienste. Die Gefahr ist nur, sich im Tun zu ver-
lieren, religioser Aktivist und Manager zu werden und damit die Liebe zu verfehlen.
Es ist nur ,Eines notwendig“, ,unausweichlich® (ne-cessarium kommt von cedere!).
Ob es uns behagt oder nicht, der Herr nennt es optima pars. Weil das beschauliche
Leben Vorwegnahme des himmlischen Lebens ist, hat der, der es so oder so verwirk-
licht, den besten Teil erwihlt, der nicht von ihm genommen wird (vgl. Joh 17, 3).

Dieselbe verhaltene Bitte des Herrn um diese verschwenderische Liebe horen wir
im Evangelium des Karmontags (Joh 12, 1 ff.). Was geschieht hier? Fine in gar kei-
ner Weise ,berechnete“ Gabe der Huldigung, nein: der Liebe findet eine schnei-
dende Kritik im Geiste des Niitzlichkeitsdenkens, das sich jedoch sozial tarnt. Jo-
hannes betont ausdriicklich die Unehrlichkeit dieses sozialen Argumentierens (Vers
5). Vielleicht liegt sogar der Versuch vor, mit diesem Argument das eigene Gewissen
zu beruhigen, das sich dem Herrn und Seinem Anruf immer wieder verschlossen
hatte. Was immer auch in Judas vor sich gegangen sein mag, der Herr durchschaut
ihn (Joh 2, 25) und weist seine Kritik sofort zuriick. Sicherlich kam sich Judas sehr
mafivoll und klug und gerecht vor. Man hort in seinen Worten fast wortlich gewisse
moderne Kritiker liebender, von Herzen kommender ,iiberschwenglicher Fréommig-
keit und des beschaulichen Lebens. Jesus aber verteidigt die Verschwendung nicht
nur, Er bittet in verhaltener Weise sogar darum. Wer spiirte das nicht? Mit souve-
raner Gelassenheit stellt er fest, dafl Er solches wert ist, ja mehr noch: was sind
selbst die vielen Armen verglichen mit Thm? Fiir die ist hernach immer noch Zeit.
»Mich aber” ... Man fiihlt sich an das wiederholie ,Ich aber” der Bergpredigt er-
innert. Er ist eben der Eine, Unvergleichliche. Er ist mehr als der Sabbat, mehr als
das Gesetz, mehr als Vater, Mutter, Weib und Kind. Er ist mehr als ,unser Vater
Abraham* (Joh 8,53). Wir kennen diese herausfordernden Stellen der Evangelien;
hier werden sie alle zusammengefaflt, und zwar in fast erschreckender Weise: Einst
sagte der Herr: ,Was Ihr dem Geringsten Meiner Brider getan, das habt Thr Mir
getan!“ (Mt 25); jetzt heifit es: ,Arme habt Thr immer bei euch, Mich aber...!”
Jesus ist mehr als seine Lieblinge, die Armen. Er steht unter keiner Ordnung, Er ist
selbst die Ordnung (logos — lex). Selbst die allerhochsten Werte, die Werte des
Geistes, sind vor Thm ein Nichts. Er ist der schlechthin andere, der alle Ordnungen



170 Hanswerner Reifiner

und Werte transzendiert, aber nicht in Willkiir — Gott ist ein Gott der Ordnung
(1 Kor 14, 33) —, sondern durch Sein Wesen, das nichts als Liebe ist. Die alle Gren-
zen sprengende Liebe ist das einzige, das IThm ,gerecht wird. Das ,gerechte Opfer*,
von dem Psalm 4, 6 redet, ist daher nur die liebende Ganzhingabe, wie es Pater
Anton Jans O.Carth. einmal treffend formulierte. Die kleine Therese sagt: ,1.’amour
ne se paie que par 'amour!“ Mafllose Liebe wird also nur durch maflose Gegen-
liebe vergolten. Ein anderes Mal schreibt sie: ,Die eifrigsten Christen, die Priester,
finden, dafl wir iibertreiben, dal wir mit Martha dienen sollten, statt dem Herrn das
Gefifl unseres Lebens dahinzuopfern mit allem darin verschlossenen Duft. Aber
was tut’s, wenn die Gefdfle zerbrechen, da Jesus getrostet ist und die Welt, ob sie
will oder nicht, gezwungen wird, den Wohlgeruch zu riechen, der ihnen entstromt,
und der die verpestete Luft klirt, die sie immerfort atmet.“

Das war ja das grofite Pfingstwunder, gréfier noch als das Wunder mit den Spra-
chen, daf aus feigen, zégernden Ménnern durch Gottes Heiligen Geist Ménner einer
alles Maf iibersteigenden Liebe wurden. Auf dem stiirmischen See noch mufite Jesus
sie wegen ihres mangelnden Glaubens und Vertrauens tadeln; eigentlich wegen ihres
»abgemessenen® Vertrauens. ,Kleingldubig* ist nicht die beste Ubersetzung. Der
lateinische Text sagt sehr schén: modicae fidei! modicus aber kommt von modus
= Mafl! Was Jesus eben gerade nicht will, ist das Abmessen unseres Glaubens,
unseres Vertrauens, unserer Liebe! Aus solcher Einengung will Er uns herauslieben.
Dazu gab Er uns den Heiligen Geist. Brennendes Feuer wollte Er auf die Erde wer-
fen (Lk 12, 49). Dieses Feuer der unermefilichen Liebe Gottes ist in uns durch die
Sakramente (und durch manche Gnadenstunde personlichster Art!): ,Die Liebe Got-
tes {Gottes!) ist ausgegossen in unsere Herzen durch den Heiligen Geist, der uns
gegeben ist!® (R6m 5, 5). Darum kann Er uns Sein ,neues“ Gebot geben: Lieben,
wie Er geliebt hat! (Joh 13, 34). Im Alten Bund hief es noch: ,Liebe deinen Nich-
sten wie dich selbst!“ Im Neuen Bund ist der Mafistab nicht mehr die Selbstliebe,
sondern die Liebe Jesu, also Gottes! Der Mafistab ist darum die Uberschreitung
jeden Mafles und jeder Begrenzung! Die alles Maf} sprengende Liebe des gottlichen
Herzens, die alle Begrenzung tiberwindende Liebe des gottlichen Geistes! Die Sein
kostbarstes Blut bis zum letzten Tropfen verschwendende Liebe Jesu fordert unsere
nicht minder verschwenderische Gegenliebe.

Dafl man zur Realisierung dessen (Newman betont immer wieder dieses ,realise“!)
nicht immer ,die Welt verlassen® muf}, 1288t ein Wort wie dieses ahnen: ,Thr Min-
ner, liebt eure Frauen, wie Christus die Kirche liebte und sich fiir sie dahingab!“
(Eph 5, 25). Doch kann das in diesem Zusammenhang nur noch angedeutet werden
zu weiterer personlicher Erwagung.






