
Liebe kennt kein Maß 

Von Hanswerner R e i ß n e r , Düsseldorf 

Im allgemeinen Denken und im herkömmlichen Sprachgebrauch gilt Verschwen- 
dung als Untugend. Das ist zunächst auch durchaus berechtigt. Denn wenn wir uns 
die vier Kardinaltugenden ansehen, erscheint Geiz als das eine und Verschwendung 
als das andere Gegenstück der Tugend des Maßes. Klugheit, Gerechtigkeit, Starkmut 
und Maß sind ja • jedenfalls in unserem abendländischen Menschenbild • die 
sittlichen Grundhaltungen. Sie werden auch Kardinaltugenden genannt. Sie sind 
gleichsam vier Pfeiler, auf denen das ganze Gebäude der Sittlichkeit ruht. Der 
Mensch, der diese Tugenden, diese Haltungen realisiert, ist für unser Empfinden 
im sittlichen Gleichgewicht. Unser abendländisches Menschenbild ist eben keines- 
wegs nur vom Evangelium bestimmt, sondern auch vom griechischen Denken geformt. 
Die Strahlungskraft eines Plato und Aristoteles, aber auch der Stoa, ist nicht er- 
loschen; und es scheint fraglich, ob sie je erlischt. Auch ist es heute kein Geheimnis 
mehr, daß der Neuplatonismus und die Stoa nicht geringen Einfluß gerade auf die 
christliche Aszetik und Mystik ausgeübt haben. Ein Einfluß, der übrigens in den von 
Rom getrennten Kirchen des Ostens noch stärker spürbar ist. Wenn die Kardinal- 
tugenden in dieser Form nun auch nicht aus dem Evangelium stammen, so sind sie 
doch zweifellos wichtige Bausteine für den neuen Menschen, den das Evangelium 
meint. Darum behalten sie auch ihre Gültigkeit für die christliche Moral und Aszese. 

Aber es sollte uns zu denken geben, daß die Kirche über diese vier Kardinaltugen- 
den die biblische Dreiheit von Glaube, Hoffnung und Liebe (1 Kor 13) gestellt hat. 
Zudem beobachten wir in der Geschichte immer wieder, daß die Kirche Menschen 
heilig spricht und damit auf den Leuchter stellt, die in nicht wenigen Fällen gerade 
die Tugend des Maßes nicht sonderlich hoch eingeschätzt zu haben scheinen. Man 
denke nur an den Pfarrer von Ars, an Johanna Franziska von Ghantal, an Franz 
und Klara von Assisi, an die Eremiten und die orientalischen Väter des Mönch- 
tums. Wer sich dem ungeheuren Anspruch dieser Gestalten, die doch auch eine Bot- 
schaft Gottes an uns sind, dadurch zu entziehen sucht, daß er sich hinter dem Motto 
•admiranda, sed non imitanda" (zu bewundern, aber nicht nachzuahmen) versteckt, 
der wird der Intention, die die Kirche bei der Heiligsprechung leitete, in keiner 
Weise gerecht. Vor allem aber übersieht oder mißachtet ein solcher Mensch, daß der 
Heilige Geist etwas von uns will, wenn er einige von uns in solcher Weise begnadet. 
Schließlich aber • es wurde schon angedeutet • finden wir in der Hl. Schrift, be- 
sonders im Neuen Testament, zwar immer wieder Mahnungen, die in die Richtungen 
der Kardinaltugenden zielen, aber von einem •Tugendschema" (sit venia verbo!) als 
solchem ist nichts zu finden. Denken wir an Worte wie: •Seid klug wie die Schlan- 
gen!" (Mt 10, 16), oder: •Gerechtigkeit erhöht ein Volk" (Prov 14, 34), oder: •Zür- 
net, doch sündigt nicht" (Eph 4, 26) u. a. Selbst die sogenannten zwölf Früchte des 
Heiligen Geistes in Gal 5 sind wohl kaum als Schema gedacht; die Zwölfzahl ist 
symbolisch, hier wie auch sonst oft im Neuen Testament. Gerade Paulus würde sich 
gegen jedes •gesetzliche" Verständnis solcher Aufzählungen wenden! Aufzählungen 



Liebe kennt kein Maß 167 

dieser Art lassen sich immer beliebig erweitern und entfalten. So ist also das 
•Schema" der Kardinaltugenden gut und nützlich, und eine christliche Anthropologie 
mag ohne dieses Gerüst auch kaum auskommen; aber das Eigentliche, die Fülle des 
Christseins, ist mit diesem Schema oder Gerüst nicht zu erfassen. Es liegt in einer 
viel tieferen Schicht, und zwar genau dort, wo sich zwischen Gott und der mensch- 
lichen Seele jenes Innigste und Persönlichste ereignet, das wir Liebe nennen, das 
zugleich auch das Kraftvollste ist und daher oft zu ungeheuren Entladungen und 
Feuerbränden drängt. Drei besonders kostbare Erzählungen des Evangeliums be- 
richten davon, und zur Verdeutlichung des bisher Gesagten wollen wir sie kurz be- 
trachten. 

Was Jesus von uns erwartet und was Ihn enttäuscht, erfahren wir im Evangelium 
vom Fest der hl. Maria Magdalena (Lk 7, 26-50). Was für ein Mensch ist das, den 
der Herr tadelt? Sicher ein durchaus frommer Mann, in vielem vielleicht sogar ein 
Vorbild. Aber er ist ein abwartender, abwägender und zögernder Mensch. Die Ver- 
schwenderin hingegen wird vom Herrn gelobt. Zwar hat sie früher auch im Bösen 
verschwendet; aber wenigstens vermag sie doch, sich ganz zu geben. Gerade dies 
kann der Pharisäer Simon nicht, er schafft es nicht. In seiner Frömmigkeit ist er 
höchst korrekt, ja nach allem, was wir von den Pharisäern wissen, sogar pedantisch. 
Daher erreicht er nicht den Schwung der großen Liebe. Und deshalb kommen die 
öffentlichen Sünderinnen, die Dirnen, eher ins Himmelreich als viele •Frommen". 
Die Sünde selbst ist auch dem Herrn verhaßt. Jedoch ist ihm der große Sünder, der 
liebt, näher als der Zaghafte, der weder sündigen noch wahrhaft lieben kann. Am 
Zögern erkennt man den Weisen? Nun gut! Aber Jesus ist ja auch kein Weisheits- 
lehrer. Wer so etwas sucht, gehe zu Laotse oder zu Buddha. Jesus ist die mensch- 
gewordene und gekreuzigte Liebe. Darum allein tilgt die Liebe alle Sünden (1 Petr 
4, 8). Und deshalb findet Magdalena bzw. die •Sünderin" Vergebung. (Wir lassen 
die exegetische Frage, ob Magdalena und die •Sünderin" identisch sind, hier außer 
Betracht.) Es ist das •non cessavit" (sie hat nicht aufgehört), das Jesus so erfreut, 
das er dem Pharisäer gegenüber mit dem Blick auf Magdalena so lobend hervor- 
hebt. Wenn wir Magdalena später unterm Kreuz wiederfinden (Joh 19, 25), dann 
deshalb, weil sie die maßlose Liebe Jesu versteht, weil sie begreift, was Er, der •All- 
gewaltig Liebende", erwartet. Es ist jene •törichte" Liebe, wie die kleine hl. Therese 
es nennt, die sich sogar das Herz öffnen läßt und ihr ganzes Blut bis zum letzten 
Tropfen vergießt, obwohl schon ein einziger Tropfen dieses kostbaren Blutes genügt 
hätte, die Welt zu erlösen: Cuius una stilla salvum facere totum mundum quit ab 
omni scelere! (•Ein einz'ger Tropfen schafft die ganze Erde neu, wäscht alle Sünder 
rein, macht alle schuldenfrei"). So hat Magdalena unter dem Kreuz auch keine Angst 
und bleibt, ungeachtet persönlicher Gefährdung (1 Joh 4, 18). Sie ist so •unklug" 
und •maßlos", weil die echte, große Liebe nie fragt, ob und wann es •genug" ist: 
non cessavit ... darauf wartet Jesus. 

Aus dem Besuch Jesu bei Maria und Martha (Lk 10, 38 ff.) lernen wir das gleiche. 
Ging es eben um die Verschwendung von Sachwerten und um eine gewisse Un- 
geniertheit und Aufdringlichkeit, so geht es hier zunächst um die Verschwendung 
von Zeit. Doch das ist nicht alles. Zunächst wird Martha in ihrem Eifer gelobt. Der 
Herr sieht ihren guten Willen. Aber letztlich will Er nicht die Betreuung, so groß- 



168 Hanswerner Reißner 

artig sie sein mag; Jesus sucht anderes, Tieferes: das Herz, das sich ganz Ihm öffnet, 
ohne Rücksicht auf Zeit oder Arbeit. Wenn wir schon sonst im Leben sagen, daß ein 
echt menschlicher Mensch auch fähig sein muß, eine Arbeit einmal liegenzulassen um 
der Muße willen, um des Feierns und des Zusammenseins mit lieben Menschen wil- 
len, dann gilt das erst recht hier. Christus der Gottmensch, der Schöpfer, ist der, dem 
jeder Wert sein Sein verdankt. Er ist nicht der höchste Wert in einer Reihe vieler 
Werte, Er steht schlechthin jenseits aller Werte. Er ist der Wert aller Werte. Darum 
ist es recht und gerecht, Ihm gegebenenfalls (besser: gerufenenfalls, d. h. wenn Sein 
Ruf ergeht!) alle Werte zu opfern, alles für Auswurf zu halten um Seinetwillen 
(Phil 3, 8). Wichtiger als alles, sogar wichtiger als die Tugend der Gastfreundschaft 
(Mt 25, 40; Hebr 13, 2) ist es, sich liebend zu öffnen und zu erschließen für Jesus. 
•Getan" wird so viel; vielleicht viel zu viel! Wo aber sind heute noch die Menschen, 
die ihre Zeit für Jesus Christus verschwenden, um Ihm Stille zu halten und Ihm ganz 
einfach zuzuhören wie Maria von Bethanien. Gibt es nicht zu denken, daß es z. B. 
unmittelbar vor der Glaubensspaltung 247 Kartäuserklöster gab; heute gibt es nur 
noch rund 600 Menschen, die nach der Regel des hl. Bruno leben. Jesus sucht nicht so 
sehr unsere Aktionen, als vielmehr das Gespräch mit uns, unsere Partnerschaft, unser 
Herz. Das ist freilich keine Botschaft für Manager, sondern für Liebende! Jesus will 
nicht unsere Gaben, Er will uns; nicht Aktivismus, sondern Hingabe! Wenn die 
Kirchenväter in dieser Perikope die klassische Rechtfertigung des beschaulichen 
Lebens sehen, dann deshalb, weil es auch hier um liebende Verschwendung geht, im 
Grunde nicht anders als in Lk 36, 7 ff. Beschauliches Leben ist pure Verschwendung. 
Es wird heute wieder einmal viel gefragt, was die Beschaulichen denn eigentlich 
•tun". Unsere Perikope gibt die Antwort: Sie lieben. Es ist die gleiche Antwort, die 
uns auch das Evangelium vom Fest der hl. Magdalena gibt. Eine Botschaft, die heut- 
zutage von besonderem Gewicht sein dürfte; denn es läßt sich nicht bestreiten, daß 
gerade das moderne Christentum, jedenfalls im westlichen Kulturkreis, von einem 
geistlichen Aktivismus bedroht ist, der nicht selten recht ungeistlich wirkt. Diese 
Botschaft von der scheinbar tatenlosen Liebe will uns deutlich machen, daß Religion 
eben etwas ganz anderes ist als der hier im Westen doch recht häufig anzutreffende 
Anstrich einer bürgerlichen Existenz, die sich im Grunde nicht wesentlich von einer 
heidnischen unterscheidet, und die der Kommunist mit Recht •Überbau" nennt. Echte 
Religion ist totale existentielle Antwort auf eine totale göttliche Liebe. Wenn man 
die Lebensform der Kontemplativen als Verschwendung bezeichnet, dann erscheint 
ihnen das nicht als Tadel, sondern als Lob. Wer jedoch so •modern" ist, daß Liebe 
für ihn im Sinne der Mehrzahl unserer Filme und Illustrierten nur ziemlich unver- 
bindliche, vorwiegend sexuelle und darum egoistisch verbogene Zuneigung ist, der 
kann solche verschwenderische Lebensform freilich nie verstehen. Weiß er doch gar 
nicht, was Liebe eigentlich ist. Und für die Marthaseelen unter uns, für die katho- 
lischen Aktivisten, wäre es höchst nützlich, sich einmal in die Kartäuserenzyklika 
•Umbratilem" Pius' XL zu vertiefen. Dieser •Papst der katholischen Aktion" gibt 
dort eine glanzvolle lehramtliche Rechtfertigung der verschwenderischen Lebens- 
form der Kontemplativen. Es geht um das •vacare Deo", darum, ausschließlich für 
Gott frei und leer zu sein. Jesus •trösten" sagen die schlichten Seelen. Wir sollten 
uns endlich abgewöhnen, über solch einen Ausdruck hochmütig zu lächeln. Vor Jah- 



Liebe kennt kein Maß 169 

ren schrieb ein unbekannt gebliebener Kartäuser: •Wir sind in die Einsamkeit 
gerufen, um den unsäglichen Durst der verachteten Liebe zu stillen. Die Menschheit 
ist taub gegenüber diesem Ruf, sie entzieht sich dem göttlichen Kuß. Deshalb hat die 
zurückgewiesene, bettelnde, gekreuzigte Liebe sich einige Seelen auserwählt, und 
zwar unter den allerschwächsten, um wenigstens da ihren Trost zu finden" (Das 
Weiße Paradies, München 1930, S. 123). Es geht um jenes consolantem me quaesivi 
der Herz-Jesu-Messe, um das •Mich dürstet" des Gekreuzigten, das die kleine The- 
rese so entscheidend beeinflußt hat. Es steht schlecht um unsere Generation, wenn 
wir keine Zeit für Ihn haben (Lk 14, 16 ff.), wenn wir seine ausdrückliche Bitte •Gib 
Mir, Mein Sohn, dein Herz" (Prov 23, 26) und seine in diesen Texten des Evange- 
liums versteckte, aber letztlich gleichlautende Bitte nicht hören, nicht •erhören". Ihm 
allein dürfen und sollen wir alles hinschenken: Geld, Zeit, Kraft, Gesundheit, Arbeit, 
Ruhe, Familie; alles ohne Maß im großen Wagnis der Liebe. Das hiermit nichts 
gegen die aktiveren Lebensformen gesagt ist, sollte klar sein. Christus lobt ja auch 
Martha, und er freut sich über ihre Dienste. Die Gefahr ist nur, sich im Tun zu ver- 
lieren, religiöser Aktivist und Manager zu werden und damit die Liebe zu verfehlen. 
Es ist nur •Eines notwendig", •unausweichlich" (ne-cessarium kommt von cedere!). 
Ob es uns behagt oder nicht, der Herr nennt es optima pars. Weil das beschauliche 
Leben Vorwegnahme des himmlischen Lebens ist, hat der, der es so oder so verwirk- 
licht, den besten Teil erwählt, der nicht von ihm genommen wird (vgl. Joh 17, 3). 

Dieselbe verhaltene Bitte des Herrn um diese verschwenderische Liebe hören wir 
im Evangelium des Karmontags (Joh 12, 1 ff.). Was geschieht hier? Eine in gar kei- 
ner Weise •berechnete" Gabe der Huldigung, nein: der Liebe findet eine schnei- 
dende Kritik im Geiste des Nützlichkeitsdenkens, das sich jedoch sozial tarnt. Jo- 
hannes betont ausdrücklich die Unehrlichkeit dieses sozialen Argumentierens (Vers 
5). Vielleicht liegt sogar der Versuch vor, mit diesem Argument das eigene Gewissen 
zu beruhigen, das sich dem Herrn und Seinem Anruf immer wieder verschlossen 
hatte. Was immer auch in Judas vor sich gegangen sein mag, der Herr durchschaut 
ihn (Joh 2, 25) und weist seine Kritik sofort zurück. Sicherlich kam sich Judas sehr 
maßvoll und klug und gerecht vor. Man hört in seinen Worten fast wörtlich gewisse 
moderne Kritiker liebender, von Herzen kommender •überschwenglicher" Frömmig- 
keit und des beschaulichen Lebens. Jesus aber verteidigt die Verschwendung nicht 
nur, Er bittet in verhaltener Weise sogar darum. Wer spürte das nicht? Mit souve- 
räner Gelassenheit stellt er fest, daß Er solches wert ist, ja mehr noch: was sind 
selbst die vielen Armen verglichen mit Ihm? Für die ist hernach immer noch Zeit. 
•Mich aber" ... Man fühlt sich an das wiederholte •Ich aber" der Bergpredigt er- 
innert. Er ist eben der Eine, Unvergleichliche. Er ist mehr als der Sabbat, mehr als 
das Gesetz, mehr als Vater, Mutter, Weib und Kind. Er ist mehr als •unser Vater 
Abraham" (Joh 8,53). Wir kennen diese herausfordernden Stellen der Evangelien; 
hier werden sie alle zusammengefaßt, und zwar in fast erschreckender Weise: Einst 
sagte der Herr: •Was Ihr dem Geringsten Meiner Brüder getan, das habt Ihr Mir 
getan!" (Mt25); jetzt heißt es: •Arme habt Ihr immer bei euch, Mich aber...!" 
Jesus ist mehr als seine Lieblinge, die Armen. Er steht unter keiner Ordnung, Er ist 
selbst die Ordnung (logos • lex). Selbst die allerhöchsten Werte, die Werte des 
Geistes, sind vor Ihm ein Nichts. Er ist der schlechthin andere, der alle Ordnungen 



170 Hanswerner Reißner 

und Werte transzendiert, aber nicht in Willkür • Gott ist ein Gott der Ordnung 
(1 Kor 14, 33) •, sondern durch Sein Wesen, das nichts als Liebe ist. Die alle Gren- 
zen sprengende Liebe ist das einzige, das Ihm •gerecht" wird. Das •gerechte Opfer", 
von dem Psalm 4, 6 redet, ist daher nur die liebende Ganzhingabe, wie es Pater 
Anton Jans O.Carth. einmal treffend formulierte. Die kleineTherese sagt: •L'amour 
ne se paie que par l'amour!" Maßlose Liebe wird also nur durch maßlose Gegen- 
liebe vergolten. Ein anderes Mal schreibt sie: •Die eifrigsten Christen, die Priester, 
finden, daß wir übertreiben, daß wir mit Martha dienen sollten, statt dem Herrn das 
Gefäß unseres Lebens dahinzuopfern mit allem darin verschlossenen Duft. Aber 
was tut's, wenn die Gefäße zerbrechen, da Jesus getröstet ist und die Welt, ob sie 
will oder nicht, gezwungen wird, den Wohlgeruch zu riechen, der ihnen entströmt, 
und der die verpestete Luft klärt, die sie immerfort atmet." 

Das war ja das größte Pfingstwunder, größer noch als das Wunder mit den Spra- 
chen, daß aus feigen, zögernden Männern durch Gottes Heiligen Geist Männer einer 
alles Maß übersteigenden Liebe wurden. Auf dem stürmischen See noch mußte Jesus 
sie wegen ihres mangelnden Glaubens und Vertrauens tadeln; eigentlich wegen ihres 
•abgemessenen" Vertrauens. •Kleingläubig" ist nicht die beste Übersetzung. Der 
lateinische Text sagt sehr schön: modicae fidei! modicus aber kommt von modus 
= Maß! Was Jesus eben gerade nicht will, ist das Abmessen unseres Glaubens, 
unseres Vertrauens, unserer Liebe! Aus solcher Einengung will Er uns herauslieben. 
Dazu gab Er uns den Heiligen Geist. Brennendes Feuer wollte Er auf die Erde wer- 
fen (Lk 12, 49). Dieses Feuer der unermeßlichen Liebe Gottes ist in uns durch die 
Sakramente (und durch manche Gnadenstunde persönlichster Art!): •Die Liebe Got- 
tes (Gottes!) ist ausgegossen in unsere Herzen durch den Heiligen Geist, der uns 
gegeben ist!" (Rom 5, 5). Darum kann Er uns Sein •neues" Gebot geben: Lieben, 
wie Er geliebt hat! (Joh 13, 34). Im Alten Bund hieß es noch: •Liebe deinen Näch- 
sten wie dich selbst!" Im Neuen Bund ist der Maßstab nicht mehr die Selbstliebe, 
sondern die Liebe Jesu, also Gottes! Der Maßstab ist darum die Überschreitung 
jeden Maßes und jeder Begrenzung! Die alles Maß sprengende Liebe des göttlichen 
Herzens, die alle Begrenzung überwindende Liebe des göttlichen Geistes! Die Sein 
kostbarstes Blut bis zum letzten Tropfen verschwendende Liebe Jesu fordert unsere 
nicht minder verschwenderische Gegenliebe. 

Daß man zur Realisierung dessen (Newman betont immer wieder dieses •realise"!) 
nicht immer •die Welt verlassen" muß, läßt ein Wort wie dieses ahnen: •Ihr Män- 
ner, liebt eure Frauen, wie Christus die Kirche liebte und sich für sie dahingab!" 
(Eph 5, 25). Doch kann das in diesem Zusammenhang nur noch angedeutet werden 
zu weiterer persönlicher Erwägung. 




