Thomas Becket oder die Ehre Gottes

Zu einem Stiick von Jean Anouilh®

Von Hubert Thurn SJ, Minchen

Ein seltsames Spiel — und das sei gleich vorweggesagt, ein Spiel voller Hinter-
griindigkeit, von einem Geschehen gepragt, das (ein Bild sei erlaubt) in zwei Ebenen
verlduft, etwas Offenkundiges sagt und zugleich darin und darunter anderes durch-
scheinen 1afit, das ebenso gewichtig — vielleicht sogar manchmal noch gewichtiger
ist. So ist zu verstehen, dafl dieses Schauspiel ein religiéses Antlitz tragt: ,Die Ehre
Gottes“ — zugleich aber, beabsichtigt oder nicht, plotzlich immer wieder Tiefen auf-
reiflt, in denen dunkle Michte und Leidenschaften ihr verwirrendes und dunkles
Spiel treiben und es ganz und gar nicht um die Ehre Gottes geht.

Thomas Becket, Erzbischof Primas, der ,Held“ des Dramas, sagt einmal bedeu-
tungsschwer: ,Auch Heiligkeit ist eine Versuchung® und: ,Man muf} nur tun, was
einem auferlegt ist, bis zam Ende, sinnlos . . .“. Dafl Heiligkeit, Tugend, Rechtschaf-
fenheit von Gefahren umstellt sind, wer wiifite das nicht: Hochmut, Eitelkeit und
Selbstgefalligkeit lauern allerwege. Dafl das Streben und die Arbeit des Menschen
fragwiirdig und im Angesichte Gottes wie ein Nichts sind — wer méchte das bezwei-
feln? Wenn aber ein Mann wie Thomas Becket, der Kampfer fiir die Rechte der
Kirche und die Ehre Gottes, gegen Ende seines Lebens — es ist ein gewaltsames
Ende, das Ende eines Martyrers — eben dieses Leben und seine Treue fiir die Ehre
Gottes als ,sinnlos® bezeichnet, so ist das bestiirzend. Sollte das nichts anderes mei-
nen als was vorhin Fragwiirdigkeit und Nichtigkeit genannt wurde? Mag sein. Aber
sagt es nicht viel mehr? Es sieht so aus, als habe sich Bedket, als er das Amt des Pri-
mas, wenn auch widerstrebend, annahm, im Ansatz verfehlt, und als sei er trotz aller
Treue, selbst der Treue bis in den Tod, ins Leere gegangen und von der Nacht eines
Miflverstehens hinweggenommen worden. Oder aber, als habe er erkannt, dafl er
zwar viel Gutes tat und nicht ablassen konnte, das Rechte, seine Pflicht zu tun, aber
ohne Glauben (oder ohne Liebe?), und daf} alle Plage deshalb ohne tragenden
Grund und darin auch ohne Sinn sei und gewesen sei.

Aber damit ist schon manches iiber das Spiel gesagt, ehe es selbst gesprochen hat.

Uorgeschichte des Spiels

Jean Anouilh las eines Tages in dem Buch ,Eroberung Englands durch die Nor-
mannen® von Augustin Thierry folgende Geschichte:

,Thomas Becket, Gefahrte des Konigs im Kronrat, beim Vergniigen und auf der
Jagd, kimpft gegen die iibergrofle Macht, die dem englischen Klerus und seinem
Oberherrn, dem Erzbischof Primas, von der alten Charta zuerkannt worden war.
Ohne Zweifel ist Becket der Freund des Konigs — in der iiblichen menschlichen

* Jean Anouilh, Becket oder die Ehre Gottes. Albert-Langen/Georg-Miiller-Verlag,
Miinchen.



172 Hubert Thurn

Mischung der Dinge, die uns einem Wesen nahebringen, und der Dinge, die uns von
ihm trennen. Auf alle Fille ist er seinem Herrn und dem Lehnseid, den er ihm
geleistet hat, zutiefst tren. Er ist das Kind seiner Zeit, wo die Beziehungen von
Mensch zu Mensch — begriindet auf gegenseitige Treue — einfach waren.

Der Erzbischof stirbt. Der Konig zwingt Becket, in der Annahme, damit zum
Wohle des Kénigreichs alles vereinfachen zu konnen, diese Stellung anzunehmen.
Becket warnt ihn: ,Es ist Wahnsinn, Prinz, tut es nicht’. Der Konig bleibt hartnickig.
Becket mufl gehorchen. Am Abend seciner Wahl entlafit Becket seine Konkubinen,
verkauft sein kostbares Tafelgeschirr, seine Pferde und seine kostbaren Gewiander
an cinen Juden, zicht eine grobe Wallkutte an, 14dt die Armen von der Strafle zum
Essen ein und beginnt gegen den Kénig zu kimpfen, den er vielleicht noch immer
liebt. Er hatte die Biirde des Amtes auf seine Schultern genommen. Dieser lebens-
frohe und leichtsinnige Mensch, dieser Realist, der den Klerus fiir die Rechnung des
Kénigreiches erprefit hatte, war jetzt fiir die Ehre Gottes verantwortlich.*

Anouilh meint, riickschauend, er habe das Werk Thierrys nur deshalb gekauft,
weil ,die Biande in schénes griines Leder gebunden waren“. Als er jedoch diese
Geschichte so beiliufig gelesen hatte, war er ,freudig bewegt”. Er schreibt dartber:
»1ch habe auflerdem nichts mehr gelesen. Das Drama zwischen diesen beiden Min-
nern, die sich so nahe waren, die sich liebten und die von einer groflen Sache — einer
absurden Sache fiir den mehr Liebenden von beiden — getrennt wurden, dies Drama
hat mir das Stiick gegeben. Die Englinder mégen mir das — und einige kabaretti-
stische Scherze, die ich mir nun einmal nicht verkneifen kann — verzeihen. Ich habe
nicht in Biichern nach dem geschichtlichen Konig Heinrich geforscht, nicht einmal
nach Becket. Ich habe den Konig geschrieben, den ich brauchte, und den ritselhaften
Bedcket, den ich brauchte. Spiter wurde ich dann belehrt, dafl der gute Augustin
Thierry und die Chronisten der Zeit ldngst von der Geschichtswissenschaft iiberholt
sind. (Denn Fortschritte macht man sogar in der Geschichte, und die Welt der Ge-
lehrten schreitet strahlend und verniinftig der Wahrheit entgegen.) Es scheint, daff
Thomas Becket nicht einmal sichsischer Abstammung war — und das war einer der
Angelpunkte meines Stiickes — er war Normanne ... Fiir einen ernsthaften Men-
schen wire jetzt alles zusammengebrochen. Aber ich bin ein Mann leichten Sinnes
und leichter Hand — eben ein Theatermann. Ich habe beschlossen, dal mir das gleich
war. Und Thnen?“ Soweit Anouilh selbst itber sein Stiick. Was hat er aus den diirf-
tigen historischen Angaben gemacht?

Das Spiel

Becket ist Sachse, gehort also der Stammbevolkerung an. Der Kénig ist Normanne,
der die Sachsen als Unterworfene verachtet. Aber Bedcket gelangt beim Kénig in
Gunst, denn er ist ein gebildeter junger Mann, dazu reich, im Kriegs- und Jagd-
handwerk erfahren, ein Leichtful (,Ich bin cine sehr leichtfertige Natur®), tapfer
und geschickt — wie sein Vater, der als ,Kollaborateur® und auf Grund groflen
Reichtums von den Normannen sehr geschitzt wurde.

Becket ist der Kumpan des Konigs — sie sind unzertrennlich — auf der Jagd, im
Kriege, bei leichtfertigen Vergniigungen. Es entsteht so etwas wie eine Freundschaft,



Thomas Becket oder die Ehre Gottes 173

wovon allerdings Becket meint: ,Ich bin Euer Diener, Prinz, und Schlufl. Ob ich Euch
beim Regieren helfe, Euch warm reibe (beim Frottieren, nach dem Bade), fiir mich
ist das alles dasselbe. Es macht mir Freude, wenn ich Euch helfen kann.“ Es sieht
nach Zweck und Unverbindlichkeit aus. Anders der Kénig: , Ja, ich liecbe ihn ... Ich
hitte ganz England in einen Krieg gestiirzt, gegen alle Interessen des Kénigreiches,
wenn es darauf angekommen ware, dich zu verteidigen, kleiner Sachse.“

Aus diesem wechselseitigen, so verschiedenen Verhiltnis ist bereits auf kommende
Konflikte zu schliefen, und man mdchte meinen: das kann nicht gut gehen.

Nun, die Handlung nimmt ihren Verlauf. Der Konig braucht eines Tages Geld,
er will Krieg fithren. Er winscht vom Klerus eine Wehrsteuer, aber die Geistlichkeit,
an der Spitze der Primas Erzbischof, weigert sich. Der Konig sinnt auf Mittel, dem
Klerus beizukommen und ihn gefiigig zu machen. Er verfillt auf den Gedanken,
Becket, seinen Freund, zum Kanzler zu machen. Becket, zunichst erschreckt, figt sich.
Der Konig prasentiert ihn dem Kronrat — und Becket unterstiitzt das Ansinnen des
Konigs. Der Konig und sein Kanzler fordern gemeinsam die Steuer — die Bischofe
im Kronamt weichen zuriick und zahlen.

Der Konig macht seinen Krieg, in Frankreich; er gewinnt die Schlacht, nach zwei
Tagen. Er reitet mit Becket in die eroberte Stadt ein. Dort erhilt er die Nachricht,
dafl der Erzbischof Primas von England gestorben ist: ,Wir haben einen Feind
weniger®, ruft er Becket erfreut zu. Er fafit den Plan, Becket zum Erzbischof zu
machen, weil er glaubt, damit allen Schwierigkeiten mit der Kirche entflohen zu sein.
Becket wehrt sich nach Kriften, er fiihlt sich dem Amt nicht gewachsen, schlimmer: er
weifl, dafl er — einmal Erzbischof — eine andere Ehre zu verteidigen hat als die
des Kénigs, die Ehre Gottes. Er wird sogar der Feind des Kénigs werden miissen . . .
Und davor schreckt er zuriick. Zudem muf} er sein Leben von Grund aus andern,
muf} ein armes, keusches Leben fithren, dem Vergniigen absagen — kurz: ,Fiir mich
ist nur eines unmoralisch, mein Prinz, wenn man nicht zur rechten Zeit tut, was getan
werden mufl . . .“. Und: ,Eines liebe ich bestimmt, mein Prinz, da bin ich sicher, das,
was getan werden muf}, griindlich und gut zu tun.®

Hier die stiirmische Unterredung zwischen dem Kénig und seinem Kanzler:

Der Kénig: Thomas, mein Sohn, ich brauche dich mehr denn je, denn diesmal ist es
ernst. Es tut mir leid, dafl ich dich um die hiibschen Franzésinnen und um die
Schlachten bringen muf, Thomas. Aber an unser Vergniigen kénnen wir spiter
denken. Du wirst nach England fahren.

Becket: Ich gehorche Euren Befehlen, Prinz.

Der Konig: Ahnst du, was dein Auftrag sein wird? (Auf Beckets Gesicht liest man
schon die Befiirchtung dessen, was nun eintritt.)

Becket: Nein, mein Prinz.

Der Kénig: Du wirst jedem einzelnen Bischof ein persénliches Handschreiben von
mir iiberreichen. Und weiflt du, was in diesen Briefen steht, Thomas, mein Bru-
der? Mein kéniglicher Wille, dafl man dich zum Primas wahlt.

Becket: (Plotzlich wie versteinert und bleich, versucht zu lachen): Das ist ein Scherz,
mein Prinz? Seht Fuch doch den keuschen und frommen Mann einmal an, dem ihr
dieses heilige Amt aufbiirden wollt. Ein herrlicher Witz! (Der Konig beginnt zu



174 Hubert Thurn

lachen, auch Becket lacht schallend und erleichtert.) Ich hétte einen prichtigen Erz-

bischof abgegeben! Schaut Euch nur meine neuen Schuhe an! Die letzte Mode in
Paris! . ..

Der Konig: Ich pfeife auf deine Schuhe, Thomas... noch heute schreibe ich diese
Briefe . ..

Becket: (stammelt bleich und starr): Aber ich bin doch noch nicht einmal Priester.

Der Kénig: (entschieden): Du bist Diakon. Du kannst morgen deine letzten Gelitbde
ablegen und in einem Monat kannst du gewihlt werden.

Becket: Aber habt Ihr bedacht, was der Papst dazu sagt?
Der Konig: Ich bezahle!

Becket: Tut es nicht, mein Prinz!

Der Konig: Es ist ein Befehl, Becket!

Becket: (steht reglos da — ein Schweigen — leise und ernst): Wenn ich Erzbischof
werde, kann ich nicht mehr Euer Freund sein ... Es ist Wahnsinn, Prinz. Tut es
nicht! Ich kann nicht Gott und Euch zugleich dienen.

Der Kénig: Du hast mich noch nie enttiuscht, Thomas. Der einzige, zu dem ich Ver-
trauen habe, bist du. Ich will es. Du wirst heute abend auf die Reise gehen. Vor-
warts jetzt!

Trotz des Widerstandes von seiten der Bischofe setzt der Konig sich mit seinem
Anliegen auch bei ihnen durch. Spiter, als die Feindschaft mit Becket zu offenem
Ausbruch gekommen ist, gesteht der Kénig: ,Ich benétigte dreizehn Wochen Geduld
und Strenge, bis ich die kleine, zihe Oppositionspartei iiberspielen konnte . . .“.

Bedket ist nun Erzbischof Primas und steht an der Spitze der Kirche Englands.
Gleich nach seiner Amtsiibernahme hat er sich allen Besitzes entiuflert und die reiche
Kleidung des Adligen mit einer Kutte vertauscht. Er 1idt vierzig Arme von den
Wegen und Gassen zu einem Gastmahl ein. Etwas spiter begibt er sich auf eine aus-
gedehnte Visitationsreise.

Der Konig ist wegen dieser Wandlung seines Freundes beunruhigt. Er beginnt um
dessen Anhinglichkeit und Freundschaft zu bangen. Da er ihn schon lange nicht ge-
sehen hat, befiehlt er ihn zu sich. Doch der Erzbischof Primas erscheint nicht. Statt
dessen 1afit er durch einen Monch das Siegel des Kanzlers zuriickgeben. Der Kénig,
schwer gekrinkt, dazu von den Frauen des Hofes, der Kéniginmutter und der Kéni-
gin, wegen seines ,leichtfertig verschenkten Vertrauens® geschmaht, bricht mit Becket.
Dem Bischof von London, dem Todfeind Beckets, gesteht er spiter: , Jetzt hasse ich
Becket. Zwischen ihm und mir gibt es nichts Gemeinsames mehr, aufer dem Tier, das
mir die Eingeweide zerfleischt.“ Gemeint ist die ehemalige Liehe, die zum verzeh-
renden Hafl geworden ist.

Zum offenen Bruch und zur duferen Feindseligkeit zwischen dem Konig und Becket
kommt es allerdings erst infolge einiger Exkommunikationen, die der Erzbischof
aber einzelne Anhinger des Kénigs wegen Eingriffes in die Rechte der Kirche aus-
spricht. In einem folgenschweren Gesprach will der Kénig Becket zwingen, diese
Exkommunikationen aufzuheben:



Thomas Bedket oder die Ekre Gottes 175

Der Kénig: Wirst du die Exkommunikation von Guillaume d’Aynesford aufheben
und ebenso die anderen, die du gegen meine Leute ausgesprochen hast?

Becket: Nein, mein Konig, denn ich habe nur diese eine Waffe, um das Kind zu ver-
teidigen, das mir anvertraut wurde, schutzlos und nackt (gemeint sind die Priester
und Ménche, denen von normannischen Grofen Gewalt angetan worden war).

Der Kionig: Wirst du die zwélf Vorschlage annehmen, die meine Bischofe in North-
ampton wihrend deiner Abwesenheit gebilligt haben, und wirst du vor allem auf
den miflbrauchlichen Schutz der sichsischen Ménche verzichten, die durch die Ton-
sur der Leibeigenschaft entfliehen?

Beckei: Nein, mein Konig. Meine Pilicht ist es, meine Schafe zu verteidigen, und sie
sind meine Schafe. (Nach einer Pause setzt er hinzu:) Und ich werde weder zu-
lassen, dafl die Wahl der Pfarrer jemand anders vornimmt als das Episkopat,
noch daf ein Geistlicher einer anderen Gerichtsharkeit untersteht als der der
Kirche. Das sind meine Hirtenpflichten, auf die zu verzichten ich kein Recht habe.
Die tbrigen neun Artikel dagegen nehme ich an, weil ich den Frieden will und
weil ihr der Konig bleiben miifit. Unantastbar bleibt allein die Ehre Gottes.

Becket wird auf einer Synode, die auf Betreiben des Konigs einberufen worden
ist, angeklagt und verurteilt. Neben den genannten Streitpunkten zwischen dem
Konig und dem Erzbischof spielen bei der Anklage und Verurteilung noch andere
Verfehlungen, die verleumderisch vorgebracht werden, eine Rolle: Veruntreuung
von Geldern, Eidbriichigkeit und Blasphemie. Becket stellt sich dem Gericht. Kraft
seiner itberlegenen Ruhe, seiner moralischen Autoritit und — seiner Unschuld wagt
niemand, ihn anzurithren, obwohl die unmittelbare Verhaftung im Gerichtssaal
geplant war. Unangefochten verldfit er die hohe Versammlung — aber da sein Leben
in Gefahr ist, flieht er diber Frankreich nach Rom, wo er den Papst bittet, ihn von
secinen Amtspflichten zu entbinden. Dieser schickt ihn in ein franzésisches Kloster.
Spater kehrt Becket nach erfolgloser Intervention Ludwigs, des Kénigs von Frank-
reich, der sich mit dem englischen Kénig nicht verfeinden will, nnd nach einer dra-
matischen Aussprache mit diesem nach England zuriick. Schon bald darauf wird er in
der Kathedrale von Canterbury — am Altare — von gedungenen Mérdern nieder-
gemacht. Der Konig, der die Vernichtung des ehemaligen, geliebten Freundes aus-
gesonnen, eingefiddelt und unentwegt geférdert hat, wird bis zuletzt von schweren
inneren Zerwiirfnissen geplagt — und auch der Sieg seines Hasses kann ihm keine
Ruhe bringen. Damit — ohne Lésung? — endet das Stiick.

Uom Sinn des Spiels

Um bei den folgenden Ausfilthrungen das Verstandnis zn erleichtern, sei auf einige
Tatsachen und Zusammenhéinge hingewiesen.

Anouilh sagt im Vorwort des Dramas, er habe den Becket und den Konig geschrie-
ben, den er ,brauchte®! Es ging ihm also nicht um die Gestaltung historischer Wahr-
heit. Thomas Becket, der Heilige, erfdhrt im Drama keine der geschichtlichen Wahr-
heit entsprechende Darstellung und Wiirdigung.



176 Hubert Thurn

Es geht dem Dichter um anderes. Natiirlich zunichst um die Komposition eines
lebendigen, hochst bewegten, dramatischen Spiels, das mit brillanten Einfillen, in
{bis an die Grenze des Ertréglichen gehenden) Grobheiten, in Sarkasmus und Kaba-
rettismus unterhalten will. Dariiber hinaus hat er natiirlich noch manche anderen
Absichten und Ziele, offene und versteckte, z. B. den Kampf zwischen Leidenschaft
und Pflicht, Verkommenheit und Sauberkeit, Krankheit und Gesundheit u. a. m. zu
schildern.

Wahrscheinlich wollte sich A. auch ein gut Stick selber darstellen, sich von eigenen
Problemen und Konflikten entlasten, Ressentiments und Krankungen abreagieren.
Aber in all dem will er ja auch den Menschen der Gegenwart mit seinen Anliegen
und Leiden zur Anschauung bringen. Und das meint der ,Sinn des Spiels®.

Der Dichter hat klar zum Ausdruck gebracht, daf ihn die Gestalt des ,ritselhaf-
ten“ Becket besonders interessierte. Sie interessierte ihn so sehr, dafl er sie in den
Mittelpunkt seines Dramas stellte. Nicht minder profilierte er die Gestalt des Konigs
und gab ihr ihren Ort. Es soll darum hier versucht werden, beide Gestalten mit ihren
Problemen herauszuarbeiten und in ihren Hintergriinden zu ,deuten®, aus den An-
gaben und Beziechungen, wie sie das Spiel bietet. Dann allerdings auch, sie psycholo-
gisch zu beleudhten — und sie hineinzustellen in die Verallgemeinerung und in die
Welt religioser Beziehungen.

Zunichst zum Konig. Seine leidenschaftliche Zuneigung zu Becket wirkt grotesk
und unbegreiflich. Die unentwegten Liebesgestandnisse sind (betont?) abstofend
und oft sogar peinlich. Die Umkehr seiner Liebe in Haf ist ebenso unverstindlich
wie ungeheuerlich. Mag der Konig ein skrupelloser, leidenschaftlicher Egoist sein,
der nicht gelernt hat, zu verzichten, sich zu beherrschen, an andere zu denken und
deren Rechte zu respektieren: Becket so schwérmerisch zu lieben und ihn spater auf
Grund sachlicher Differenzen und einer mit den Amtspflichten gegebenen Distanzie-
rung ermorden zu lassen — das ist nicht zu begreifen.

Und dodh ist eine Deutung méglich. Anouilh hat mit kundigem Griff, wie er dem
grofen Talent eigen ist, die Hintergriinde dieser so leidenschaftlichen Persénlichkeit,
den Grund, aus dem sie wuchs, zu erkennen gegeben. In 6fteren Disputen des Konigs
mit den Frauen seiner Umgebung, genauer seiner Familie: der Koniginmutter nnd
der Kénigin wird sein geradezu erschreckender Frauenhaf offenkundig. Ja, es wird
deutlich, worin er begriindet ist: wenn der Kénig seiner Mutter vorwirft, daB sie ihn
in der frithen Kindheit nicht gendhrt habe, sich auch — in der spateren Kindheit —
nie um ihn gekimmert habe, dafl er gedarbt habe, dann spiirt man, daf auf Grund
dieser Versagungen und Enttduschungen Abneigung und Hafl gewachsen sein kon-
ncn, ja mitssen. Man begreift auch, dafl infolge dieser gestérten Kind-Mutter-Bezie-
hung kein vertrauender, freundlicher Kontakt mit der Kénigin, der Frau, méglich
wurde. Das Ressentiment, Bosartigkeit und Aggression haben in einem betricht-
lichen Ausmaf} Besitz ergriffen von der Seele des Kindes und des Mannes.

Der Konig — so wird er profiliert — hat viele, oft grausame und fast immer
geschmacdklose Liebesbezichungen, neben seiner Ehe, ohne je wirklich zu lieben. Auch
dieser offensichtlich hysterische Charakterzug findet in seinem Kinderschicksal hin-
langliche Erklirung. Der enttduschte Mann, an der Mutter enttauscht, wagt nicht
mehr wahrhaft zu lieben, sich gleichsam mit seiner Seele einzusetzen. Die suchtarti-



Thomas Becket oder die Ehre Gottes 177

gen Abenteuer des Fleisches stellen einen — aussichtslosen — Versuch dar, die in
der Kindheit vermifite Geborgenheit bei der Mutter zu erlangen.

Sehr gut einfithlbar ist sodann, daf der Kénig auf Grund seiner Enttiuschungen
an der Mutter Vertrauen nur mehr zu einem Mann fassen kann, und dieser Mann
ist Becket. Es ist nicht schwierig, zu begreifen, wie sehr das Verhiltnis des Kénigs zu
seinem Freund Becket belastet ist von seinen Kindheitsproblemen, von seinen Lie-
besforderungen, die, wie nun deutlich, nichts mit einer Méinnerfreundschaft gemein
haben. Der Konig erwartet von Becket nicht mehr und nicht weniger als die Besorgt-
heit und Sorge, die einer Mutter im Hinblick auf ihr Kind ansteht und die berech-
tigterweise ein Kind von seiner Mutter fordert und erwartet. Er will von Becket das
— endlich — erhalten, was ihm als Kind vorenthalten wurde: Mutterliebe.

So wird deutlich, warum des Konigs ,Liebe“ zu Becket eines Tages in Haf, t6d-
lichen und sinnlosen Hafl umschligt, ja umschlagen mufi: Als ihm der ,Freund®
nicht (mehr?) so vollstindig und unbedingt zur Verfiigung steht, wie einem Klein-
kind die Mutter, ist er enttduscht, grimmig enttduscht, und er beginnt zu rasen. Der
Psychologe mochte hinzufiigen, er beginnt zu wiederholen, nimlich die Gefiihle, die
er als enttduschtes Kind gehabt hat, die er aufstaute, die nun den ,Freund*, die Er-
satz-Mutter vernichtend treffen. Der Kénig erlebt angesichts der Distanzierung
Beckets, seiner doch an sich zu erwartenden und berechtigten sachlichen Differenzen,
angstigende Ungeborgenheit und Schutzlosigkeit — wie damals als Kind, er fiihlt
sich ausgestoflen, im Stich gelassen, er hat Angst, elementare Angst vor dem Allein-
sein. Wir wissen aus der Psychologie, wie leicht Angst in Aggression iibergeht; so
furchtbar die Angst, so heftig die Aggression.

Mit den Augen der modernen Psychologie gesehen ist der Konig ein ,infantiler®
Mensch, in seinen mitmenschlichen Bezichungen verkiimmert oder beschrinkt wie
ein Kind, ein enttduschtes Kind. Voll von unbewufiter Problematik, unerfiillten Lie-
besanspriichen und Rachegedanken. Die Katastrophe, die er iiber Becket herauf-
beschwort, erscheint aus diesem Grund besonders tragisch: sie 1afit nichts von echtem
mannlichen Widerspruch und sachlichem Widerstreit erkennen, dhnlich lautende
Griinde sind nichts als eine leere Attrappe. Die verbrecherische Manipulation des
Konigs kommt aus ,Krankheit und bricht aus ihr wie das sinnlose Wiiten eines
Kindes hervor, urplétzlich — allerdings aus der Macht eines Kénigs und deshalb
vernichtend. Dieses rachsiichtige Rasen hat genauso wie das exzentrische, hysterische
Lieben den Charakter der Verriicktheit. Man darf wohl sagen, dal Anouilh diese
Verirrung meisterhaft dargestellt hat, mit dem Instinkt des Franzosen fiir die Hin-
tergriinde seelischer Neigung und Abneigung, fiir die Geschichte und die Dynamik
der Liebe. Man versteht, warum der Kénig so handelte, ja handeln mufite.

Nun zu Becket. Er macht im Gegensatz zum Konig einen ruhigen und disziplinier-
ten Eindruck. Er scheint weniger an sich selbst zu denken als sein kéniglicher Freund,
er kann dienen, opfern, sich vergessen, selbstische Interessen hintansetzen.

Audh das wirkt erwachsen, ,reif“: Sowohl bei der Ernennung zum Kanzler wie
auch bei der Wahl zum Erzbischof-Primas wehrt er sich zunichst, er fithlt sich iiber-
fordert. Daf er in beiden Fillen nachgibt, siecht nicht nach Liebedienerei oder Cha-
rakterlosigkeit aus. Sowohl als Kanzler wie spiter als Primas versieht er mit Ernst
und Entschlossenheit sein Amt. Becket — so ist sein Bild gezeichnet — iibernimmt



178 Hubert Thurn

Verantwortung und trégt sie, tapfer und mutig. In den immer schwerer werdenden
inneren und &dufleren Auseinandersetzungen versucht er in religidser Verinner-
lichung, im Gebet sich zu kliren.

So ist Thomas Becket ein Ehrenmann, durchsichtig, respektgebietend, klar und be-
stimmt. Aber ist nicht mit Recht zu fragen, warum denn der Dichter seinen ,Helden®
ritselhaft nennt? Etwas und sogar etwas sehr Wichtiges mufi doch wohl unklar, un-
durchsichtig, unverstandlich bleiben.

Tatsdchlich ist das so. Becket spricht mehrfach von der Griindlichkeit und Géinze
des Tuns. Einmal fiigt er hinzu, dafl solches Handeln sogar die Sinnlosigkeit ein-
schliefen konne oder miisse. Mit Recht erhebt sich hier die Frage nach dem Motiv
des sittlichen Handelns, zumal Becket befahigt ist zu einem Total-Verzicht, einem
Verzicht auf ein bequemes Leben, auf Genuff, Zufriedenheit und Wohlergehen,
schlieflich sogar auf das Leben. Anouilh beantwortet diese Frage: das Motiv Bedkets
ist die Ehre Gottes, die Pflicht in Seinem Dienst.

Wie merkwiirdig fiigt sich nun hier eine spite, allerdings zu spite Erkenntnis
Bedkets ein, vielleicht ist es auch nur ein zweifelndes Bedenken: , Auch das wire eine
Maoglichkeit gewesen, mein Gott, die Menschen zu lieben.“ Becket scheint ein Mensch
zu sein, der Grofles fiir die Ehre Gottes tut, aber — ohne Liebe zu den Menschen.
Und das wire allerdings ein Ratsel, dafl jemand niemanden liebt, nur ein Etwas,
die Ehre Gottes.

Die Gestalt Beckets hat deshalb etwas Trauriges, etwas Unvollstindig-Gespann-
tes, etwas Leeres sogar.

Ob der Dichter wohl das sagen wollte: wer fromm ist, sucht nicht sich, sondern die
Ehre Gottes, wer aber die Ehre Gottes sucht, kann oder wird die Menschen nicht lie-
ben? Becket leidet an seinem Mangel an Liebefahigkeit — Zhnlich wie der Konig,
der ja liebte in einem infantilen, uneigentlichen Sinn — er forderte Liebe. Wie ver-
schieden sind beide Gestalten, und doch in diesem Punkt wie dhnlich.

Welche Anhaltspunkte fiir diese Liebeunfdhigkeit bieten uns die Daten des
Stiickes? Aus Beckets Familiengeschichte wird folgendes deutlich: Sein Vater ist ein
Emporkommling, ein lebenstiichtiger, ,strenger®, wohl auch skrupelloser Mann, der
es zu Anschen und Reichtum brachte. Fiir Becket, den Sohn, ist der Vater eine impo-
nierende Gestalt. Von der Mutter Beckets hort man lediglich, daf sie Sarazenin war
und den Vater aus Lebensgefahr errettete, als dieser im Sarazenenland gefangen-
genommen war. Thomas Becket ist — so schildert thn der Dichter — ein reicher,
gebildeter, sehr kultivierter Mann, ein Mensch, der Lebenskunst und Schliff besitzt.
Nach den wenigen riickschauenden Erklirungen hat ihm die Mutterliebe gefehlt,
und der Luxus vertrat deren Stelle. Vom Vater, dem erfolgreichen Mann, hat er
Vorsicht, Taktik und Klugheit gelernt — aber zu lieben hat er nicht gelernt, da fehlte
es. Hat man das nicht oft erlebt, dafl in reichen Hiusern die Warme und Herzlich-
keit fehlt, die miitterliche Sorge und Anteilnahme? So scheint es hier zu sein.

Beginnen wir nun mit einer menschlichen und religiésen Auswertung der beiden
konfliktreichen Gestalten auf uns. Das Stiick dringt ja dazu. Denn Anouilh schil-
dert die Menschen unserer Zeit, in typischen Haltungen, Auffassungen und Reaktio-
nen, in ihren Wiinschen und Taten, ihren Zerwirfnissen und ihrem Scheitern.

Beim Konig dringt sich der Gedanke auf: wenn man in seinen Anspriichen und



T homas Becket oder die Ehre Gottes 179

Erwartungen Kind bleibt, unerwachsen seine unreifen Forderungen stellt, dann wird
man enttduscht. Aber Enttduschungen kénnen schlimme Folgen haben, da auf sie
Aggressionen folgen, Rachegedanken und Rachetaten, die schlimme Verwicklungen
heraufbeschwoéren, schlieflich sogar zu selbstzerstérerischen Handlungen Anlafl ge-
ben. Fir den Umgang von Mensch zu Mensch ist die Frage — religiés gesehen —
wichtig, was betreibe ich unentwegt, was will ich eigentlich, worum bemiihe ich mich,
ehrlich gesehen und gesagt? Ist es ein kindliches Liebesstreben, ein Streben nach
Getragen- und Behiitetwerden, nach Gefiigigkeiten, wie sie das Kind von der Mutter
erwartet? Und wenn sich jemand oder die Dinge nicht gefiigig, hilfsbereit zeigen,
wenn sie sich sperren, sprode und distanziert ihre Eigenwelt und ihr Eigendasein
betonen, wirft das den Menschen aus der Bahn, entmutigt es ihn, 148t es ihn verzwei-
feln? Bricht bei zu erwartenden Widerstinden Angst auf, aber in einem solchen
Grade, daf} sie unwirklich, unverninftig, ubersteigert und tbertrieben wirkt? Ent-
steht an Stelle einer der Wirklichkeit entsprechenden ,Realangst, die wir auch ver-
niinftige Befiirchtung nennen kénnten, eine Panik? Ist das so, so ist man ja berech-
tigt, an frihkindliche Versagungen zu denken, die nicht recht verarbeitet wurden —
wie beim Kénig in Anouilhs Spiel.

Das ,bedeutet” es wohl, ein ,personliches Gebetsleben fithren®, von den Menschen
nicht zu viel und das Wenige mit Vorsicht erwarten, von Gott, von Christus jedoch
alles, im Vertrauen auf ein Gefilhrtwerden. Es geht hier um die rechte Ordnung der
Geflihle — in quantitativer und qualitativer Hinsicht.

Ein Gesichtspunkt scheint in diesem Zusammenhang von besonderer Wichtigkeit:
ist schon der Mensch, wo und wann immer und in welchem Mafle, besonderer Obhut
und Sorge bediirftig, so ist Christus nach eigenem Zeugnis als der Berufene und Sohn
Gottes zugleich auch Offenbarung der miitterlichen Liebe und Freundlichkeit Gottes.
Schon im Alten Bund haben die Propheten mit aller Eindringlichkeit von dem miit-
terlichen Zartsinn und der Firsorglichkeit Jahwes gesprochen — ein bedeutsamer
Teil alttestamentlicher Offenbarung. Erinnert sei an Stellen wie Is 66, 13: ,Ich will
euch trésten wie einen seine Mutter trostet, ja, ihr sollt. .. ergotzt werden®, ferner
Is 49, 15: ,Kann auch ein Weib ihres Kindleins vergessen, daf sie sich nicht erbarme
iiber den Sohn ihres Leibes? Und ob sie desselben vergafle, so will ich dein nicht
vergessen. Siehe in die Hand habe ich dich gezeichnet.“ Christus der Herr fafit den
Vorwurf gegen die Unglaubigen, aber auch zugleich seine miitterliche Sorge um sie
in die Worte: ,Jerusalem ... wie oft habe ich deine Kinder versammeln wollen wie
eine Henne versammelt ihre Kiichlein unter ihre Fliigel . . .“ (Mt 28, 37). St. Paulus
spricht von der ,Freundlichkeit und Leutseligkeit Gottes, unseres Heilandes“ (T4 3, 4)
und in seiner Nachfolge sagt er von sich selber: ,Wir sind miitterlich gewesen bei
euch, gleichwie eine Amme ihre Kinder pflegt® (Thes 2, 7).

Man darf sich fragen, ob Unselbstindigkeit, kindliches Sichanklammern und
Uberfordern anderer ein Stigma unserer Zeit sei, ob es ,frither anders, besser
war ... Ob die Menschen unter dem Einfluff von Unruhe und lebensgefdhrdenden
Ereignissen, von Entbebrungen und schweren Erschiitterungen den Halt, die innere
Sicherheit, das gldubige Vertrauen verloren haben. Das wire besonders schlimm im
Hinblick auf die Miitter, die ihren Kindern ja Liebe und Zutrauen schenken sollen.
Vielleicht ist es so. Vielleicht sind die Mitter nicht mehr stark, trotz ihres besten



180 Hubert Thurn

Willens oder anch bei aller Liebe und aller Anstrengung, die sie auf sich nehmen.
Dann wire verstindlicherweise die Folge: Unreife und Infantilismus bei den Kin-
dern. Aber wir haben keinerlei Sicherheit bei solchen Annahmen. Ob die Menschen
von heute im Vergleich zu denen vergangener, sogenannter ruhiger Zeiten wirklich
weniger selbstindig, und — sagen wir einmal — von geringerer Substanz sind —
wer will und kann darauf eine sichere Antwort geben. Vielleicht ist es sogar um-
gekehrt: die Menschen von frither und ehedem wurden getragen von der ,ruhigen®
Zeit, von den sicheren Wertungen sicherer Autorititen, vom Gleichmafl und von der
Regelméfligkeit der Monate und Jahre; in dieser Geborgenheit waren sie dann Kin-
dern dhnlich. Der Mensch der Gegenwart, der weithin auflere und innere Sicherhei-
ten verlor (manche Menschen sagen oder konnten sagen, dafy sie alles verloren
haben), rafft sich, wie es scheint, entweder zu einem heroischen , Trotzdem* auf, oder
er laflt sich illusionslos von einem schlichten Pragmatismus tragen und bestimmen.

Kommen wir nun zu Becket, dem Typ des trenen Dieners, zunichst des Konigs,
dann Gottes. Erinnert wird man angesichts seiner unbekiimmerten Sorge um Gottes
Sache, um Amt und Pflicht an Worte des hl. Paulus: ,Dafiir halte uns jedermann:
far Christi Diener und Haushalter iiber Gottes Geheimnisse. Nun sucht man nicht
mehr an den Haushaltern, denn daf sie treu erfunden werden® (1 Kor 4, 2-3), fer-
ner: ,Ich danke unserem Herrn Christus Jesus, der mich stark gemacht und treu
geachtet hat und gesetzt in das Amt“ (1 Tim 1, 12).

Als Typ stellt er den oftmals im kirchlichen Bereich vorfindbaren treuen und zu-
verlassigen Arbeiter dar. Was ihm fremd zu sein scheint, ist eine affektive Bindung
an Gott, an Christus, die Liebe, wenigstens ist sie nie so recht spiirbar, vor allem
auch im Umgang mit den Menschen; der Kontakt scheint spréde, sachlich, zuriick-
haltend. ..

Nun ist ja die Gottes- und Nachstenliebe keineswegs zunachst und vorwiegend
Gefiihl, wenigstens versteht sie das Evangelium auch anders: ,Darum, an ihren
Friichten sollt ihr sie erkennen. Es werden nicht alle, die zu mir sagen: Herr, Herr!
in das Himmelreich kommen, sondern die den Willen tun meines Vaters im Himmel*
(Mt 7, 20-21).

Andererseits hat die Liebe, die Gottesliebe, die zur Menschenliebe wird, eine so
hervorragende Bedeutung und wird z. B. vom hl. Paulus so unbedingt in die Mitte
des christlichen Lebens geriickt, dafl alles, auch das Grofite neben ihr wie ein Nichts
ist: ,Wenn ich mit Menschen- und mit Engelszungen redete, und hitte der Liebe
nicht, so wire ich ein ténend Erz oder eine klingende Schelle ... Und wenn ich alle
meine Habe den Armen gibe und lieRe meinen Leib brennen, und hitte der Liebe
nicht, so ware mir nichts niitze“ (1 Kor 13, 1-3).

Ob es das Anliegen Anouilhs ist, den ,Heiligen sachlich-sprode, wenig getragen
von Emotion, desillusioniert darzustellen? Ob es so ,gefithllos® heute in der Welt
und im Dienst Gottes zugeht? Und ob hinter dieser Niichternheit der mutig aus-
getragene Zweifel, vielleicht aber auch die Verzweiflung steht und lauert? Und ob
er sagen will, dal es auf Gefiihle gar nicht ankommt, sondern auf die Tat?

Nehmen wir die Tatsache groflerer Nichternheit, einer gewissen Gefiihlsleere
oder doch wenigstens Gefithlsmifigung als heute gegeben an. Fragt sich, worin das
begriindet ist? Vielleicht in einem neuen Stil des Familienlebens, das offener, un-



Thomas Becket oder die Eh}e Gottes 181

genierter, aber auch sachlicher, kithler ist. — Da wire gut denkbar, daf} die Liebe
wenig gefithlhaft, eher eine Bezichung wechselseitiger Bediirfnisse, ebensolcher
Pflichten und Rechte wire. Aber das wire ja nicht schlimm, sofern nur der Sinn des
Zueinander- und Fiireinanderseins infolge des gefithlhaften Verlustes nicht aus-
gehohlt wiirde.

Ob Anouilh, gerade davon iiberzeugt, Becket in der Weise seines Spieles gestaltet
hat? Und ob das seine Frage war?

Das wire dann, trife es zu, auch eine Frage fiir uns. Stirbt das Gefihl, so tritt
Entfremdung, Kithle und Distanz ein. Aber wie kann man Gefiihl erwerben, wenn
es fehlt oder doch in zu groflem Mafle verringert ist? Darauf 148t sich nicht antwor-
ten. Aber das kann man wohl sagen: wer Gefiihl hat, in seiner Zuwendung, in seiner
Liebe Herz und Gemiit sprechen lassen kann, der mége es hiiten. Das alttestament-
liche Wort, von Christus dem Herrn aufgenommen und bestitigt, weist genau in
diese Richtung: ,Du sollst lieben Gott, deinen Herrn, von ganzem Herzen, von gan-
zer Seele und von ganzem Gemiite® (Mt 22, 37).

Noch ein Riickblick: In der Verallgemeinerung, von der wir zu Beginn sprachen
(S. 176), 1aBt sich von zwei Typen sprechen, vielleicht hiufig zu findenden Typen.
Beiden fillt die Liebe, die wahre Liebe so schwer, dafl sie sie nicht fertigbringen.
Der eine zerfallt moralisch, weil er von Ressentiments, Angst und Aggressionen er-
fallt ist, der andere versucht das Moralische, erreicht sogar Grofles und fillt in
bestem Willen, aber er kann nicht lieben. Bedeutsame Ursachen solcher Entwidklun-
gen wurden hier aufgezeigt. Kann man solche Ursachen beseitigen, verhindern? Viel-
leicht oft, wenn sie erkannt werden, vielleicht auch nicht, obwohl sie erkannt werden,
weil man die Geschichte nicht riickgéngig machen kann. Sicher ist eines: der wird
menschlich und auch religids am weitesten kommen, dem schicksalhaft Liebe geschenkt
wurde — oder wenn sie ihm nicht geschenkt wurde, der sich bemiiht, sie andern zu
schenken.

Ob Anouilh das mit seinem Stiick gemeint hat? Jedenfalls hat er uns die Freiheit
zu dieser Interpretation gegeben. Wenn er auf den Vorwurf, er halte sich nicht an
die geschichtlichen Tatsachen, zur Antwort gibt: ,Ich habe beschlossen, daf mir das
gleich war. Und Thnen?“, dann mdchte ich auf die oben gestellte Frage mit den
gleichen Worten antworten: ,Ich habe beschlossen, dafi mir das gleich war. (Mir
gefillt es s0.) Und Thnen?“






