Christliche Mystik in heutiger Welt

Von Hilda Graef, Oxford

Was ist Mystik? Innigste Vereinigung mit Gott, Leben in Seiner Gegenwart —
nicht nur so, wie wir alle darin leben, deren Dasein von der Allmacht des Schopfers
gehalten und getragen ist. Nicht einmal nur so, wie die meisten modernen Christen
darin leben, geheiligt von der Gnade, gestirkt von der Eucharistie, vom tiglichen
Gebet. Nein, viel mehr: eine Vereinigung, die im tiefsten Seelengrund nicht nur
gelebt, sondern bewufit erfahren wird, eine Einung in der Liebe, aber auch in der
Erleuchtung, in der alle Gaben des Heiligen Geistes, Weisheit, Kraft, Furcht des
Herrn in ganz eigner Weise lebendig werden und die Seele durchdringen. Da mag
es Ekstasen und Visionen geben, die den Menschen vollig aus seiner Umwelt heraus-
reiflen, aber sie sind nur Begleiterscheinungen, die allerdings allzu oft mit dem
Wesen der mystischen Vereinigung verwechselt werden. Notwendig sind sie jedoch
nicht: die Einung kann so verborgen bleiben, daf sie iiberhaupt nicht nach auflen in
Erscheinung tritt, und, wie Johannes vom Kreuz, der Kirchenlehrer der Mystik,
schreibt, fallen diese dufleren Phianomene im hdchsten Stadium des mystischen Auf-
stiegs, in der geistlichen Vermihlung, véllig weg.

Aber der Weg dahin ist hart. Die Vorbereitung fiihrt durch jahrelange Aszese,
durch die Schrecken der Nacht der Sinne und des Geistes. Die Biographien der gro-
flen mittelalterlichen und auch der nachtridentinischen Mystiker, einer Katharina
von Siena, eines Heinrich Seuse (allerdings muf§ nach dem Stande der heutigen For-
schung viel von seinen furchtbaren Selbstquélereien den Interpolationen seiner from-
men Herausgeberinnen zugeschrieben werden), einer Theresia von Jesus sind voll
von den Qualen nicht nur selbstgewihlter Abtotung, sondern der viel schwerer zu
ertragenden gefiithlten Gottverlassenheit und schlimmer Versuchungen. Alle diese
Mystiker stimmen darin iiberein, dafl der ersehnten Vereinigung eine lange Periode
intensiver Reinigung vorausgehen muf, und dafi, je weiter man auf dem Weg der
Vollkommenheit voranschreitet, die gottlichen Forderungen an den Menschen um so
héher werden.

Und nun betrachten wir einen Augenblick unsere heutige Welt: die Welt der
Maschine, die Welt im Atomzeitalter — ist da iiberhaupt noch Platz fiir ein mysti-
sches Leben? In den kontemplativen Klgstern gewifl — obgleich selbst da schon der
Lirm und die Rastlosigkeit unserer Zeit eingedrungen sind, man denke nur an den
Staubsauger auf dem Gang und das Diisenflugzeug in der Luft. Aber wie steht es
mit dem Christen, dem Laien sowohl wie dem Priester in der Welt? Ist es bei dem
heutigen ,Betrieb”, dem Lebenskampf, der nervenaufreibenden Hetze iiberhaupt
noch mdglich, sowohl die Zeit wie die innere Ruhe aufzubringen, die offenbar fiir
die Entwicklung des mystischen Lebens unerldfilich sind? Ist nicht unser Verhaftet-
sein an die Maschine, unser ganzes kinstliches Dasein, das kaum mehr den natiir-
lichen Rhythmen folgt, diesem Leben geradezu entgegengesetzt?

Es gibt Christen, die diese Fragen vorbehaltlos bejaht haben, und nicht nur fiir
das mystische, sondern fiir das christliche Leben tiberhaupt, wie beispielsweise der be-
kannte englische Konvertit G. K. Chesterton und der Bildhauer Eric Gill, die in der



Christliche Mystik in heutiger (Delt 183

Maschine den Erzfeind ihrer Religion und in einem bis zu vélliger Unkenntlichkeit
idealisierten Mittelalter den Archetyp katholischer Existenz sahen. Heute ist diese
Flucht in die Vergangenheit weithin iiberwunden, und zwar paradoxerweise gerade
dadurch, dafl wir unser Interesse noch weiter zuriickverlegt haben, nimlich in die
Viterzeit, die der unseren in vielem verwandter ist als das Mittelalter. Wie heute,
waren die ersten christlichen Jahrhunderte eine Zeit ungeheurer Umwalzungen, in
der die Kirche mitten in einer heidnischen Umwelt leben mufite; wie heute, gab es
auch damals einen gebildeten, nicht nur allgemein religids, sondern spezifisch theo-
logisch interessierten Laienstand, dem Dogma und Liturgie keineswegs gleichgiiltig
waren. Vielleicht konnen wir von daher Anhaltspunkte finden, unser Problem des
Mystikers in der heutigen Welt zu beleuchten.

Die Mystiker, die wir bisher erwdhnt haben, waren alle, man gestatte den Aus-
druck, Spezialisten. Im spaten Mittelalter hatte sich die Mystik als besonderes Fach
von der dogmatischen Theologie abgeldst; aber noch der heilige Thomas hatte
mystische Fragen in seiner Summa Theologiae behandelt. Im christlichen Altertum
waren Mystik und Dogma so eng miteinander verbunden, dafl die grolen Theologen
fast immer zugleich auch grofle Mystiker waren. Das gilt von Origenes, Athanasius,
Gregor von Nyssa oder Augustinus, die zwar keine mystischen Erlebnisse aufgezeich-
net haben, deren ganze Spiritualitit aber eine so innige Gottverbundenheit reflek-
tiert, dafl man sie sich kaum anders als auf mystischer Grundlage entstanden vor-
stellen kann. Allerdings gab es auch damals schon ,Spezialisten®: die geweihten
Jungfrauen, die Wiistenviter. Aber sie hatten keineswegs ein Monopol. Man braucht
nur die Predigten beispielsweise der groflen Alexandriner oder Kappadozier zu
lesen, um sich mit Erstaunen zu fragen, wie es moglich war, daf sie ihren Zuhorern
so viel mystische Theologie zumuten konnten. Wie war es méglich — aber hatte
nicht schon Paulus seinen neu bekehrten Gemeinden Briefe geschrieben, die ein tiefes
Verstiandnis des inneren Lebens voraussetzten?

Weder die Korrespondenten des Vélkerapostels noch die Gemeinden der Viter-
zeit waren besonders mystisch ,begabte” Eliten. Vom Kaiser und hohen Hofbeamten
bis hinunter zu kleinen Handlern und Soldaten waren alle Stinde in den Basiliken
vertreten. Es ist kaum anzunehmen, dafl die Viter ihren Horern véllig Unverstind-
liches vorgetragen hatten. Ubrigens wissen wir aus ihren eignen Schriften, dafl zum
Beispiel wihrend der arianischen Kontroverse selbst die Barbiere mit ihren Kunden
tiber die Wesensgleichheit des Sohnes disputierten. Das mystische Leben war damals
noch in das ganze christliche Dasein eingebettet: weltlicher Beruf, Bibellesung und
Exegese, Liturgie und Sakramente, Dogma und innerpersonliche Hinwendung zu
Gott hingen eng zusammen und befruchteten sich gegenseitig.

Véllig verinderte soziale, kulturelle und politische Verhiltnisse, auf die wir hier
nicht ndher eingehen konnen, ebenso wie die jeder Entwicklung innewohnende Ten-
denz zur Spezialisierung brachten es mit sich, dafl im Mittelalter und besonders in
nachtridentinischer Zeit die Mystik nicht nur von der eigentlichen Theologie ab-
gezweigt, sondern auch als etwas ganz Besonderes aus dem geistlichen Leben heraus-
gelost, zeitweise sogar, besonders nach der quietistischen Kontroverse, als etwas Ge-
fahrliches bekdmpft wurde. Heute, da Liturgie, Bibel, theologische Erkenntnis und
die Stellung der Laien in der Kirche eine neue Bedeutung erhalten und sich gegen-



184 Hilda Graef

seitig beeinflussen, wird auch die Mystik immer mehr aus ihrer Isolierung befreit,
wie es beispielsweise in dem Buch von Anselm Stolz OSB , Theologie der Mystik®
der Fall ist. Es scheint, dafl, weit entfernt nicht mehr ,zeitgemdR“ zu sein, gerade die
Mystik unserer Welt neue Hoffnung und neuen Lebensmut schenken kann. Das be-
weist schon allein das grofe Interesse, das Schriftsteller wie Aldous Huxley mysti-
schem Erleben entgegenbringen, und die Beliebtheit, der sich Yoga und indische
Mystik erfreuen. Und doch liegt in dieser Hinneigung zu 6stlichen Kulten immer
eine Art Weltflucht: man méchte sich den Schwierigkeiten, ja, der Angst, von der
der moderne Mensch formlich besessen ist, durch die Flucht in die bewuf}t hervor-
gerufene Ekstase oder in die Traumwelt des Mescalin und der magischen Pilze ent-
ziehen. Aber aus diesen sogenannten mystischen Zustinden gibt es immer ein Er-
wachen, und zwar ein Erwachen, das den Menschen nicht stirkt, sondern ihn im Ge-
genteil zur Lisung seiner Lebensprobleme nur immer ungeeigneter macht. Diese
Probleme, die uns Heutige so beingstigen, lassen sich in der Hauptsache auf zwei
Quellen unserer Unsicherheit zuriickfithren: die uns immer mehr zu dberwaltigen
drohenden Maschinen und das immer riesiger werdende Weltall. Beiden gegeniiber
fiihlt sich der Mensch nicht nur unsicher, sondern véllig machtlos, weniger als ein
Staubchen 1m All, dazu Michten ausgeliefert, die er selbst beschworen hat.

Bleibt dieser Situation gegeniiber nicht auch die christliche Mystik ohne Antwort?
Manchmal scheint es dem modernen Menschen, als sei die komplizierte mystische
Theologie mit ihren Wegen und Stufen, ihrer Forderung vélliger Abt6tung und
ihrer schwer verstandlichen Terminologie etwas ganzlich Uberlebtes, das uns heute
nichts mehr zu sagen hat und unseren Problemen véllig fern steht. Und doch kann
nur das, was wir eingangs als das Wesentliche der Mystik bezeichnet haben, die
innige Vereinigung mit Gott, uns die letzte, befreiende Antwort auf unser angst-
volles Fragen geben. Auch heute noch gibt es Menschen, und zwar gerade solche,
die allen Gegenwartsproblemen offen sind, die in ihrer gelebten Vereinigung mit
Gott den Schwierigkeiten nicht aus dem Weg gegangen sind, sondern sie bewaltigt
haben.

Ist es tatsichlich méglich, selbst die Maschine ins innere Leben hineinzunehmen?
Heute ist es uns selbstverstindlich, daf die Natur ihre Rolle in der Mystik hat. In
der christlichen Frithzeit dagegen war sie noch ganz mit den Heidengéttern ver-
quickt. Die Kirche hat auch die heidnischen Naturgbtter und -feste zu ,taufen“ ver-
mocht, hatte doch schon der Psalmist alle Geschopfe, Feuer und Eis, Berge und Baum,
Vieh und Voégel zum Preis Gottes aufgerufen, so dafl Franziskus sie alle in seinem
Sonnengesang in sein mystisches Leben hineinnehmen konnte. Es ist wohl kein Zu-
fall, daf gerade einer seiner Sohne im zwanzigsten Jahrhundert dasselbe fiir die
Maschine getan hat.

Maximilian Kolbe (1894—1941), ein polnischer Franziskaner, hatte schon in fri-
her Jugend sein Herz Maria geschenkt und den Naturwissenschaften und der Mathe-
matik sein leidenschaftliches geistiges Interesse. Sein heute der Verwirklichung so
naher Knabentraum war, eine Maschine zu erfinden, um auf den Mond zu fliegen.
Als junger Theologiestudent in Rom griindete er eine Militia Immaculatae, um mit
ihr die Welt fiir Maria und far Christus zu erobern. Diese beiden Ziele sind nicht
so unvereinbar, wie es auf den ersten Blick scheinen mdchte; im Gegenteil, sie waren



Christliche Mystik in heutiger Welt 185

bei ihm eng miteinander verbunden. Wie die Konferenzen des fiinfundzwanzigjih-
rigen, gerade geweihten Priesters erkennen lassen, kannte er aus Erfahrung die Tro-
stungen ebenso wie die Trockenheit und die itbrigen Leiden des mystischen Daseins.
Als er wegen seines Lungenleidens fiir lingere Zeit in ein Sanatorium mufite, war
er zum erstenmal in seinem Leben von Unglaubigen umgeben. Seine Personlichkeit
machte einen tiefen Eindruck. Seine Mitpatienten spiirten die Gottesnihe des jungen
Franziskaners, aber am meisten erstaunte er sie mit seinen griindlichen naturwissen-
schaftlichen und philosophischen Kenntnissen, die sie bei dem tief frommen Pater
Kolbe nie vermutet hitten. Er aber hielt es geradezu fiir seine Pflicht gegen Gott,
sich iiber alle modernen Entdeckungen und Erfindungen so weit wie moglich auf dem
laufenden zu halten. Wihrend seine Mitbriider das Kino als eine Erfindung des
Teufels verurteilten, sah er darin bereits die groflen Moglichkeiten des Apostolats.
Als er, zwar nicht geheilt, aber doch ziemlich gekraftigt, in sein Kloster zuriickkehrte,
ging er sofort daran, eine Zeitschrift zu griinden, um die Mitglieder seiner bestéindig
wachsenden Militia miteinander in Verbindung zu halten und zugleich ihr inneres
Leben durch den Einflufl des gedruckten Wortes zu vertiefen. Bald kam auch eine
Drucdkerei hinzu, trotz des Widerstandes der ilteren Patres, die dafiir hielten, dafl
die altbewdhrten Mittel des Beichthérens und der Predigt noch immer fiir die Ver-
kindigung des Evangeliums ausreichten.

Pater Maximilian war anderer Meinung. Dank seiner Energie und machtvollen
Personlichkeit erstand in der Ndhe von Warschau ein Musterbetrieb mit den modern-
sten Maschinen, deren eine in einer Stunde zwanzigtausend Exemplare seiner Zeit-
schrift herstellen konnte, eine fiir die damalige Zeit beachtliche Leistung. Pater
Maximilian liebte seine Maschinen. Er ging so weit, sie durch eine religiése Zere-
monie ganz in das klésterliche Leben einzubeziehen. ,Was soll ich Bruder Maschine
wiinschen®, sagte er einmal bei ithrer Weeihe, ,als daf er seiner Herrin treu dienen
mége. Heute wird er geweiht, moge das seine Einkleidung sein. Dann wird er ein-
gestellt, das soll seinem Noviziat entsprechen, und schliefilich wird er in Bewegung
gesetzt, dann macht er seine Profef... Dann wird Bruder Maschine ein guter
Méndch, wenn er mit Hilfe von Bruder Mechaniker, der ihn bedient, den Willen der
Immaculata erfallt.”

Es gibt zu denken, dafl zur gleichen Zeit, als der franziskanische Mystiker die
Maschine ganz in den Dienst Gottes stellte, katholische Journalisten und Kiinstler
wie Belloc, Chesterton und Gill sie fiir den schlimmsten Feind christlicher Kultur
ansahen. Vielleicht hatten sie, wenn sie Pater Maximilians Druckerei gesehen hitten,
dasselbe gesagt wie einer der Besucher: ,Ich verstehe das nicht — Technologie und
Mystik Hand in Hand!“ Alle Briider, bei deren Auswahl Pater Kolbe besonderes
Gewicht auf Tichtigkeit legte — denn fiir die Immaculata war nur die beste Arbeit
gut genug —, lebten nach einer Regel, die tiglich dreieinhalb Stunden Gebet und
Meditation vorschrieb. Er selbst lebte in steter Einung mit Gott, die ihn schlieRlich
zum freiwilligen Mirtyrertod in einem Hungerbunker in Auschwitz fihrte, den er
an Stelle eines Familienvaters auf sich genommen hatte. Durch sein mystisches Leben
hatte er die Angst Gberwunden: nicht nur die Angst vor der Maschine, durch ihre
Eingliederung ins christliche Leben, sondern auch die Angst vor Leiden und Tod,
die unsern Zeitgenossen so absurd erscheinen.



186 Hilda Graef

Aber vielleicht noch stirker als die Angst vor der Maschine ist das Gefiihl der
Nichtigkeit des Menschen im Weltall der Millionen und Abermillionen von Sonnen-
systemen, in dem unser Planet, den die Menschheit jahrtausendelang fiir den Mit-
telpunkt der ihn umkreisenden Himmelskérper gehalten hat, nur ein unscheinbares,
kaum zu bemerkendes Stiubchen darstellt. Nicht mehr von Gott am sechsten Tage
als die Krone der Schopfung erschaffen, sondern das Produkt einer Millionen Jahre
wihrenden Evolution, ist der Mensch heimatlos geworden und die Welt im wahr-
sten Sinn des Wortes un-heimlich. Und wieder ist es ein Mystiker, der dem Menschen
seinen Gott, und damit seine Welt, wiedergibt, ihn neu beheimatet auf der alten
Erde. Pierre Teilhard de Chardin, der viel umstrittene ,Mystiker der Evolution®,
wie man ihn wohl nennen darf, fiihlte sich schon in frither Jugend unwiderstehlich
von Eisenspinen und Granatsplittern angezogen, die er sammelte, wie andere katho-
lische Kinder fromme Bildchen, und vor denen er immerfort wiederholte: ,Gott.
Eisen.“ Im Herzen der Materie, die ihn auf allen Seiten umgab, leuchtete etwas auf,
das ihn lockte, sie zu erforschen.

Er wurde Jesuit, doch dann brach ein Konflikt in ihm auf: wie sollte er seine Be-
geisterung fiir die Erforschung der Natur mit seinem ganz aufs Ubernatiirliche
gerichteten Priesterberuf vereinigen? Aber die ignatianische Mystik ist der Welt ja
nicht feind; und so versicherte ihm sein Novizenmeister, dafl der Gott des Kreuzes
die ,natiirliche® Expansion seines Wesens ebenso wolle wie seine Heiligung, ohne
ihm jedoch ndher zu erkliren, wie das méglich sei. Den Weg zur Harmonie von
Naturwissenschaft und Mystik mufite er allein finden; das war seine Lebensauf gabe,
denn wie er selbst schreibt: ,Der kosmische Sinn und der Christus-Sinn existierten
nebeneinander in meinem Herzen und zogen einander unwiderstehlich an. “

So verschmolzen allmihlich geologische Forschung und Gebetsleben in einer Art
Personalunion, wie er es in seiner Messe sur le Monde ausdriickt: ,Die Wissenschaft
von Christus in allen Dingen ist die wahre mystische Wissenschaft.“ Dies ist nicht
etwa pantheistisch gemeint; Teilhard weist eine solche Interpretation verschiedent-
lich scharf zuriick. Aber fiir ihn offenbart sich Christus nicht nur in der Inkarnation,
sondern auch als der stetig schaffende Logos in der Welt, wie ihn der Prolog des
Johannesevangeliums darstellt und wie er so oft in der Patristik erscheint, in Teil-
hards Interpretation als der die Evolution tragende und fiihrende Schépfergeist.
Denn fiir ihn hat die iiber Millionen Jahre sich erstreckende Evolution Richtung und
Sinn; ihr Ziel ist das geheimnisvolle Omega, der Schneidepunkt von Gott und Welt,
aof den der Kosmos hinstrebt, und der doch selbst den Kosmos transzendiert. Denn
alles Seiende existiert fiir Gott. ,Im Herzen des Alls“, so schreibt er in Le Milicu
Divin, ,existiert jede Seele fiir Gott, in unserm Herrn. Aber alle Wirklichkeit, auch
die materielle Wirklichkeit, die jeden von uns umgibt, existiert fiir unsere Seelen.
Darum existiert alle Sinnenwirklichkeit, die jeden von uns umgibt, durch unsere
Seelen fir Gott in unserm Herrn.“

So ist auch fiir Teilhard die evolutionistisch gesehene Welt hierarchisch auf den
Menschen, und durch ihn auf Gott hin, geordnet, wie er das in seinem Hauptwerk,
Le Phénoméne Humain, beschreibt. In grofartiger Schau, die vom Urbeginn unserer
Erde als ein Stiickchen von der Sonne abgesplitterte Materie nicht nur bis in unsere
Gegenwart, sondern bis zum Ende unseres Planeten fithrt, schildert Teilhard die



Christliche Mystik in heutiger telt 187

Geschichte der Evolution vom ersten Wasserstoffatom bis zum Menschen und seinem
Endschicksal. Es ist die Schau.eines Mystikers, der zugleich Paldontologe war, dessen
ganzes Streben dahin ging, seinen Fachgenossen eine Deutung der bis dahin bekann-
-ten naturwissenschaftlichen Gegebenheiten zu bieten, die ithnen verstdndlich war, die
aber zugleich weit itber eine materialistische Interpretation hinausfithrte. Es war
eine Pionierarbeit, der erstmalige grof} angelegte Versuch, das Weltbild des moder-
nen Naturwissenschaftlers mit dem des christlichen Theologen zu vermahlen, und
daf da Risse und Fehler nicht ausbleiben konnten, ist selbstverstindlich. Das Wesent-
liche, das uns in diesem Zusammenhang interessiert, ist, dafl hier ein Mystiker, der
die wunderbaren Gebete des Miliex Divin schreiben konnte, die evolutionistische
Schau der Welt verbunden hat mit der Kontemplation des kosmischen Christus,
wie ihn Paulus im Epheserbrief dargestellt hat, wenn er kommt, ,die beschlossene
Fiille der Zeiten heraufzufithren, um alles, was im Himmel und auf Erden ist, in
Christus, dem Haupte, neu zusammenzufassen“ (Eph 1, 10). In dieser Schau schwin-
det die Angst vor dem unbegreiflichen, sich immer mehr ausdehnenden Weltall, weil
alles, das Universium wie unsere der Evolution unterworfene Erde, in Christus sei-
nen letzten Sinn und seine Bestimmung findet.

In dieser Mystik, ob sie die Maschine oder das Weltall in ihre Gottverbundenheit
aufnimmt, ist nicht von Gebetsstufen und erschreckender aszetischer Vorbereitung
die Rede gewesen, und darin gleicht sie der anfangs erwihnten patristischen Mystik,
die auch innig mit dem L.eben und seinen Problemen verbunden war, die allerdings
damals grofitenteils theologischer Art waren. Damit ist auch die Frage beantwortet,
ob unsere moderne Lebensform etwa mystisches Erleben erschwert oder gar unmag-
lich macht. Da unsere beiden Beispiele aber Priester waren, soll nun noch an zwei
Laien gezeigt werden, dafl auch ein weltlicher Beruf sehr wohl damit vereinbar ist.

Contardo Ferrini (1859—1902) war ein Rechtsgelehrter, Hieronymus Jaegen
(1841—1919) ein Ingenieur, spiter Vorsteher der Trierer Volksbank und Landtags-
abgeordneter. Contardos mystisches Leben begann mit seiner Erstkommunion (er
war damals zwolf Jahre alt), die fiir ihn eine unvergefiliche Begegnung mit seinem
Gott war, in der alle Kilte, wie er selbst spiter schreibt, im Feuer iiberstromender
Liebe wegschmolz und die ihn mit nie gekanntem Frieden und tiefer Freude erfillte.
Als junger Mensch litt er sehr unter den Neckereien seiner Mitschiller, und spéter
unter den zuweilen groben Spafien der Studenten, denen seine iibergroffie Empfind-
lichkeit und fast madchenhafte Scheu eine leicht zu treffende Zielscheibe ihres Spottes
bot. Es war eine Zeit der ,Reinigung”, wie sie fiir den heutigen Mystiker, im Gegen-
satz zum mittelalterlichen, wohl typisch ist: als Christ seine Ideale in einer nach-
christlichen, nur allzu oft der Kirche feindlichen Umgebung verwirklichen zu miissen,
erfordert vielleicht mehr Hingabe und Glaubensstarke als die mittelalterliche Geifiel
und das harene Hemd.

Bei Jaegen gibt es ahnliche, von der politischen Lage bedingte Lauterungen: im
Kulturkampf setzte er sich als Sprecher des Katholikenvereins der Gefahr der Ver-
haftung aus und wurde seines militirischen Ranges beraubt, den er sich im preuflisch-
dsterreichischen Krieg von 1866 erworben hatte — im damaligen Preuflen eine ent-
ehrende Degradierung. Beide, Ferrini und Jaegen, machten ihr Berufsleben bewufit
zur Grundlage, auf der sich ihr mystisches Leben aufbaute, so wie es fiir den Ordens-



188 Hilda Graef

mann die treue Erfiillung der Vorschriften seiner Ordensregel ist. Ferrini nahm seine
wissenschaftliche Arbeit sehr ernst, sie reprisentierte den Willen Gottes fiir ihn.
Viele Stunden tiglichen Gebets, wie man sie vom traditionellen »Mystiker“ erwar-
tet, waren fiir ihn unméglich; er mufite sich mit fast téiglicher Messe und Kommunion
und kurzem, aber um so intensiverem innerem Gebet begniigen. Aber fiir ihn wurde
die Arbeit selbst zum Gebet; sein ganzer Tag war von der eucharistischen Vereini-
gung durchglitht. Neben seinen groflen wissenschaftlichen Werken iiber rémisches
Recht schrieb er auch kleinere Biicher iiber das geistliche Leben, die aus Briefen an
Freunde und Meditationen entstanden. In ihnen spricht er das Geheimnis des Mysti-
kers in der Welt aus, wie es auch schon fritheren Zeiten bekannt war, wie es aber
heute, in einer Epoche der Angst und des Suchens nach einem Anker ganz besonders
intensiv gelebt werden mufi: ,Selbst in der tiglichen Arbeit muf} es, was ich die
innige Mitteilung zwischen Gott und seinem Geschdpf nenne, geben ... D. h. sich
an die heiligen Gedanken der Frithmesse erinnern, ein Gedenken, das uns im Lanf
der tdglichen Arbeit trstet, ein Blick zum Vater mitten in den tiglichen Sorgen, ein
Liebeswort, das uns fast unbewuf8t auf die Lippen kommt und unser Herz zu Gott
emportrigt.”

Auch Jaegen nutzte jeden Augenblick fiirs Gebet. Auch er war duflerst gewissen-
haft und betrachtete seine Arbeit, ob in der Bank oder im preuflischen Landtag, als
das gottgewollte Mittel seiner Heiligung in der Welt. Dabei schrieb auch er Biicher
iiber das geistliche Leben, und zwar férmliche Lehrbiicher: ,Der Kampf um das
héchste Gut” iber die Aszese, ,Das mystische Gnadenleben® iiber die Mystik. Dar-
liber schrieb der verstorbene grofe Kenner mittelalterlicher Theologie und Mystik,
Martin Grabmann: ,Das Eigenartige dieser Darstellung der katholischen Lehre von
der christlichen Mystik besteht darin, daf§ hier ein katholischer Laie, der seine wis-
senschaftliche Ausbildung an der Technischen Hochschule in Berlin genossen hat und
der mitten in der Welt mit voller Hingebung die Aufgaben und Pflichten des tech-
nischen und kaufminnischen Berufes in vorbildlicher Weise erfiillt hat, fiir Priester
und Theologiestudierende all das systematisch dargestellt hat, was dieselben fiir die
Seelenleitung solcher, denen Gott die Gnaden des mystischen Gebetslebens verleiht,
wissen sollen. Der auflerordentliche Wert von Jaegens Grundrifl der katholischen
Mystik liegt darin, dafl dem Verfasser mystische Gebetsgnaden bis zu den hochsten
Stufen erdenméglicher Gottverbindung zuteil geworden sind, und dafl er bei der
Schilderung mystischer Vorgange wenn auch mit demutsvoller Zuriickhaltung Selbst-
erlebtes hineinverflechten konnte.“ Hier ,ist keine absonderliche weltferne Mystik

., sondern — ich mdchte fast sagen — eine weltmannische Form des innigsten und
hochsten Gebetsverkehrs mit Gott mitten in einem praktischen Beruf*.

Jede Zeit hat auch die ihr zugehorige Mystik. Im Mittelalter waren die Mystiker
pittoreske Gestalten wie ein Bernhard von Clairvaux oder eine Katharina von Siena,
die sich vollig von der Welt abwandten, Kreuzziige predigten, sich erschreckende
Bufitbungen auferlegten, in der Uffentlichkeit Ekstasen hatten und auflerdem noch
oft Politik machten. Zur Zeit der Gegenreformation waren sie schon sehr viel weni-
ger dramatisch. Die Ekstasen fanden meist im Kloster statt, die Bufliibungen wurden
reguliert, und, wihrend die Karmeliten sich noch bewuflt von der Welt abwandten,
wollte Ignatius mit seinem Orden in der Welt wirken, doch nun nicht mehr, wie die



Christliche Mystik in heutiger Welt 189

mittelalterlichen Mystiker, durch direkte Aktion, sondern durch Beratung und den
Einflufl persénlicher Vollkommenheit, so dafl das mystische Leben sehr viel weniger
in die Augen fiel.

Heute ist die christliche Mystik {ast unsichtbar geworden, weil sie versuchen muf,
eine fremde Welt zu durchdringen. Wie ein Gregor von Nyssa und ein Augustinus
heidnische Philosophie ins christlich-mystische Leben hineinnahmen, so die Heutigen
Technik, Naturwissenschaft und modernes Berufsleben. Denn christliche Mystik, wie
die Religion, deren Bliite sie ist, ist an keine Epoche und keine Kultur gebunden.
Wenn wir unter Hast, Lirm und Angst leiden, dann ist die Hinwendung zur Mystik,
die Sehnsucht nach Gottvereinigung um so notwendiger, auch wenn nur wenige die
eigentliche Unio mystica erreichen. Schon allein die Tatsache, daf sie auch in unse-
rer Welt méglich ist, dal die modernen Entdeckungen und Erfindungen und das
moderne Arbeitsleben als solche das Rohmaterial sein kénnen, das zur Entfaltung
reichen mystischen Lebens dient, kann neue Hoffnung aufblithen lassen. Denn selbst
unsere zerrissene Welt ist immer noch auch die Welt des Schopfers, in der sich das
All Gottes auf dem Hintergrund des ,Nichts“ der Kreatur offenbart.






