
Die Mönchsgemeinde in der Kirche 

Eine Skizze 

Von Altfrid K a s s i n g OSB, Maria Laach 

Wenn die monastische Tradition die Mönchsgemeinde als Kirche bezeichnet, wenn 
sie in ihr die gleichen Realitäten erkennt, die das Wesen der Kirche ausmachen, wenn 
sie vom Monasterium in den gleichen Worten spricht, mit denen von der Kirche 
gesprochen wird, wenn sie das Monasterium wie ein Vorbild oder Symbol der Kirche 
ansieht • so stellt sich nun die Frage, wie sich die so verstandene Mönchsgemeinde 
in die christliche Gesamtrealität einordnet, oder konkreter: welche realen Beziehun- 
gen zwischen der so verstandenen Mönchsgemeinde und der Gesamtkirche bestehen. 
Die Frage ist wohl zugleich der Prüfstein, an dem sich die Echtheit der dargelegten 
Schau der Dinge erweisen muß, und die Antwort auf sie kann beitragen zur Antwort 
auf mancherlei Fragen, die heute den Mönchen gestellt werden und die immer wie- 
der um das eine Anliegen kreisen: Wie steht die Mönchsgemeinde in der Kirche?* 

I. 

Wenn es hier um die konkrete Existenz der Mönchsgemeinde geht, so müssen wir 
uns bei der Erwähnung der •Kirche" oder •Gesamtkirche" ebenfalls ihre konkrete 
Existenz vergegenwärtigen. Und da ist zu sagen: Die konkrete Existenz der Gesamt- 
kirche verwirklicht sich in den Einzelkirchen, in den Gemeinden, die räumlich neben- 
einander und zeitlich nacheinander, aber immer geeint miteinander die Eine Kirche 
sind. 

Es ist fruchtbar, diese Feststellung zunächst ein wenig zu verdeutlichen im Blick 
auf die Heilsgeschichte dieser Einen Kirche in ihren beiden großen Etappen, den 
beiden Testamenten. 

Im Alten Bunde gab es keine Einzelkirchen, Einzelgemeinden im eigentlichen und 
vollen Sinne. Das entsprach der Existenzweise der Kirche in jenem ersten Bunde: Sie 
war das Israel kata sarka, das Israel dem Fleische nach. (Sarx, Fleisch, hier verstan- 
den im weiten, biblischen, speziell paulinischen Sinn.) Die Einheit des alttestament- 
lichen Gottesvolkes war Einheit im Fleische, war die durch die Geschlechterfolge hin 
in Fleisch und Blut weitergegebene und erhaltene Einheit der völkischen Lebens- 
gemeinschaft. An diese Lebensweitergabe in Fleisch und Blut war die Heilsverhei- 
ßung geknüpft, die den Sinn und Inhalt des Alten Bundes ausmachte. 

* Für den Zugang zur Literatur genüge die Nennung von zwei jüngeren Aufsätzen, in 
denen sich weitere Hinweise finden: E. von Severus, Das Monasterium als Kirche, in: Enkai- 
nia, Gesammelte Arbeiten..., hg. v. H. Emonds, 1956, 230•248. A. de Vogüe, Le Mona- 
stire, Eglise du Christ, in: Commentationes in Regulam S. Benedicti, cura B. Steidle, Studia 
Anselmiana 42, 1957, 25•46. • Ferner vgl. noch A. Kassing, Biblische Erwägungen zur 
christlichen Weltfrömmigkeit, in: Frömmigkeit (= Liturgie und Mönchtum 27}, 1960, 7•30, 
und E. von Severus, •Monastische" Frömmigkeit, ebd. 48•54. 



Die Möndisgemeinde in der Kirche 191 

Was an das Fleisch gebunden ist, ist gebunden an den Raum. Der Raum aber 
trennt. In ihm ist Einheit nur als Einzigkeit möglich. Eine Gemeinde, die ihre Ein- 
heit im Fleische verwirklichen will, kann dies nur, indem sie sich an einem Orte 
leiblich zusammenfindet. So konnte sich die kultische Einheit dieser Kirche nur ver- 
wirklichen in der Einzigkeit der Kultstätte. Es gab für das ganze fleischliche Israel, 
das ausgebreitet war über das Land Palästina und durch die Diaspora hin, nur einen 
Ort der Gegenwart seines Gottes, nur einen Kultdienst, den zu Jerusalem, an wel- 
chem die ganze Heilsgemeinschaft dieses Volkes sichtbaren Anteil nahm, sei es durch 
ihre Gegenwart, sei es durch ihren materiellen Beitrag zum Kult. Jeder andere Altar 
außerhalb Jerusalems, und wäre er auch Jahwe selbst geweiht gewesen, widersprach 
dieser Einheit, die gebunden war an die Enge und Festgelegtheit des Fleisches, des 
Sichtbaren. Und so war die Kirche des Alten Bundes nur verwirklicht, wenn und 
insofern sie sich vereinte in diesem einen Kult zu Jerusalem. 

Auch die Kirche des Neuen Bundes existiert noch im Fleische, aber nicht mehr dem 
Fleische nach, sie ist in ihrem Wesen nicht mehr an dessen Begrenztheit gebunden. 
Ihr Wesen ist im Geiste, in der pneumatischen Existenzweise, in welche sie Christus 
eingeführt hat, der den fleischlichen Alten Bund durch seine eigene Fleischwerdung 
auf sich genommen und in sich durch Kreuzestod und Auferstehung aus der Enge des 
Fleisches befreit und in die pneumatische Existenzweise hinübergetragen hat. Die 
neutestamentliche Kirche ist sakramental, sie besitzt im Fleische ein pneumatisches 
Wesen. In dieser neuen Daseinsweise ist darum die Einheit der Kirche nicht mehr 
gebunden an einen einzigen Ort. Auch die Einheit der Kirche ist nun pneumatisch. 
Die Kirche ist der Eine Leib, vom Einen Brote genährt, aus dem Einen Opfer Christi 
lebend, im Einen apostolisch-hierarchischen Amt von Christus geführt • und doch 
kann sie dies nun sein über die Vielfalt und Weite der Erde hin, in einer unzähl- 
baren Zahl von Einzelgemeinden. 

Wenn wir die Kirche, die Gesamtkirche, nicht als bloßen Begriff fassen wollen, 
sondern als konkrete Realität, müssen wir sagen, daß die Kirche in den Kirchen 
existiert, d. h. die Gesamtkirche in den Einzelgemeinden. Das gilt, seitdem über die 
Kirche zu Jerusalem hinaus andere Kirchen gegründet wurden, die Kirche zu Antio- 
chien, die Kirche zu Korinth usf. • und das gilt offensichtlich heute, zur Zeit der 
Weltkirche. 

Damit ist der Zusammenhang gezeigt, in welchem wir die Aussage verstehen und 
einordnen müssen, die Mönchsgemeinde sei Kirche. Es geht zunächst nicht um einen 
Vergleich oder um ein Vorbild, d. h. also nicht um eine Beziehung zwischen zwei 
Größen, die einander irgendwie gegenüberstehen oder nebeneinanderstehen (Mönchs- 
gemeinde und Kirche), sondern um die Realität der einen über Raum und Zeit hin 
ausgebreiteten Kirche, die wie in den vielen anderen Gemeinden so auch in der 
Gemeinde des Monasteriums greifbar wird. Von neuem bewahrheitet sich hier, daß 
die Grundelemente des Mönchtums keine anderen sind als die Grundelemente des 
Christentums, der kirchlichen Existenz überhaupt, die im Monasterium lediglich eine 
besondere Ausprägung erfahren. In dieser besonders ausgeprägten Gemeinde einen 
Widerspruch zur Einheit der Kirche zu sehen, würde einen Rückfall ins Alte Testa- 
ment bedeuten, ein Verkennen des wahren Einheitsgrundes der Einen Kirche, die in 
der Fülle der Gemeinden existiert. 



192 Altfrid Kassing 

II. 

Die monastische Gemeinde ist in verschiedener Hinsicht anders als die christliche 
Gemeinde im allgemeinen. Nennen wir letztere, um eine klare Ausdrucksweise zu 
gewinnen, die Heimatgemeinde. Sie fällt zusammen mit jenem Lebensraum, den 
wir Heimat nennen, d. h. in welchen der Christ entweder schon durch seine Geburt 
eingepflanzt worden ist oder in welchem er nach freier Wahl oder auch von anderen 
Umständen gelenkt seine Heimat gefunden hat. Die Zugehörigkeit zur Heimat- 
gemeinde muß wesenhaft als eine Berufung verstanden werden, denn sie ist die 
konkrete Verwirklichung der Zugehörigkeit zur Kirche Christi, wie sie in der Taufe 
begründet wird. Doch gilt eben dabei, daß diese Berufung den Christen nicht so sehr 
an die bestimmte Einzelgemeinde als solche bindet, sondern an die ihm in ihr kon- 
kret begegnende Gesamtkirche im allgemeinen. Ein Übergang von einer solchen 
Heimatgemeinde zu einer anderen (aus irgendwelchen sinnvollen Gründen voll- 
zogen) ist keinerlei Bruch der durch den Eintritt in die Gemeinde aufgenommenen 
Bindung. Gerade in unseren Zeiten werden wir uns genötigt sehen, den Begriff der 
Heimatgemeinde für mancherlei Nuancen offenzuhalten, doch können wir unter die- 
sem Wort gleichwohl alle jene Zugehörigkeit zu einer Gemeinde zusammenfassen, 
die sich aus Geburt, Beruf, Lebensschicksal, Wahl des Wohnortes usw. ergibt. Die 
genannten Elemente gelten, zur Verdeutlichung sei es noch einmal hervorgehoben, 
auch für den Fall dessen, der als Erwachsener zur Kirche kommt. Die christliche Be- 
rufung beruft ihn zur Kirche als ganzer. Die Zugehörigkeit zur bestimmten Gemeinde 
ergibt sich aus den genannten Faktoren. (Wir vermeiden bewußt das Wort •natür- 
liche" Zugehörigkeit. Denn wer wollte sagen, der •Beruf" eines Christen sei nicht 
•Berufung" und andere sein Lebensschicksal bestimmende Faktoren hätten nichts 
mit Lenkung durch den Geist Gottes zu tun?) 

Haben wir so umschrieben, was die Zugehörigkeit zur Heimatgemeinde bestimmt, 
so zeigt sich demgegenüber der andersartige Charakter der monastischen Gemeinde. 
Die Zugehörigkeit zu ihr erwächst aus einer besonderen Berufung, die nicht identisch 
ist mit der Berufung zur Kirche überhaupt, sondern zu dieser hinzukommt. Die mona- 
stische Berufung steht dabei der Taufberufung nicht entgegen, sondern verstärkt sie 
in der besonderen Bindung an die monastische Lebensform, welche eine iraraerkirch- 
liche Wirklichkeit ist. Im benediktischen Mönchtum bindet die monastische Berufung 
darüber hinaus an eine bestimmte Gemeinde, infolge der zu seinem Wesen gehören- 
den Stabilität. 

Das bisher Gesagte erlaubt uns zunächst, den Übergang eines Christen aus seiner 
Heimatgemeinde in die Gemeinde eines Monasteriums recht zu verstehen. Er bedeu- 
tet kein Verlassen der Kirche; denn beide Gemeinden sind Kirche. Er bedeutet aber 
auch nicht den Anschluß an eine Wahlgemeinschaft (um nicht zu sagen, an eine Inter- 
essen- oder Sympathiegemeinschaft). Er bedeutet den Übergang an einen anderen 
Platz in der Einen Kirche, vollzogen im Gehorsam. Denn wenn es um Berufung geht, 
um ein charismatisches Phänomen, dann geht es seitens des Berufenen um Gehorsam 
gegenüber dem berufenden Geist Gottes. Wenn also der Mönch der Welt entsagt (was 
übrigens die Berufung jedes Christen ist), dann nicht in dem Sinne, daß er seine 
Heimatgemeinde mit dieser Welt identifizierte. Er sucht lediglich innerhalb jener 
allgemein-christlichen Aufgabe der Weltentsagung einen besonderen Platz auf, an 



Die Mönchs gemeinde in der Kirche 193 

den er berufen wird. Und es bleibt ja auch das Verlassen der Welt, wie es der 
Mönch bei diesem Schritt vollzieht, ein relatives; und es kann nur ein solches bleiben. 
Denn die Grenze zwischen Gott und Welt ist nicht eine Klausurmauer. Wir sollten 
da unsere Sprechweise ein wenig reinigen und klären. Auch vom Mönch im Kloster 
gelten wie von jedem Christen die Worte des Herrn: •Sie sind in der Welt... Sie 
sind nicht von der Welt... Ich bitte Dich nicht, daß Du sie aus der Welt nehmest, 
sondern daß Du sie bewahrest vom Bösen" (Job. 17, 11. 15). Denn die Welt, der mög- 
liche oder wirkliche Herrschaftsbereich des Fürsten dieser Welt, ist vor allem im 
Menschen und in je anderer Weise in den Mitmenschen, die ihn umgeben • woraus 
die gemeinsame Aufgabe erwächst, dem Reiche Gottes Raum zu geben, eine Auf- 
gabe, die in jeder christlichen Gemeinschaft noch gestellt bleibt, auch in der Mönchs- 
gemeinde. 

An diesem neuen Platz, an den der Mönch berufen ist, dient er weiterhin dem 
Ganzen, und es ist ja wohl so, daß ein Monasterium eine fruchtbare Gemeinde unter 
den Gemeinden der Kirche sein kann. Die Trennung vom Ganzen ist nur relativ. 
Und relative Trennung gibt es überall in der Kirche in mannigfacher Weise, wo 
Aufgaben in einem Ganzen verteilt sind. • Es gibt nicht Taufe und nicht Ehe in der 
Gemeinde des Klosters, zwei Sakramente, die in der christlichen Gemeinde im all- 
gemeinen von hoher Bedeutung sind. Aber die Klostergemeinde sucht in ausgepräg- 
ter Weise die Realität der Taufe zu leben, und sie sucht ebenso in ausgeprägter 
Weise das Urbild der Ehe zu leben, die Ehe Christi mit Seiner Kirche, in der Jung- 
fräulichkeit. 

III. 

Die Erwähnung der Heilsbegegnung zwischen Christus und der Kirche leitet uns 
hinüber zu einem besonderen Element im Kirche-Sein der Mönchsgemeinde, speziell 
der benediktinischen: In der Begegnung mit dem Abt erkennt der Glaube der 
Mönche die Begegnung mit Christus. 

Die heilschenkende Begegnung Christi mit Seiner bräutlichen Kirche ist Wesen 
der Kirche selbst. Seit den frühen Zeiten sieht der christliche Glaube diese Begeg- 
nung in besonderer Weise verwirklicht in der Begegnung des Bischofs mit seiner 
Gemeinde, und darin spricht sich aus die Erkenntnis vom Wesen des Priestertums 
als der sakramentalen Repräsentation Christi. Es ist wesentlich, zu sehen, daß die 
Begegnung zwischen dem Abt und der Gemeinde des Monasteriums nicht in dieser 
Ordnung liegt • daß sie nicht sakramental-hierarchisch, sondern anders ist. Die 
Notwendigkeit, diese Aussage zu verdeutlichen, ist heute größer als in den ersten 
Zeiten des benediktinischen Mönchtums. Wenn wir heute dem Pontifikalgottesdienst 
in einer Abteikirche beiwohnen, könnten wir leicht dem Irrtum verfallen, in diesem 
bischöflichen Gottesdienst und seinen Insignien einen wesensgemäßen Ausdruck der 
Begegnung von Abt und Mönchsgemeinde zu sehen • wenn uns nicht schon der 
heute dabei gebräuchliche äußere Stil zurückhaltend machte, der nicht von monasti- 
scher Schlichtheit spricht. In ihrer Liturgie wird sich der eigene Charakter der mona- 
stischen Gemeinde noch stärker ausprägen müssen. Monastische Liturgie hat andere 
Formgesetze als etwa Kathedralliturgie. Nachdem die Erweckung der Liturgie von 
der Gesamtkirche aufgenommen worden ist, hat das Mönchtum in der Tat die Frei- 



194 Altfrid Kassing 

heit gewonnen, nun die Liturgie im Monasterium aus den monastischen Wesens- 
gesetzen dieser Gemeinde zu gestalten, ihr Wesen reiner und nüchterner auszuprä- 
gen, unbelastet von Darstellungsformen, die der monastischen Entsagung nicht ent- 
sprechen. 

Die Pontifikalien sind ein hinzugekommenes Privileg. Mit dem Abtsamte ist sei- 
nem Wesen nach noch keine priesterliche Weihe und Vollmacht verbunden. Das 
heißt keineswegs, das Priestertum sei nicht eine fruchtbare Vervollkommnung des 
äbtlichen Amtes. Aber es liegt sehr viel daran, hier Klarheit über die Grundstruktur 
der Dinge zu gewinnen und zu behalten. Die Bischöfe sind die Träger des hierar- 
chischen, priesterlichen Amtes in der Kirche. Sie erhalten Weihe und Vollmacht aus 
der ununterbrochenen Sukzessionslinie, welche bis zu Christus hinaufreicht, der der 
Anfang und innere Träger der Hierarchie ist. Nicht so der Abt. Seine Christus-Ver- 
tretung hat anderen Ursprung und Charakter. Wie die monastische Gemeinde als 
ganze nicht in der hierarchischen Ordnung ihren Bestand hat, so empfängt auch der 
Abt Amt und Vollmacht auf einer anderen Ebene als der Bischof. Die Wahl der 
Mönchsgemeinde erhebt ihn an seinen Platz. Es gibt keine Weihe wie beim Bischof. 
Die in unserer deutschen Sprache so genannte Abtsweihe ist eine Benedictio, eine 
kirchliche Segnung, und hat als solche ihren Sinn und ihre Gnade. Aber sie hat nichts 
gemein mit einer Erteilung hierarchischer, priesterlich-bischöflicher Vollmachten. So 
ist es auch nicht diese Segnung, sondern die Wahl selbst und ihre Annahme durch 
den Gewählten, welche den Abt in seine Vollmachten einsetzt und jene Stellvertre- 
tung Christi für die Mönchsgemeinde in ihm beginnen läßt, die das im Glauben 
erkannte Wesen seines Amtes ist. Die vom römischen Stuhl ausgesprochene Bestäti- 
gung (nicht Einsetzung) des Gewählten ist nicht eine Weitergabe hierarchischer Voll- 
machten. Sie ist in einer regulierten Form das, was St. Benedikt selbst wünschte: ein 
Schutz und ein Ausdruck der Einordnung in die Gesamtkirche. Benedikt, der es noch 
nicht mit einer so zentral durchorganisierten Weltkirche zu tun hatte, ordnete an, 
daß bei einer böswilligen Wahl Bischöfe, Äbte oder Christenheit der Umgebung ein- 
greifen sollten. Die heutige kirchliche Benediction und die päpstliche Bestätigung 
der Abtswahl drücken so in einer sinnvollen Weise die allem Charismatischen in der 
Kirche wesensnotwendige, gehorsame Bindung an das hierarchische Amt aus, in wel- 
cher sich bewahrheitet und garantiert, daß nur Ein Geist im Einen Leibe ist. 

IV. 

Die Einordnung des Monasteriums in die apostolische Hierarchie geschieht durch 
die Priester bzw. heute durch die vom Heiligen Stuhl dem Oberen unmittelbar er- 
teilte ordentliche Jurisdiktion (dies per accidens; denn es ist nicht im Wesen des 
Monasteriums beschlossen). Wie jede andere Gemeinde, so braucht auch die Ge- 
meinde des Monasteriums Priester. Denn zum Wesen der Kirche auf ihrem Erden- 
weg gehört es, daß sie vermittels des priesterlichen Dienstes auf sakramentale 
Weise die Erlösung an sich erfährt. So spricht auch Benedikt von den Priestern, 
welche der Abt für den Dienst in der klösterlichen Gemeinde erwählen und durch 
den Bischof weihen lassen soll. Der priesterliche Dienst hebt ihr Mönchsein nicht auf, 
verpflichtet sie vielmehr ihm noch stärker. Denn er wird ihnen als Mönchen inner- 
halb der monastischen Gemeinde aufgetragen. 



Die Mönchs gemeinde in der Kirche 195 

Diese Grundordnung bleibt auch gewahrt, wenn die spätere Entwicklung die Zahl 
der Priester im Monasterium weit über den eigenen Bedarf dieser Gemeinde hin- 
auswachsen ließ; und dies ist ja noch heute der Stand der Dinge. Es gilt nach wie 
vor, daß das Priestertum den Mönchen als Mönchen anvertraut wird, nicht zur 
Sprengung ihrer monastischen Gebundenheit, sondern zur Auswirkung in ihr. Seit 
den Anfängen schon ist es so gewesen, daß das Monasterium von den Christen auf- 
gesucht wurde, um der Begegnung mit den Kräften des monastischen Lebens willen. 
Wenn nun die Kirche dem Mönch priesterliche Weihe erteilt, damit diese heil- 
suchende Begegnung sich in sakramentaler Gültigkeit vollziehen könne, ist das durch- 
aus sinnvoll, solange alles Priesterliche vom Monastischen umfangen und getragen 
bleibt. (Die Exemption übrigens und die eigene ordentliche Jurisdiktion des Oberen 
schützen das Monastische und bewahren vor einer Absorbierung der Kräfte in den 
priesterlich-hierarchischen Organismus der Diözesen hinein.) Würde übrigens das 
Monastische vom Priesterlichen verdrängt, so wäre nicht nur diese Ordnung zerstört, 
sondern auch gerade das aufgelöst, was der Christ sucht, wenn er sich, auch gerade 
in seelischer Not, zu einem Monasterium wendet. Er sucht dort nicht einfachhin Prie- 
ster (die er ja in seiner eigenen Gemeinde und anderswo in seiner Umgebung fin- 
det), sondern er sucht den priesterlichen Mönch, den charismatischen Menschen, der 
ihm die im monastischen Leben sich auswirkenden Grundkräfte vermittelt. 

Nicht sinnvoll aber ist es • wenn wir uns an das erinnern, was wir über die Be- 
rufung zum Mönchsleben sagten •, daß die Entwicklung zu einer absoluten, selbst- 
verständlichen Verbindung von Mönchtum und Priestertum geführt hat. Denn das 
bedeutet, daß einer Berufung zum Mönch nur der folgen kann, der gleichzeitig Be- 
rufung und Möglichkeit zum Priestertum hat. So muß es vom Mönchtum und von 
jedem, der seinen Sinn erfaßt hat, dankbar und freudig begrüßt werden, daß in die- 
ser Hinsicht eine Rückentwicklung begonnen hat. 

Es bleibt nun noch die Aufgabe, den Eigencharakter der monastischen Gemeinde, 
von dem wir sprachen, näher zu bestimmen • in einer Weise, die im Verhältnis zu 
den übrigen Gemeinden der Kirche (den Heimatgemeinden, wie wir sie nannten) 
sowohl das Unterscheidende wie das Gemeinsame oder Verbindende deutlich macht. 

Wir können zunächst die Gemeinde des Monasteriums eine charismatische Ge- 
meinde nennen. Charismatisch ist der Ursprung, die Berufung, charismatisch ist die 
Christusstellvertretung des Abtes, charismatisch sind Inhalt und Lebensform der 
Gemeinde, deren Aufgabe im Gesamt der Kirche ist, zur Erhaltung der christlichen 
Lebenstiefe in ihr beizutragen. Das geschieht in all dem, was die Summe des mona- 
stischen Lebens ausmacht, in der Jungfräulichkeit, im Gehorsam, im Gesamt der 
•conversatio morum", im Gebet und Opfer der Liturgie • was alles ja nichts ande- 
res bedeutet als die Verwirklichung des Heilsmysteriums Christi an einer Gemeinde 
und jedem ihrer Glieder, nichts anderes also als die Verwirklichung der Kirche. 

Darum kann das Wort •charismatisch" nicht einen Unterschied des Wesens zwi- 
schen der monastischen Gemeinde und der Heimatgemeinde bezeichnen • im Ge- 
genteil. Das Gesamt der Kirche ist charismatisch durchlebt, mehr als uns heute viel- 
leicht noch bewußt geblieben ist. Keines der Charismata, welche wir im monastischen 



196 Altfrid Kassing 

Leben finden mögen, ist auf das Mönchtum beschränkt, jedes ist außerhalb seiner 
in der Kirche möglich und wirklich. Wir können hier nicht eine Theologie des Cha- 
rismatischen in der Kirche entwickeln. Es mag uns genügen, mit St. Paulus daran zu 
erinnern, daß •ein jeder sein eigenes Charisma hat, der eine so, der andere so" 
(1 Kor 7, 7). So können wir nicht das Mönchtum als den eigentlichen charismatischen 
Stand in der Kirche bezeichnen. Der Unterschied ist nicht zwischen •charismatisch" 
und •hierarchisch" (denn es gibt ja wohl auch ein Charisma des Amtes), sondern der 
Unterschied ist zwischen diesem Charisma und jenem Charisma. Nur so werden wir 
der Einheit des Geistes gerecht, welcher die Vielfalt des Leibes belebt. Wenn wir 
also von der charismatischen monastischen Gemeinde in der Kirche sprechen, so 
reihen wir damit diese Gemeinde unter alle anderen charismatischen Lebenserschei- 
nungen in der Kirche ein. 

Den unterscheidenden Eigencharakter der monastischen Gemeinde kann das Wort 
charismatisch dagegen lediglich im speziellen Sinne der die Gemeinde als solche kon- 
stituierenden Kraft bezeichnen. Im Mönchtum ist auch die Zugehörigkeit selbst, 
welche die Glieder der Gemeinde zuordnet, eine Bindung charismatischen Ursprungs, 
hier nun wirklich im Unterschied zur Heimatgemeinde, wie wir sahen. Die mona- 
stische Gemeinde bildet sich als konkrete Gemeinde in der Gesamtkirche nicht da- 
nach, wie die Christen in einer gemeinsamen Heimat zusammenleben, sondern auf 
Grund einer Berufung jedes einzelnen Gliedes und deren Befolgung. In diesem, 
gleichsam •formalen" Sinne tritt das charismatische Element in die Definition der 
monastischen Gemeinde ein und unterscheidet sie von den übrigen Gemeinden der 
Kirche, die •inhaltlich", wenn wir so sagen dürfen, die gleichen charismatischen 
Kräfte in sich aufweisen können und aufweisen wie die monastische Gemeinde. 

Wir sagten, daß nicht die einzelnen Elemente des monastischen Lebens die 
Mönchsgemeinde von den übrigen Gemeinden unterscheiden. Diese Elemente gibt es 
auch in ihnen. Wohl aber macht die Zusammenfassung dieser vielen Elemente und 
vor allem dann die Bindung an sie das typisch Monastische aus. Die Bindung er- 
scheint dabei als ein konstitutives Element. Mag man sie nun •Gelübde" nennen 
und so die Opferhingabe stärker zum Ausdruck bringen, mag man sie •Mönchs- 
weihe" nennen und so mehr das Empfangen und Angenommenwerden betonen • 
immer ist ausgedrückt der Eintritt in eine definitive Bindung. Diese selbst ist als 
Berufung und deren Befolgung ein charismatisches Phänomen, sowohl am Anfang 
wie auf dem langen Weg der Verwirklichung. 

Wir brauchen es kaum noch zu betonen nach allem Gesagten: dieser charismatische 
Charakter trennt die monastische Gemeinde nicht von der Gesämtkirche, sondern 
vereint sie nur in besonderer Tiefe mit ihr, denn in allen charismatischen Lebens- 
kräften ist ja nur der eine Geist am Werke, aus dem die Eine Kirche lebt. 

Auf die Frage, wie das Wesen der monastischen Gemeinde näher zu bestimmen 
sei, wird man also am besten nur mit einer Beschreibung jener Summe von christ- 
lichem Dienst antworten, die das Monastische ausmacht. Unser Verlangen nach Defi- 
nitionen und Unterscheidungen muß sich bescheiden, um nicht dem Lebendigen Ab- 
trag zu tun: Unter den vielen Gemeinden der Gesamtkirche ist das Monasterium 
eine • eben eine monastische Gemeinde. 




