Die Ménchsgemeinde in der Kirche

Eine Skizze

Von Altfrid Kassing OSB, Maria Laach

Wenn die monastische Tradition die Monchsgemeinde als Kirche bezeichnet, wenn
sie in ihr die gleichen Realitdten erkennt, die das Wesen der Kirche ausmachen, wenn
sie vom Monasterium in den gleichen Worten spricht, mit denen von der Kirche
gesprochen wird, wenn sie das Monasterium wie ein Vorbild oder Symbol der Kirche
ansieht — so stellt sich nun die Frage, wie sich die so verstandene Mdnchsgemeinde
in die christliche Gesamtrealitit einordnet, oder konkreter: welche realen Beziehun-
gen zwischen der so verstandenen Monchsgemeinde und der Gesamtkirche bestehen.
Die Frage ist wohl zugleich der Priifstein, an dem sich die Echtheit der dargelegten
Schau der Dinge erweisen mufl, und die Antwort auf sie kann beitragen zur Antwort
anf mancherlei Fragen, die heute den Monchen gestellt werden und die immer wie-
der um das eine Anliegen kreisen: Wie steht die Monchsgemeinde in der Kirche?*

L

Wenn es hier um die konkrete Existenz der Ménchsgemeinde geht, so miissen wir
uns bei der Erwdhnung der ,Kirche* oder ,Gesamtkirche“ ebenfalls ihre konkrete
Existenz vergegenwirtigen. Und da ist zu sagen: Die konkrete Existenz der Gesamt-
kirche verwirklicht sich in den Einzelkirchen, in den Gemeinden, die raumlich neben-
einander und zeitlich nacheinander, aber immer geeint miteinander die Eine Kirche
sind.

Es ist fruchtbar, diese Feststellung zunadchst ein wenig zu verdeutlichen im Blick
auf die Heilsgeschichte dieser Einen Kirche in ihren beiden groflen Etappen, den
beiden Testamenten.

Im Alten Bunde gab es keine Einzelkirchen, Einzelgemeinden im eigentlichen und
vollen Sinne. Das entsprach der Existenzweise der Kirche in jenem ersten Bunde: Sie
war das Israel kata sarka, das Israel dem Fleische nach. (Sarx, Fleisch, hier verstan-
den im weiten, biblischen, speziell paulinischen Sinn.) Die Einheit des alttestament-
lichen Gottesvolkes war Einheit im Fleische, war die durch die Geschlechterfolge hin
in Fleisch und Blut weitergegebene und erhaltene Einheit der vélkischen Lebens-
gemeinschaft. An diese Lebensweitergabe in Fleisch und Blut war die Heilsverhei-
Bung gekniipft, die den Sinn und Inhalt des Alten Bundes ausmachte.

* Far den Zugang zur Literatur geniige die Nennung vou zwei jiingeren Aufsiitzen, in
denen sich weitere Hinweise finden: E. von Severus, Das Monasterium als Kirche, in: Enkai-
nia, Gesammelte Arbeiten ..., hg. v. H. Emonds, 1956, 230—248. A. de Vogiié, Le Mona-
stére, Eglise du Christ, in: Commentationes in Regulam S. Benedicti, cura B. Steidle, Studia
Anselmiana 42, 1957, 25—46. — Ferner vgl. noch A. Kassing, Biblische Erwdgungen zur
christlichen Weltfrémmigkeit, in: Frémmigkeit (= Liturgie und Ménchtum 27), 1960, 7—30,
und E. von Severus, ,Monastische Frommagkeit, ebd. 48—54.



Die Minchsgemeinde in der Kirche 191

Was an das Fleisch gebunden ist, ist gebunden an den Raum. Der Raum aber
trennt. In ihm ist Einheit nur als Einzigkeit moglich. Eine Gemeinde, die ihre Ein-
heit im Fleische verwirklichen will, kann dies nur, indem sie sich an einem Orte
leiblich zusammenfindet. So konnte sich die kultische Einheit dieser Kirche nur ver-
wirklichen in der Einzigkeit der Kultstitte. Es gab fiir das ganze fleischliche Israel,
das ausgebreitet war iliber das Land Paléstina und durch die Diaspora hin, nur einen
Ort der Gegenwart seines Gottes, nur einen Kultdienst, den zu Jerusalem, an wel-
chem die ganze Heilsgemeinschaft dieses Volkes sichtbaren Anteil nahm, sei es durch
ihre Gegenwart, sei es durch ihren materiellen Beitrag zum Kult. Jeder andere Altar
auflerhalb Jerusalems, und wire er auch Jahwe selbst geweiht gewesen, widersprach
dieser Einheit, die gebunden war an die Enge und Festgelegtheit des Fleisches, des
Sichtbaren. Und so war die Kirche des Alten Bundes nur verwirklicht, wenn und
insofern sie sich vereinte in diesem einen Kult zu Jerusalem.

Audh die Kirche des Neuen Bundes existiert noch im Fleische, aber nicht mehr dem
Fleische nach, sie ist in ihrem Wesen nicht mehr an dessen Begrenztheit gebunden.
Ihr Wesen ist im Geiste, in der pneumatischen Existenzweise, in welche sie Christus
eingefithrt hat, der den fleischlichen Alten Bund durch seine eigene Fleischwerdung
auf sich genommen und in sich durch Kreuzestod und Auferstehung aus der Enge des
Fleisches befreit und in die pneumatische Existenzweise hiniibergetragen hat. Die
neutestamentliche Kirche ist sakramental, sie besitzt im Fleische ein pneumatisches
Wesen. In dieser neuen Daseinsweise ist darum die Einheit der Kirche nicht mehr
gebunden an einen einzigen Ort. Auch die Einheit der Kirche ist nun pneumatisch.
Die Kirche ist der Eine Leib, vom Einen Brote gendhrt, aus dem Einen Opfer Christi
lebend, im Einen apostolisch-hierarchischen Amt von Christus gefithrt — und doch
kann sie dies nun sein iiber die Vielfalt und Weite der Erde hin, in einer unzahl-
baren Zahl von Einzelgemeinden.

Wenn wir die Kirche, die Gesamtkirche, nicht als blolen Begriff fassen wollen,
sondern als konkrete Realitit, miissen wir sagen, dafl die Kirche in den Kirchen
existiert, d. h. die Gesamtkirche in den Einzelgemeinden. Das gilt, seitdem iiber die
Kirche zu Jerusalem hinaus andere Kirchen gegriindet wurden, die Kirche zu Antio-
chien, die Kirche zu Korinth usf. — und das gilt offensichtlich heute, zur Zeit der
Weltkirche.

Damit ist der Zusammenhang gezeigt, in welchem wir die Aussage verstehen und
einordnen mussen, die Monchsgemeinde sei Kirche. Es geht zunichst nicht um einen
Vergleich oder um ein Vorbild, d. h. also nicht um eine Beziehung zwischen zwei
Grofien, die einander irgendwie gegeniiberstehen oder nebeneinanderstehen (Monchs-
gemeinde und Kirche), sondern um die Realitit der einen dber Raum und Zeit hin
ausgebreiteten Kirche, die wie in den vielen anderen Gemeinden so auch in der
Gemeinde des Monasteriums greifbar wird. Von neuem bewahrheitet sich hier, daf}
die Grundelemente des Monchtums keine anderen sind als die Grundelemente des
Christentums, der kirchlichen Existenz iiberhaupt, die im Monasterium lediglich eine
besondere Auspragung erfahren. In dieser besonders ausgepragten Gemeinde einen
Widerspruch zur Einheit der Kirche zu sehen, wiirde einen Riickfall ins Alte Testa-
ment bedeuten, ein Verkennen des wahren Einheitsgrundes der Einen Kirche, die in
der Fiille der Gemeinden existiert.



192 Altfrid Kassing
II.

Die monastische Gemeinde ist in verschiedener Hinsicht anders als die christliche
Gemeinde im allgemeinen. Nennen wir letztere, um eine klare Ausdrucksweise zu
gewinnen, die Heimatgemeinde. Sie fillt zusammen mit jenem Lebensraum, den
wir Heimat nennen, d. h. in welchen der Christ entweder schon durch seine Geburt
eingepflanzt worden ist oder in welchem er nach freier Wahl oder auch von anderen
Umsténden gelenkt seine Heimat gefunden hat. Die Zugehérigkeit zur Heimat-
gemeinde mufl wesenhaft als eine Berufung verstanden werden, denn sie ist die
konkrete Verwirklichung der Zugehorigkeit zur Kirche Christi, wie sie in der Taufe
begriindet wird. Doch gilt eben dabei, dafl diese Berufung den Christen nicht so sehr
an die bestimmte Einzelgemeinde als solche bindet, sondern an die ihm in ihr kon-
kret begegnende Gesamtkirche im allgemeinen. Ein Ubergang von einer solchen
Heimatgemeinde zu einer anderen (aus irgendwelchen sinnvollen Griinden voll-
zogen) ist keinerlei Bruch der durch den Eintritt in die Gemeinde aufgenommenen
Bindung. Gerade in unseren Zeiten werden wir uns genétigt sehen, den Begriff der
Heimatgemeinde fiir mancherlei Nuancen offenzuhalten, doch kénnen wir unter die-
sem Wort gleichwohl alle jene Zugehérigkeit zu einer Gemeinde zusammenfassen,
die sich aus Geburt, Beruf, Lebensschicksal, Wahl des Wohnortes usw. ergibt. Die
genannten Elemente gelten, zur Verdeutlichung sei es noch einmal hervorgehoben,
auch fur den Fall dessen, der als Erwachsener zur Kirche kommt. Die christliche Be-
rufung beruft ihn zur Kirche als ganzer. Die Zugehorigkeit zur bestimmten Gemeinde
ergibt sich aus den genannten Faktoren. (Wir vermeiden bewufit das Wort ,natiir-
liche“ Zugehorigkeit. Denn wer wollte sagen, der ,Beruf“ eines Christen sei nicht
»Berufung® und andere sein Lebensschicksal bestimmende Faktoren hitten nichts
mit Lenkung durch den Geist Gottes zu tun?)

Haben wir so umschrieben, was die Zugehdrigkeit zur Heimatgemeinde bestimmt,
so zeigt sich demgegeniiber der andersartige Charakter der monastischen Gemeinde.
Die Zugehorigkeit zu ihr erwiachst aus einer besonderen Berufung, die nicht identisch
ist mit der Berufung zur Kirche {iberhaupt, sondern zu dieser hinzukommt. Die mona-
stische Berufung steht dabei der Taufberufung nicht entgegen, sondern verstirkt sie
in der besonderen Bindung an die monastische Lebensform, welche eine innerkirch-
liche Wirklichkeit ist. Im benediktischen Monchtum bindet die monastische Berufung
dariiber hinaus an ine bestimmte Gemeinde, infolge der zu seinem Wesen gehoren-
den Stabilitat.

Das bisher Gesagte erlaubt uns zunichst, den Ubergang eines Christen aus seiner
Heimatgemeinde in die Gemeinde eines Monasteriums recht zu verstehen. Er bedeu-
tet kein Verlassen der Kirche; denn beide Gemeinden sind Kirche. Er bedeutet aber
auch nicht den Anschlufl an eine Wahlgemeinschaft (um nicht zu sagen, an eine Inter-
essen- oder Sympathiegemeinschaft). Er bedeutet den Ubergang an einen anderen
Platz in der Einen Kirche, vollzogen im Gehorsam. Denn wenn es um Berufung geht,
um ein charismatisches Phianomen, dann geht es seitens des Berufenen um Gehorsam
gegeniiber dem berufenden Geist Gottes. Wenn also der M6nch der Welt entsagt (was
iibrigens die Berufung jedes Christen ist), dann nicht in dem Sinne, dafl er seine
Heimatgemeinde mit dieser Welt identifizierte. Er sucht lediglich innerhalb jener
allgemein-christlichen Aufgabe der Weltentsagung einen besonderen Platz auf, an



Die Mionchsgemeinde in der Kirche 193

den er berufen wird. Und es bleibt ja auch das Verlassen der Welt, wie es der
Monch bei diesem Schritt vollzieht, ein relatives; und es kann nur ein solches bleiben.
Denn die Grenze zwischen Gott und Welt ist nicht eine Klausurmauer. Wir sollten
da unsere Sprechweise ein wenig reinigen und kliaren. Auch vom Ménch im Kloster
gelten wie von jedem Christen die Worte des Herrn: ,Sie sind in der Welt... Sie
sind nicht von der Welt ... Ich bitte Dich nicht, dafl Du sie aus der Welt nehmest,
sondern dafl Du sie bewahrest vom Bosen“ (Joh 17, 11. 15). Denn die Welt, der még-
liche oder wirkliche Herrschaftsbereich des Fiirsten dieser Welt, ist vor allem im
Menschen und in je anderer Weise in den Mitmenschen, die ihn umgeben — woraus
die gemeinsame Aufgabe erwichst, dem Reiche Gottes Raum zu geben, eine Auf-
gabe, die in jeder christlichen Gemeinschaft noch gestellt bleibt, auch in der Monchs-
gemeinde.

An diesem neuen Platz, an den der Monch berufen ist, dient er weiterhin dem
Ganzen, und es ist ja wohl so, dafl ein Monasterium eine fruchtbare Gemeinde unter
den Gemeinden der Kirche sein kann. Die Trennung vom Ganzen ist nur relativ.
Und relative Trennung gibt es tiberall in der Kirche in mannigfacher Weise, wo
Aufgaben in einem Ganzen verteilt sind. — Es gibt nicht Taufe und nicht Ehe in der
Gemeinde des Klosters, zwei Sakramente, die in der christlichen Gemeinde im all-
gemeinen von hoher Bedeutung sind. Aber die Klostergemeinde sucht in ausgeprig-
ter Weise die Realitit der Taufe zu leben, und sie sucht ebenso in ausgeprigter
Weise das Urbild der Ehe zu leben, die Ehe Christi mit Seiner Kirche, in der Jung-
fraulichkeit.

111,

Die Erwdhnung der Heilsbegegnung zwischen Christus und der Kirche leitet uns
hiniiber zu einem besonderen Element im Kirche-Sein der Monchsgemeinde, speziell
der benediktinischen: In der Begegnung mit dem Abt erkennt der Glaube der
Ménche die Begegnung mit Christus.

Die heilschenkende Begegnung Christi mit Seiner briutlichen Kirche ist Wesen
der Kirche selbst. Seit den frithen Zeiten sicht der christliche Glaube diese Begeg-
nung in besonderer Weise verwirklicht in der Begegnung des Bischofs mit seiner
Gemeinde, und darin spricht sich aus die Erkenntnis vom Wesen des Priestertums
als der sakramentalen Reprisentation Christi. Es ist wesentlich, zu sehen, daf} die
Begegnung zwischen dem Abt und der Gemeinde des Monasteriums nicht in dieser
Ordnung liegt — daf sie nicht sakramental-hierarchisch, sondern anders ist. Die
Notwendigkeit, diese Aussage zu verdeutlichen, ist heute grofier als in den ersten
Zeiten des benediktinischen Monchtums. Wenn wir heute dem Pontifikalgottesdienst
in einer Abteikirche beiwohnen, konnten wir leicht dem Irrtum verfallen, in diesem
bischoflichen Gottesdienst und seinen Insignien einen wesensgemafien Ausdruck der
Begegnung von Abt und Ménchsgemeinde zu sehen — wenn uns nicht schon der
heute dabei gebrauchliche duflere Stil zuriickhaltend machte, der nicht von monasti-
scher Schlichtheit spricht. In ihrer Liturgie wird sich der eigene Charakter der mona-
stischen Gemeinde noch starker auspriagen missen. Monastische Liturgie hat andere
Formgesetze als etwa Kathedralliturgie. Nachdem die Erweckung der Liturgie von
der Gesamtkirche aufgenommen worden ist, hat das Monchtum in der Tat die Frei-



194 Altfrid Kassing

heit gewonnen, nun die Liturgie im Monasterium aus den monastischen Wesens-
gesetzen dieser Gemeinde zu gestalten, ihr Wesen reiner und niichterner auszupri-
gen, unbelastet von Darstellungsformen, die der monastischen Entsagung nicht ent-
sprechen.

Die Pontifikalien sind ein hinzugekommenes Privileg. Mit dem Abtsamte ist sei-
nem Wesen nach noch keine priesterliche Weihe und Vollmacht verbunden. Das
beifit keineswegs, das Priestertum sei nicht eine fruchtbare Vervollkommnung des
dbtlichen Amtes. Aber es liegt sehr viel daran, hier Klarheit iiber die Grundstruktar
der Dinge zu gewinnen und zu behalten. Die Bischofe sind die Triger des hierar-
chischen, priesterlichen Amtes in der Kirche. Sie erhalten Weihe und Vollmacht aus
der ununterbrochenen Sukzessionslinie, welche bis zu Christus hinaufreicht, der der
Anfang und innere Trager der Hierarchie ist. Nicht so der Abt. Seine Christus-Ver-
tretung hat anderen Ursprung und Charakter. Wie die monastische Gemeinde als
ganze nicht in der hierarchischen Ordnung ihren Bestand hat, so empfingt auch der
Abt Amt und Vollmacht auf einer anderen Ebene als der Bischof. Die Wahl der
Moénchsgemeinde erhebt ihn an seinen Platz. Es gibt keine Weihe wie beim Bischof.
Die in unserer deutschen Sprache so genannte Abtsweihe ist eine Benedictio, eine
kirchliche Segnung, und hat als solche ihren Sinn und ihre Gnade. Aber sie hat nichts
gemein mit einer Erteilung hierarchischer, priesterlich-bischoflicher Vollmachten. So
ist es auch nicht diese Segnung, sondern die Wahl selbst und ihre Annahme durch
den Gewahlten, welche den Abt in seine Vollmachten einsetzt und jene Stellvertre-
tung Christi fiir die Monchsgemeinde in ihm beginnen 1afit, die das im Glauben
erkannte Wesen seines Amtes ist. Die vom romischen Stuhl ausgesprochene Bestiti-
gung (nicht Einsetzung) des Gewihlten ist nicht eine Weitergabe hierarchischer Voll-
machten. Sie ist in einer regulierten Form das, was St. Benedikt selbst wiinschte: ein
Schutz und ein Ausdruck der Einordnung in die Gesamtkirche. Benedikt, der es noch
nicht mit einer so zentral durchorganisierten Weltkirche zu tun hatte, ordnete an,
dafl bei einer boswilligen Wahl Bischofe, Abte oder Christenheit der Umgebung ein-
greifen sollten. Die heutige kirchliche Benediction und die pépstliche Bestiatigung
der Abtswahl driicken so in einer sinnvollen Weise die allem Charismatischen in der
Kirche wesensnotwendige, gehorsame Bindung an das hierarchische Amt aus, in wel-
cher sich bewahrheitet und garantiert, daf nur Ein Geist im Einen Leibe ist.

iv.

Die Einordnung des Monasteriums in die apostolische Hierarchie geschieht durch
die Priester bzw. heute durch die vom Heiligen Stuhl dem Oberen unmittelbar er-
teilte ordentliche Jurisdiktion (dies per accidens; denn es ist nicht im Wesen des
Monasteriums beschlossen). Wie jede andere Gemeinde, so braucht auch die Ge-
meinde des Monasteriums Priester. Denn zum Wesen der Kirche auf ihrem Erden-
weg gehort es, daBl sie vermittels des priesterlichen Dienstes auf sakramentale
Weise die Erlosung an sich erfahrt. So spricht auch Benedikt von den Priestern,
welche der Abt fiir den Dienst in der kldsterlichen Gemeinde erwihlen und durch
den Bischof weihen lassen soll. Der priesterliche Dienst hebt ihr Monchsein nicht auf,
verpflichtet sie vielmehr ihm noch stirker. Denn er wird ihnen als Ménchen inner-
halb der monastischen Gemeinde aufgetragen.



Die Ménchsgemeinde in der Kirche 195

Diese Grundordnung bleibt auch gewahrt, wenn die spitere Entwicklung die Zahl
der Priester im Monasterium weit iiber den eigenen Bedarf diéser Gemeinde hin-
auswachsen lieff; und dies ist ja noch heute der Stand der Dinge. Es gilt nach wie
vor, daf} das Priestertum den Monchen als Monchen anvertraut wird, nicht zur
Sprengung ihrer monastischen Gebundenheit, sondern zur Auswirkung i ihr. Seit
den Anfingen schon ist es so gewesen, dafl das Monasterium von den Christen auf-
gesucht wurde, um der Begegnung mit den Kriften des monastischen Lebens willen.
Wenn nun die Kirche dem Ménch priesterliche Weibe erteilt, damit diese heil-
suchende Begegnung sich in sakramentaler Giiltigkeit vollziehen konne, ist das durch-
aus sinnvoll, solange alles Priesterliche vom Monastischen umfangen und getragen
bleibt. (Die Exemption iibrigens und die eigene ordentliche Jurisdiktion des Oberen
schiitzen das Monastische und bewahren vor einer Absorbierung der Krifte in den
priesterlich-hierarchischen Organismus der Dibzesen hinein.) Wiirde iibrigens das
Monastische vom Priesterlichen verdrangt, so wére nicht nur diese Ordnung zerstort,
sondern auch gerade das aufgeldst, was der Christ sucht, wenn er sich, auch gerade
in seelischer Not, zu einem Monasterium wendet. Er sucht dort nicht einfachhin Prie-
ster (die er ja in seiner eigenen Gemeinde und anderswo in seiner Umgebung fin-
det), sondern er sucht den priesterlichen Méndk, den charismatischen Menschen, der
ihm die im monastischen Leben sich auswirkenden Grundkrifte vermittelt.

Nicht sinnvoll aber ist es — wenn wir uns an das erinnern, was wir iiber die Be-
rufung zum Monchsleben sagten —, dafl die Entwicklung zu einer absoluten, selbst-
verstindlichen Verbindung von Monchtum und Priestertum gefiihrt hat. Denn das
bedeutet, dafl einer Berufung zum Ménch nur der folgen kann, der gleichzeitig Be-
rufung und Méglichkeit zum Priestertum hat. So muf§ es vom Mdnchtum und von
jedem, der seinen Sinn erfafit hat, dankbar und freudig begriifit werden, daf in die-
ser Hinsicht eine Rickentwicklung begonnen hat.

V.

Es bleibt nun noch die Aufgabe, den Eigencharakter der monastischen Gemeinde,
von dem wir sprachen, ndher zu bestimmen — in einer Weise, die im Verhiltnis zu
den iibrigen Gemeinden der Kirche (den Heimatgemeinden, wie wir sie nannten)
sowohl das Unterscheidende wie das Gemeinsame oder Verbindende deutlich macht.

Wir kénnen zunichst die Gemeinde des Monasteriums eine charismatische Ge-
meinde nennen. Charismatisch ist der Ursprung, die Berufung, charismatisch ist die
Christusstellvertretung des Abtes, charismatisch sind Inhalt und Lebensform der
Gemeinde, deren Aufgabe im Gesamt der Kirche ist, zur Erhaltung der christlichen
Lebenstiefe in ihr beizutragen. Das geschieht in all dem, was die Summe des mona-
stischen Lebens ausmacht, in der Jungfriulichkeit, im Gehorsam, im Gesamt der
»conversatio morum®, im Gebet und Opfer der Liturgie — was alles ja nichts ande-
res bedeutet als die Verwirklichung des Heilsmysteriums Christi an einer Gemeinde
und jedem ihrer Glieder, nichts anderes also als die Verwirklichung der Kirche.

Darum kann das Wort ,charismatisch® nicht einen Unterschied des Wesens zwi-
schen der monastischen Gemeinde und der Heimatgemeinde bezeichnen — im Ge-
genteil. Das Gesamt der Kirche ist charismatisch durchlebt, mehr als uns heute viel-
leicht noch bewufit geblieben ist. Keines der Charismata, welche wir im monastischen



196 Altfrid Kassing

Leben finden mégen, ist auf das Mdonchtum beschrinkt, jedes ist auflerhalb seiner
in der Kirche méglich und wirklich. Wir kénnen hier nicht eine Theologie des Cha-
rismatischen in der Kirche entwickeln. Es mag uns geniigen, mit St. Paulus daran zu
erinnern, dafl ,ein jeder sein eigenes Charisma hat, der eine so, der andere so”
(1 Kor 7, 7). So konnen wir nicht das Monchtum als den eigentlichen charismatischen
Stand in der Kirche bezeichnen. Der Unterschied ist nicht zwischen ,charismatisch®
und ,hierarchisch“ (denn es gibt ja wohl auch ein Charisma des Amtes), sondern der
Unterschied ist zwischen diesem Charisma und jenem Charisma. Nur so werden wir
der Einheit des Geistes gerecht, welcher die Vielfalt des Leibes belebt. Wenn wir
also von der charismatischen monastischen Gemeinde in der Kirche sprechen, so
reihen wir damit diese Gemeinde unter alle anderen charismatischen Lebenserschei-
nungen in der Kirche ein.

Den unterscheidenden Eigencharakter der monastischen Gemeinde kann das Wort
charismatisch dagegen lediglich im speziellen Sinne der die Gemeinde als solche kon-
stituierenden Kraft bezeichnen. Im Monchtum ist auch die Zugehdorigkeit selbst,
welche die Glieder der Gemeinde zuordnet, eine Bindung charismatischen Ursprungs,
hier nun wirklich im Unterschied zur Heimatgemeinde, wie wir sahen. Die mona-
stische Gemeinde bildet sich als konkrete Gemeinde in der Gesamtkirche nicht da-
nach, wie die Christen in einer gemeinsamen Heimat zusammenleben, sondern auf
Grund einer Berufung jedes einzelnen Gliedes und deren Befolgung. In diesem,
gleichsam ,formalen® Sinne tritt das charismatische Element in die Definition der
monastischen Gemeinde ein und unterscheidet sie von den tibrigen Gemeinden der
Kirche, die ,inhaltlich“, wenn wir so sagen dirfen, die gleichen charismatischen
Krifte in sich aufweisen konnen und aufweisen wie die monastische Gemeinde.

Wir sagten, dafl nicht die einzelnen Elemente des monastischen Lebens die
Moénchsgemeinde von den iibrigen Gemeinden unterscheiden. Diese Elemente gibt es
auch in ihnen. Wohl aber macht die Zusammenfassung dieser vielen Elemente und
vor allem dann die Bindung an sie das typisch Monastische aus. Die Bindung er-
scheint dabei als ein konstitutives Element. Mag man sie nun ,Geliibde“ nennen
und so die Opferhingabe stirker zum Ausdruck bringen, mag man sie ,Ménchs-
weihe“ nennen und so mehr das Empfangen und Angenommenwerden betonen —
immer ist ausgedriickt der Eintritt in eine definitivé Bindung. Diese selbst ist als
Berufung und deren Befolgung ein charismatisches Phinomen, sowohl am Anfang
wie auf dem langen Weg der Verwirklichung.

Wir brauchen es kaum noch zu betonen nach allem Gesagten: dieser charismatische
Charakter trennt die monastische Gemeinde nicht von der Gesamtkirche, sondern
vereint sie nur in besonderer Tiefe mit ihr, denn in allen charismatischen Lebens-
kriften ist ja nur der eine Geist am Werke, aus dem die Eine Kirche lebt.

Auf die Frage, wie das Wesen der monastischen Gemeinde nidher zu bestimmen
sei, wird man also am besten nur mit einer Beschreibung jener Summe von christ-
lichem Dienst antworten, die das Monastische ausmacht. Unser Verlangen nach Defi-
nitionen und Unterscheidungen muf sich bescheiden, um nicht dem Lebendigen Ab- -
trag zu tun: Unter den vielen Gemeinden der Gesamtkirche ist das Monasterium
eine — eben eine monastische Gemeinde.





