Die Ubung der Meditation
in der abendlindisch-christlichen Geschichte

Von Friedrich Wulf SJ, Miinchen

Wenn wir hier von der Geschichte der Meditation sprechen wollen, dann setzen
wir offenbar voraus, daf} wir schon wissen, was Meditation ist. Anderseits soll aber
gerade erst die Geschichie das Wesen, die Breite und Vielschichtigkeit, Sinn und Ziel
der Meditation, insbesondere der christlichen Meditation, klaren helfen. Diese ge-
schichtliche Besinnung ist um so notwendiger, je verschiedenartiger das ist, was heut-
zutage als Meditation gelehrt und empfohlen wird, und je unterschiedlicher das Ziel
ist, das man mit ihrer Ubung anstrebt. Um aus diesem Dilemma — daf} wir namlich
voraussetzen, was wir erst erarbeiten wollen — herauszukommeh, diirfen wir den
Begriff der Meditation nicht zu eng ansetzen, indem wir ihn auf die heute darunter
verstandene Ubung im Erlebnisbewufitsein eingrenzen und die erwigende (soge-
nannte diskursive) Betrachtung von vornherein ausschliefen; wir begniigen uns auch
nicht mit der bloflen Wortgeschichte der Meditation, sondern wollen mehr auf die
Sache selbst schauen, die in der Geschichte mit verschiedenen Namen benannt wird.
Und noch ein Letztes: Da das, was Meditation meint, zu den Grundvollziigen des
* humanen Lebens gehort und darum in allen Kulturen und bei allen Vélkern vor-
kommt, beschrinken wir unsere Untersuchung auf den abendlandisch-christlichen
Raum. So hoffen wir im Endergebnis einen Standpunkt zu gewinnen, der es uns er-
moglicht, zu den aktuellen Fragen, die die Wiederbelebung der Meditation mit sich
gebracht hat, Stellung zu nehmen und der christlichen Meditation neue Anregungen
zu vermitteln.

Um einen Ausgangspunkt fiir unseren geschichtlichen Uberblick zu gewinnen, fra-
gen wir zunichst: Woher kommt das Wort Meditation und was bedeutet es?! Das
Tatigkeitswort meditari (und entsprechend das Hauptwort meditatio) ist dem Stamm
nach mit dem griechischen pédopar verwandt, das soviel bedeutet wie: fiirsorgen, an
etwas denken, etwas aussinnen. In seiner christlichen, religitsen Verwendung ist es
aber die Ubersetzung des hebriischen hagga bzw. des griechischen uedeTdv (das
einen dhnlichen Sinnumfang wie pédopar hat). Damit ist schon auf seine Vielschich-
tigkeit und seinen Bedeutungsreichtum hingewiesen. hagga hat im Alten Testament
die Bedeutung von seufzen, halblaut etwas vor sich hersagen, murmeln, peheTdy
heiflt sorgen, pflegen, sich iiben (als geistiges Uben wurde es ,spiter geschieden vom
Tatiiben, der ,Askese’ [doueiv]“2). Beide Bedeutungselemente sind in den christ-
lichen Gebrauch des Wortes ,meditari® eingegangen, wihrend in der profanen
Latinitit die Bedeutung von nachsinnen, studieren iiberwiegt. Die Briicke vom
hebriischen hagga bzw. vom griechischen pehetdv zum christlichen meditari bildet
vor allem die vorchristliche Bibeliibersetzung des Alten Testamentes der Diaspora-

1 Vgl. die beiden Aufsitze von E. von Sev erus OSB in dieser Ztschr.: Das Wort ,Me-
ditari* im Sprachgebrauch der HI. Schrift (26 11953] 3651f.) und: Das Wesen der Meditation
und der Mensch der Gegenwart (29 [1956] 108{f.).

2 P.Rabbow, Seelenfiuhrung. Methodik der Exerzitien in der Antike Minchen 1954,23,



198 Friedrich Wulf

juden (Alexandrien), die sogenannte Septuaginta, und die lateinische Bibelitberset-
zung des hl. Hieronymus, die sogenannte Vulgata. — Meditation bedeutet also von
seinem Wortsinn und von seinem geschichtlichen Ursprung her das sinnende, oft
hérbare Einitben, Beherzigen einer Wahrheit, womit auch schon auf das Moment
der stindigen Wiederholung hingewiesen ist. Wir fragen also: Wo begegnet man
einer solchen Ubung im abendlindisch-christlichen Raum und welchen Weg hat
diese Ubung durch die Geschichte genommen?

I.
Meditation im Umkreis der antiken UWelt

In zweifacher Form begegnet uns die meditative Ubung schon in der vorchrist-
lichen bzw. auflerchristlichen antiken Welt: 1. in der Stoa und 2. in der platonischen
Philosophie; im ersten Fall hat die Ubung einen mehr ethischen, im zweiten einen
mehr religiésen Charakter.

1. Die stoische Philosophie ist eine Lebenslehre, eine Anleitung zum Leben nach
der Vernunft, zum Sich-Einfiigen in die vom Logos durchwirkte Natur. Der Mensch
muf} sich frei machen von seinen Leidenschaften und unabhiingig werden von den
Wechselfillen des Lebens. Der philosophische Lehrer will darum seine Schiiler zur
Leidenschaftslosigkeit, zur Bewahrung der inneren Ruhe, des inneren Gleichgewichts
erzichen; nur so werden sie dem weltimmanenten Gott verbunden sein und sich
seiner Vorsehung anheimgeben. Eine solche Philosophie kann geradezu zur Seelen-
fihrung werden. Das zeigt sich u.a. in den vorgelegten Ubungen. Unter diesen
Ubungen findet sich auch die Meditation (6fter auch unter diesem Terminus), und
zwar in verschiedenen Formen, am klarsten und greifbarsten in der spiten Stoa, bei
Seneca (4. v. Chr. — 65 n. Chr.), Plutarch (40 — 120 n. Chr.), Epiktet (ca 50 — 138
n. Chr.) und Marc Aurel (121 — 180 n. Chr). Wir nennen cinige von ihnen.

Zuniichst die Vor-Ubung der Sammlung: ,Einsame Stitten der Zuriickgezogen-
heit suchen die Menschen auf, Landleben, Meeresstrand, Gebirge; auch du hast oft-
mals diese tiefe Sehnsucht. Doch das ist ganz durchschnittlich: zu jeder Stunde kannst
du, wann du willst, dich in die Einsamkeit des Selbst zuriickziehen. Denn nirgends
hat der Mensch geruhsamere und unbehelligtere Abgeschiedenheit als in der eigenen
Seele; zumal der, der da drinnen jene Sicherungen hat, in die er unterducken kann,
um gleich erleichtert und in aller Wohlbehaglichkeit zu sein: mit Wohlbehaglichkeit
mein’ ich nichts anderes als Wohlordnung“ (Marc Aurel, bei Rabbow [= R] 91).
»Gerade dann vor allem zieh’ dich in die Abgeschiedenheit des Selbst zuriick, wenn
du gendtigt bist, im Schwarm zu sein“ (Epikur, R. 94).

Was aber soll das Herz des Menschen bewegen, wenn er in sich Einkehr hilt,
welche Gedanken soll er erwigen, um sich von ihnen ergreifen und prigen zu lassen?
Gedanken an die Verginglichkeit des Lebens und des Ruhmes, an die Flichtigkeit
des Augenblicks und die Ewigkeit. ,Die Vorstellung der ganzen Ewigkeit, des gan-
zen Seins soll ohne Unterlafl in deiner Seele sein; und: dafl all dies Einzelne ein
Feigenkorn gegen das Sein, gegen die Ewigkeit Umdrehung eines Bohrers ist“ (Marc
Aurel, R. 118). ,Bedenk’, wenn einem was passiert: das ist mir lingst geldufig und
vertraut® (Marc Aurel, R. 117). Insbesondere soll man den Tod stets vor Augen



Die Ubung der Meditation in der abendlindisch-christlichen Geschichte 199

haben: ,Dies wollen wir der Seele bohrend einprigen, dies hiufig bei uns ausspre-
chen: Sterben muf der Mensch; und wann — was kiimmert’s dich?“ (Seneca, R. 116).
»1ch richte darauf meinen Sinn, dafl mir ein Tag gleich ganzem Leben sei. Und
wahrlich, nicht raffe ich ihn auf wie einen Lebensrest, sondern ich seh’ ihn an, als ob
er wirklich jener letzte sein konne® (Seneca, R. 120). Den Widrigkeiten des Lebens
mufl man dadurch zu begegnen suchen, daff man sich schon vorher mit ihnen vertraut
gemacht hat. , Tod und Verbannung und alles, was schrecklich erscheint, soll tdglich
dir vor Augen stehn, doch allermeist der Tod; und niemals wirst du dann klein-
mitig sein noch irgend etwas allzusehr begehren“ (Epiktet, R. 164). ,Man muf} im
voraus schon in den Geschehnissen sich heimisch machen, und wenn sie noch nicht da
sind, sie als gegenwirtige behandeln; im voraus das Zukiinftige bei sich zu einem
plastischen Bildeindruck machen; und so an es, als ob es jetzt geschehen sei, allmih-
lich eine Gewodhnung sich erwerben* (Posidonius, R. 165). Man muf} ,alle Schick-
salsschldge, ehe sie treffen, durchmeditierend (meditando) im voraus bindigen®
(Seneca, R. 165). , Wenn du zu einem der Grofimichtigen gehst, so stell dir vor, daff
du ihn nicht zu Hause treffen wirst; dafl du abgewiesen werden wirst; daf} die Tur
dir vor der Nase zugeschlagen werden wird; daf er sich gar nicht um dich kiimmern
wird. Und wenn es dir zukommt, mit dieser Aussicht hinzugehn, so geh’ und nimm
es hin, was dir passiert® (Epiktet, R. 175). Um in jeder Lage der Vernunft gemif}
zu leben, soll man sich grofie Menschen vor Augen stellen: ,, Wir missen irgend einen
guten Mann werthalten und immer ihn vor Augen haben, um so zu leben, als ob
gerade er zuschaue, und jegliches zu tun, als wenn er’s sihe® (Seneca, R. 121).

Das alles soll methodisch gepflegt werden: ,Schaff dir eine Methode der Betrach-
tung®, sagt Marc Aurel, ,wie alles sich verwandelt ineinander, und nimm es unauf-
horlich in Gedanken auf und #be dich in diesem Kapitel. Denn nichts gibt so Er-
hebung iiber Welt und Schicksal® (R. 40). Dieses Sich-Uben wird ndherhin beschrie-
ben als geistiges Essen einer Wahrheit, als ein Beiflen, Zerkauen, Verdauen, Wie-
derkiuen, oder auch als Hin- und Herwenden, Um- und Umkehren, in die Seele
Einbohren (R. 325), Ausdriicke, die zum guten Teil in der mittelalterlichen geist-.
lichen Meditationsiiberlieferung wiederkehren (R. 3251.). Die Seele, das Herz sollen
bewegt werden. Die meditierte Wahrheit soll darin Wurzel schlagen, eine Kraft ent-
falten, den inneren Menschen stirken und umwandeln. Zu diesem Zweck werden
die Mittel der antiken Rhetorik angewandt: die Wiederholung, die Amplifikation,
die Zergliederung, der Vergleich, die Steigerung. ,Betrachte, wie viele Menschen
schon gestorben sind; auch solche, die mit dem Tode viel zu tun hatten: die Arzte,
die so oft gegriibelt haben: wird er sterben?; die Astrologen, die genau zu sagen
wuflten: er wird sterben; die Philosophen, die unendlich disputierten: ist er unsterb-
lich oder sterblich?; die Kriegshelden, die viele wirklich sterben lieflen; die Tyran-
nen, die wie Gotter iiber Tod und Leben v6llig frei verfigten (Marc Aurel, R. 81 £.).
Oft meditierte man mit lautem oder leisem Murmeln; man memorierte Denkspriiche
und Kernsitze stoischer Lebensweisheit und sagte sie vor sich her (R. 88, 128, 201),
morgens und auch untertags (R. 204), um die Seelenruhe zu bewahren. So kann denn
Seneca einmal schreiben: ,An welchem Ort ich auch stehe, da meditiere ich (cogita-
tiones meas tracto), arbeite einen Heilsgedanken durch (aliquid in animo salutare
verso)“ (R. 94).



200 Friedrich Wulf

2. Eine ganz andere Art von ,Meditation“, von existentieller Einibung in die
Grundwahrheiten und -wirklichkeiten der Welt und des Lebens, begegnet uns in der
platonischen Philosophie. Fiir Plato existieren die allgemeinen geistigen Wesen-
heiten der Dinge (das eigentlich Seiende) auflerhalb der sinnenhaften, materiellen
Welt. Die im Kérper begrabene Seele hat ein eingeborenes Verlangen nach der
Schau dieser Wesenheiten (Ideen). Denn sie hat vor ihrer selbstverschuldeten Ver-
bannung in den Leib schon einmal in der reinen Schau der Ideen existiert. Erkennt-
nis ist fiir sie darum Riickerinnerung. Will sie nun zur Vollendung und zur Gliick-
seligkeit gelangen, dann muf sie sich aus der sinnlichen Welt des Scheins wieder
16sen und in der Kraft des Eros, ihres in der Wiedererinnerung erfahrenen Daimo-
nion, zur Schan des Wahren und Schénen emporsteigen, die ihr durch eine Erleuch-
tung des hochsten Gottes geschenkt wird. Das ganze Streben des Menschen muf also
nach Erkenntnis gehen; sein eigentliches Ziel ist die 9cwoia, die Kontemplation des
wahren Seins, des Urschénen. Darum heifit es im ,Gastmahl“: ,Dies eben bedeutet
ja, den richtigen Weg der Liebe einschlagen oder von einem anderen auf diesem
geleitet werden, wenn man um dieses Urschonen willen von jenem vielen Schénen
ausgeht und so stufenweise innerhalb desselben immer weiter vorschreitet, von
einem zu zweien und von zweien zu allen schonen Kérpern, und von den schénen
Kérpern zu den schonen Bestrebungen, und von den schonen Bestrebungen zu den
schonen Erkenntnissen — bis man innerhalb der Erkenntnisse bei jener Erkenntnis
endigt, die von nichts anderem als von jenem Urschonen selbst die Erkenntnis ist,
und so schlieRlich das allein wesenhafte Schéne erkennt® (211 C). ,,Auf diesem Hohe-
punkte des Lebens, o mein lieber Sokrates, auf welchem er das Ansichschone betrach-
tet, hat das Leben des Menschen, wenn irgendwo, einen wahrhaften Wert. Wenn
du dies Schone einstmals erblidken solltest, dann wird es dir nicht mit der Schonheit
des Goldes und der Kleidung und mit schénen Knaben und Jiinglingen vergleichbar
erscheinen, bei deren Anblicke du jetzt aufler dir geritst und, wie viele andere, bereit
sein witrdest, fiir den steten Anblick des Lieblings und das stete Zusammenleben mit
ihm, wenn es nur méglich wére, Essen und Trinken aufzugeben und ihn nur immer-
fort anzuschauen und mit ihm zu verkehren. Was sollen wir also wohl gar von dem
glauben, dem es zuteil wiirde, das Ansichschone lauter, rein und unvermischt zu er-
blicken und nicht verunreinigt mit Fleisch und Farben und allem iibrigen irdischen
Tand, sondern der das Géttlichschone selbst in seiner ureigenen Gestalt zu erschauen
vermochte? Glaubst du wohl, dafl das Leben eines Menschen gering erscheinen
kénnte, der dorthin blickt und es mit den Werkzeugen anblickt und sich mit ihm
vereinigt, mit denen es betrachtet sein und mit sich verkehren lassen will?“ (212 B).

Wer wiirde sich bei dieser Beschreibung des kontemplativen Aufstiegs nicht jener
berithmten Stelle aus dem 10. Buch (6, 8-9) der Bekenntnisse des hl. Augustinus er-
innern: ,Himmel und Erde und alles, was sie fillt, das alles sagt mir von allerwirts,
daf ich Dich lieben soll . . . was aber liebe ich, da ich Dich liebe? Nicht die Schonheit
eines Kérpers noch den Rhythmus der bewegten Zeit; nicht den Glanz des Lichtes,
der da so lieb den Augen; nicht die siiflen Melodien in der Welt des Ténens aller
Art; nicht der Blumen, Salben, Spezereien Wohlgeruch; nicht Manna und nicht
Honig; nicht Leibesglieder, die kostlich sind der fleischlichen Umarmung: nichts von
alledem liebe ich, wenn ich liebe meinen Gott. Und dennoch liebe ich e¢in Licht und



Die Ubung der Meditation in der abendlindisch-christlichen Geschichte 201

einen Klang und einen Duft und eine Speise und eine Umarmung, wenn ich liebe
meinen Gott: Licht und Klang und Duft und Speise und Umarmung meinem inneren
Menschen. Dort erstrahlt meiner Seele, was kein Raum erfafit; dort erklingt, was
keine Zeit entfithrt; dort duftet, was kein Wind verweht; dort mundet, was keine
Sattheit vergillt; dort schmiegt sich an, was kein Uberdrufl auseinanderldst. Das ist
es, was ich liebe, wenn ich liebe meinen Gott“. Dazu jene wunderbare Szene bei Ostia
im 9. Buch der Bekenntnisse (10, 241.), wo Augustinus erzdhlt, wie er mit seiner
Mutter die Stufen des geschaffenen Seins durcheilt und auf dem Gipfel der Erkennt-
nis gnadenhaft von Gott berithrt wird. Ein Musterbeispiel fiir eine verchristlichte
platonische Kontemplation. ,Da erhoben wir uns mit heifferer Inbrunst nach dem
,wesenhaften Sein‘ und durchwanderten stufenweise die ganze Korperwelt, auch den
Himmel, von dem herab Sonne, Mond und Sterne leuchten iiber die Erde. Und héher
stiegen wir auf im Betrachten, Bereden, Bewundern Deiner Werke, und wir gelang-
ten zu unserer Geisteswelt. Und wir schritten hinaus fiber sie, um die Gefilde un-
erschopflicher Fiille zu erreichen, auf denen Du Israel auf ewig weidest mit der
Speise der Wahrheit; und dort ist das Leben der Weisheit, die Weisheit, durch die
alles Geschépfliche entsteht, was je gewesen ist und was je sein wird; und sie selbst
ist ohne Werden, sie ist, wie sie gewesen ist, und also wird sie stets fort sein; viel-
mehr, es gibt in ihr kein Gewesensein noch ein Kiinftigsein, sondern das Sein allein,
weil sie ewig ist; denn Gewesensein und Kiinftigsein ist nicht ewig. Und wihrend
wir so reden von dieser ewigen Weisheit, voll Sehnsucht nach ihr, da streiften wir
sie leise in einem vollen Schlag des Herzens; da seufzten wir auf und liefen dort
festgebunden ,die Erstlinge des Geistes’; und wir wandten uns wieder dem Getén
der Rede zu, bei der das Wort Anfang und Ende hat; was auch wire dhnlich Deinem
Wort, unserm Herrn, dem Wort, das in sich verbleibt, ohne zu altern, und doch alles
erneut!®

Hier wird klar, daf die platonische Kontemplation nicht nur eine Sache des Ver-
standes und darum rein theoretische Erkenntnis ist, sondern den geistig-personalen
Kern des Menschen bertihrt und darum sein innerstes Herz ergreift. Das zeigt sich
schon bei Philon v. Alexandrien (ca. 20 v. Chr. — ca. 50 n. Chr.), der aufler der
platonischen die jiidische Uberlieferung mit einbringt. Kontemplation heifit far ihn
liebende Gotteserkenntnis: sie hat zur Voraussetzung, dafl der glaubige Mensch sich
und die Welt lasse, damit Gott unmittelbar ihn erleuchten und zu sich emporziehen
kénne. Das Ziel des Frommen ist die mystische Gottesschau. Der Weg dahin fiihrt
iiber die schmerzhafte Reinigung und die vorbehaltlose Ubergabe des Herzens. Die
einzelnen Stufen dieses Weges hat am genauesten Plotin beschrieben. Durch ihn ist
die Kontemplation als das grofle Ideal menschlicher Vollendung in das Christentum
eingegangen. Hier ist sie, wie sich noch zeigen wird, mit der Meditation zu einer
einzigen geistlichen Ubung verschmolzen. Sie bildet das letzte Glied des Aufstiegs
zur Vereinigung mit Gott.

Wir wissen nicht, fiir wie viele Menschen die platonisch gepragte Kontemplation
eine existentielle Ubung war. Fiir Plotin war sie es auf jeden Fall, so dafl manche
sich nicht scheuen, ihn einen Mystiker zu nennen. Und die gnostische Bewegung, die
fiir das junge Christentum eine t6dliche Gefahr bedeutete, zeigt, wie sehr man den
kontemplativen Weg als eine Religion verstand.



202 Friedrich Wulf

IL
Meditation und Kontemplation in der Heiligen Schrift

1. Wir erwihnten schon, dafl das Wort pedetiiv bzw. meditari in der griechischen
Septuaginta und der lateinischen Vulgata verhiltnismiRig hiufig vorkommt, fast
ausschliefllich im Alten Testament. Meist, aber nicht immer, wird mit ihm das
hebréische hagga wiedergegeben. Von der etymologischen Wurzel her und aus dem
Sinnzusammenhang beinhaltet der Begriff, wie wir sahen, ein zweifaches: a) ein
akustisches, b) ein geistiges Element.

a) Urspriinglich scheint das akustische Element im Begriff der Meditation tber-
wogen zu haben. Meditieren heifit im AT etwas leise vor sich her murmeln, oft mit
dem Unterton der Klage, ein Seufzen und Stéhnen, das dem tiefen Brustton des
Léwen und dem dunklen Gurren der Taube verglichen wird. Gemeint ist wohl das
besinnliche Murmeln der Tora, des Gesetzes, und der Weisheitsspriiche. Auf jeden
Fall handelt es sich in der Meditation um ein sprechendes Bedenken und Erinnern.

b) Bei den Propheten und in den Psalmen tritt das geistige Element der Medita-
tion starker hervor, wie ja iberhaupt in dieser Zeit gegen alles blofie Lippenbekennt-
nis und gegen das rein duflere Schlachten von Opfertieren die Gesinnung des Her-
zens als das Entscheidende betont wird. Meditieren heifit hier: nachsinnen, liebend,
dankend, preisend erwigen, mit dem Wort der Schriften (des Pentateuchs), in denen
die Magnalia Dei, die Heilstaten Gottes an seinem Volk, tberliefert werden, mit
dem Wort des Gesetzes, der Propheten, der Psalmen umgehen, es in sein Herz hin-
einnehmen, um aus ihm zu leben, nach ihm zu handeln, um in ihm Trost, Stirke,
Ausdauer zu erlangen, um in der Liebe zu Jahwe entziindet, zu Reue und Umkehr
bewegt zu werden.

So sehr es sich hier um innere Vorginge handelt, so machen doch bisweilen das
hebraische Grundwort oder der Zusammenhang deutlich, dafl auch weiterhin ein
sinnenhaftes Element mitschwingt. Bei den Psalmen liegt es bisweilen offen zu Tage,
daf sie aus der Meditation entstanden sind und sich darum auch wieder fiir die Me-
ditation in besonderer Weise eignen. Oft kreisen sie in immer neu ansetzenden Wie-
derholungen um ein und denselben Gedanken. Man versuche nur einmal, die Buf}-
oder die Lobpsalmen meditierend zu rezitieren. Hin und wieder weist uns auch die
vermutliche Entstehungsgeschichte eines Psalmes auf die Meditation hin, so Psalm 41
in der Vulgatazihlung: ,Wie die Hirschkuh nach Wasserbdchen verlangt, so lechzt
meine Seele nach Dir, o Gott. Es diirstet meine Seele nach Gott dem lebendigen Gott.
Wann darf ich kommen und erscheinen vor Gottes Antlitz?“; es handelt sich wahr-
scheinlich um das Lied eines gliubigen Diasporajuden, der unter seiner heidnischen
Umgebung und unter der Ferne von der heiligen Stadt leidet und nun sein Leid vor
Gott ausspricht. Uniibersehbar tritt der Meditationscharakter auch in Ps 119 (118)
hervor, der dem Preis und der Beherzigung des Gesetzes geweiht ist.

Wenn im NT kaum das Wort Meditation begegnet, so mag das damit zusammen-
hingen, daf die zeitgendssische Gebets- und Meditationspraxis nicht zum Vorbild
dienen konnte.

2. Damit werden wir aber zugleich auf die biblische Kontemplation hingewiesen
als die der Offenbarung und vor allem als die der Botschaft Jesu eigentiimliche Weise
des inneren Gebetes. Geht die Meditation im engeren Sinn zunichst einmal von der



Die Ubung der Meditation in der abendlindisch-christlichen Geschichte 203

Initiative des Menschen aus, so betont die biblische, vor allem neutestamentliche
Gebetslehre in erster Linie die Initiative Gottes, sein gnadenhaftes Wirken im Her-
zen des Menschen. Christliches Gebet ist nicht ein Sich-Versenken des Menschen in
seinen eigenen Daseinsgrund, auch nicht ein Sich-Aufschwingen seines Geistes zu
Gott, sondern ein Antwortgeben auf Gottes Schépfungs- und Erlésungstat. Das Ur-
gebet des von Gott angesprochenen Menschen lautet: ,Hier bin ich! Du hast mich
gerufen. Rede Herr, dein Knecht hort“ (1 Sam 3, 5. 9) oder: ,Herr, was willst du,
dafl ich tun soll?“ (Apg 9, 6). Der Christ hat also im Schweigen, in der Sammlung
hinzuhorchen, was Gott ihm sagen will. Das gibt auch seinem betenden Bedenken
die eigentliche Richtung. Schon im AT hat Gott manche Menschen in besonderer
Weise gnadenhaft gerufen. Im NT steht jeder Christ unter dem stindigen Gnaden-
anruf Gottes (Christi) im Heiligen Geist. Der Heilige Geist spricht im erlésten Men-
schen und legt Zeugnis vom Vater und von Christus ab. Von diesem inneren Zeugnis
spricht sowoh! Jesus (Jo 15, 26; 16, 13) wie auch der Apostel Paulus (Rom 8, 16. 28;
Gal 4, 6). Der Christ erfdhrt das Wirken des Heiligen Geistes in seiner Seele als
Licht, das ,die Augen des Herzens erleuchtet” und das Gott selbst in ihm aufscheinen
1a8¢t (2 Kor 4, 6; Eph 1, 17), als Ruf, der eine neue Hoffnung auftut (ebd. 1, 18), als
suberreichen Trost® (2 Kor 1, 5), als ,Friede, der alles Begreifen iibersteigt® (Phil
4,7) und in all dem, was Paulus die ,Friichte des Geistes® (Gal 5, 22) nennt. Von
daher bleibt seine Gottes- und Christuserkenntnis nicht rein intellektueller Art, son-
dern wird zu einer konkreten Vertrautheitserkenntnis, wie sie nur Liebenden eignet.
Je vorbehaltloser sich nun der Glaubende auf das Wirken des Geistes einldfit, um so
starker wird das Bewufitsein einer unmittelbaren Verbundenheit mit Gott (mit Chri-
stus). Er braucht nicht mehr der Bilder und Begriffe, um sich Gottes Gegenwart und
wirkendes Wesen bewufit zu machen, ja sie sagen ihm immer weniger, weil Gott
selbst auf unaussprechliche Weise zu ihm spricht, ihn gleichsam im Innersten der
Seele beriihrt, ihn umwandelt und erfillt. Das Eigentiimliche einer solchen Erfah-
rung ist, daf sie sowohl voller Licht und Seligkeit ist, wie auch tiefes Dunkel enthalt
und die Schmerzen der Erkenntnis der eigenen Unheiligkeit vor dem heiligen Gott.

Auf diesen Voraussetzungen beruht die kontemplative Uberlieferung der Kirche
und die Maoglichkeit der christlichen Mystik. Hier liegen auch die Wurzeln des
immerwahrenden Gebetes, das der Herr von den Seinen verlangt.

Fafit man einmal zusammen, was die Schrift iiber die ,Meditation®* — hier in
ihrem Gesamtsinn verstanden — lehrt, dann scheinen folgende Punkte entscheidend
zu sein:

1. Meditation ist Gebet, inneres oder Herzens-Gebet, wie die spitere Uberliefe-
rung sagen wird.

2. Der Nerv dieses Gebetes liegt in seinem kontemplativen, gnadenhaften Element.

3. Der Hauptgegenstand der Meditation ist das Dasein, die Gegenwart und das
Wirken bzw. der Anruf, die Forderung Gottes in dieser Welt, in Christus, in der
Kirche, das Heil und das Reich Gottes. Im Mittelpunkt von all dem steht Jesus, der
Mittler und Erloser, im AT als Gegenstand der Hoffnung und des Verlangens, im
NT als der unter uns Erschienene, Weilende, durch seinen Geist Wirkende. Ziel der
Meditation ist die Wandlung des Menschen in der Tiefe, die Heimkehr zum Vater
und die Vereinigung mit seinem Herzen.



204 Friedrich Wulf

4. Alle meditative Ubung dient dem Sich-Bereiten, Sich-Offnen fiir die Gnade.
Ohne diese bliebe darum die mehr aktive Meditation unfruchtbar und eine Tau-
schung. Thr erster Sinn ist immer, Antwort zu geben auf Gottes Ruf.

5. Die christliche Meditation wandelt einerseits den Menschen um, indem sie voll-
zogen wird, ist aber dariiber hinaus Ruf zur Umkehr, zum Tun, zur Abkehr von der
Siinde und zur Ubergabe an Gott.

Damit ist auch schon gesagt, was die biblische Meditation mit der antiken Medita-
tion gemeinsam hat und worin sie sich von dieser unterscheidet.

1IL
Die Ubung und Entfaltung der christlichen ,Meditation® in der Geschichte

1. Altkirchliches Monchtum3: In der ersten Periode der christlichen Meditation ist
sowohl die antike wie die biblische Meditationsiiberlieferung spiirbar. Beide Strome
fliefien ineinander und vermischen sich.

Im frithen (pachomianischen) Ménchtum bedeutet Meditieren vor allem ,ein ver-
nehmbares Aufsagen von Texten und Formeln, dem sich die Ménche allein oder in
Gemeinschaft hingeben, wobei sie die Texte entweder auswendig hersagen oder vor
sich hinlesen“ (Bacht [= B], 366). In dieser Form versuchte man, das Gebot des
Herrn, ,,ohne Unterlaf zu beten®, zu erfiillen. Dementsprechend werden die Monche
gemahnt, zu meditieren, wenn sie sich zu den gemeinschaftlichen liturgischen Feiern
begeben, wenn sie in ihre Zelle zuriickkehren, wiahrend der hiuslichen Verrichtungen
und bei der gemeinsamen Feldarbeit. ,Keiner, heifit es einmal, ,soll in der Bicke-
rei sprechen, sondern alle sollen zusammen das Wort Gottes ,meditieren’® (B. 365).
Von sich selbst sagt Pachomius: , Wie ich belehrt worden bin, so bleibe ich stets die
halbe Nacht unter Gebet und Meditation der Worte Gottes wach, oft sogar die ganze
Nacht“ (B. 364). Und eine Vita sagt von ihm: ,Pachomius gab sich mehr und mehr
grofen Ubungen hin, einer groflen und iiberreichen Aszese, langen Meditationen
der HIL Schrift. Dabei richtete er seine Aufmerksamkeit auf folgendes: sie mit grofier
Leichtigkeit ihrer Reihenfolge nach zu meditieren“ {ebd.). Ebenso wird von Theo-
dor, dem Lieblingsménch des Pachomius, berichtet: ,Eines Tages sal Theodor in
seiner Zelle, Stricke drehend und Teile der HI. Schrift, die er auswendig gelernt
hatte, meditierend; jedesmal, wenn sein Herz ihn dazu trieb, stand er auf und
betete (ebd.). Die Meditation besteht also mit Vorzug im Hersagen von Texten der
HI. Schrift. Natiirlich soll in erster Linie das Herz meditieren. Wenn in dieser frii-
hen Zeit des dgyptischen Monchtums das laute Rezitieren so sehr betont wird —
iibrigens ganz in Ubereinstimmung mit der Grundbedeutung des hebraischen hagga,
das im AT die Meditation bezeichnete —, so mag das u.a. darans zu erklaren sein,
dafl es sich meist um einfache Menschen handelte, die des Lesens und Schreibens
unkundig waren. Fiir sie war diese Art des Meditierens eine Hilfe, Geist und Herz
zu sammeln. ,Die unablissige Rezitation der Heiligen Worte sollte die Seele in ¢in
Klima, eine Verfassung bringen, aus der dann das eigentliche Beten gleichsam spon-
tan entspringen konnte* (B. 371).

Bei den gebildeteren Monchen, die mit der alexandrinischen Theologie vertraut

3 Vgl. zum Folgenden: H. Bacht, ,Meditatio® in den dltesten Monchsquellen, in dieser
Ztschr. 28 (1955) 360ff.



Die Ubung der Meditation in der abendlindisch-christlichen Geschichte 205

waren, tritt der geistige Vorgang des Meditierens viel starker hervor, etwa bei
Evagrius Pontikus im Osten oder bei Cassian im lateinischen Westen. Zwar bleibt
auch hier das akustische Element der Meditation erhalten, aber es wird doch in wach-
sendem Maf betont, dafl sie den Geist ergreifen und das Herz umwandeln miisse.
Das Ziel der Meditation ist genauer ein zweifaches: einmal die Besserung des Le-
bens, die Uberwindung der Leidenschaften, die Absage an die Welt, sodann — und
damit wird das letzte Ziel genannt — ,die Schau und die Betrachtung jener gott-
lichen und iiber alles erhabenen Lauterkeit“ (Cassian, Instit III, 2). Die Meditation
muf} beim vollkommenen Ménch iibergehen in das ,reine Gebet“, die schweigende
Verbundenheit mit dem alles Bildhafte und Begriffliche iibersteigenden Gott.

Damit werden zum erstenmal Meditation und Kontemplation als Einheit gesehen,
so daf spater beide Begriffe bisweilen fast synonym gebraucht werden. Die Medita-
tion soll auf die Kontemplation vorbereiten. Thr kommt die erste Reinigung des Her-
zens zu; sie gehdrt damit eigentlich zum tatigen Leben, zur ngoxtiny). Auf dieser
Stufe des geistlichen Lebens finden wir vieles von dem wieder, was auch in der
stoischen Meditation zur Einiibung vorgelegt wurde. Und dhnlich verraten die héhe-
ren Stufen: die gewohnliche Kontemplation, die Quov dewpia, und die Mystik, die
deodoyio, deutlich den Einflul des neuplatonischen Aufstiegschemas. Aber dieser
doppelte Einfluf antiker philosophischer Anschavung bleibt doch letztlich immer
dem Evangelium untergeordnet.

2. Das Mittelalter: Die zweite Periode der christlichen Meditation ist einmal von
einer neuen Innerlichkeit, zweitens von einer Systematisierung gekennzeichnet;
erstere nimmt in der mystischen Bewegung des zwélften Jahrhunderts ihren Anfang,
die zweite ist ein Kind der Scholastik. Das akustische Element der Meditation ist
jetzt vollig zuriickgetreten. Das zeigt sich schon darin, dafl man nun hiufiger von der
»oratio mentalis“, dem inneren Gebet spricht. Dieses ist, entsprechend der meditativen
Uberlieferung, zunichst ein Erwigen, ein geistiges Zerkleinern, ein Essen des Wor-
tes Gottes. Aber — und hier setzt die Systematisierung ein — sie wird noch stirker
als in der Zeit des altchristlichen Ménchtums als ein integrierender Teil des kontem-
plativen Lebens gesehen. Man spricht nicht mehr von Meditation und Kontemplation
als gesonderten Gebetsiibungen, sondern von der geistlichen Ubung als solcher, dem
exercitium spirituale. Dieses enthdlt vier oder fiinf Glieder: Lesung (gemeint ist die
Schriftlesung), Meditation (Erwagung), Gebet (affektives Gebet), [Vorsatz (operatio,
z. B. bei Hugo v. St. Viktor)] und Beschauung (Kontemplation). Diese Stufenfolge,
die zum erstenmal im 12. Jahrhundert anftaucht, ist fiir das ganze Mittelalter kano-
nisch geblieben. , Alle Stufen sind so miteinander verbunden und ergéiinzen einander
derart, dafl die ersten ohne die folgenden wenig oder gar nichts niitzen.“ Denn ,die
Lesung ohne Meditation bleibt diirr; Meditation ohne Lesung geht in die Irre; Gebet
ohne Meditation bleibt matt; Meditation ohne Gebet bleibt unfruchtbar; ein glithen- -
des Gebet erlangt die Beschauung; die Erlangung der Beschauung ohne Gebet hin-
gegen ist selten oder ein Wunder“4. ,Die Lesung forscht nach der Lieblichkeit des
glickseligen Lebens, die Meditation findet sie, das Gebet erbittet sie, die Kontem-
plation verkostet sie. Darum sagt der Herr: ,Suchet und ihr werdet finden, klopfet

4 Guigo der Jiingere (gest. 1188) O. Carth. in seiner Schrift ,Scala claustralium®, c. 11 u.
12 (PL 184, 481 u. 482).



206 Friedrich WOulf

an und es wird euch aufgetan‘ (Mt 7, 7). Suchet im Lesen und ihr werdet finden im
Meditieren; klopfet an im Beten und es wird euch aufgetan in der Beschauung. Die
Lesung setzt gleichsam feste Speise vor; die Meditation kaut und bricht sie; das Ge-
bet gewinnt ihr Geschmack ab; die Beschauung ist selbst die Siiligkeit, die erfreut
und labt. Die Lesung bricht die Schale auf, die Meditation erschliefit das Mark, das
Gebet streckt sich verlangend (nach Gott) aus, die Beschauung erfreut sich der er-
langten SiBigkeit“s,

Die Meditation hat hier die Aufgabe, das in der Schriftlesung anfgenommene Got-
teswort sich personlich so anzueignen, daf} es das Herz entziindet, zum persénlichen
Gesprich mit Gott und zur Hingabe an ihn dringt, zur Tat (Umkehr) bewegt und
den ganzen Menschen umwandelt. Das unmittelbare Ziel der Meditation ist das
affektive Gebet und der heilige Entschluf8, Gott mehr zu lieben, seine Gebote treuer
zu erfiillen; ihr letztes und hochstes Ziel ist die Kontemplation, das, was die Monche
das ,reine Gebet® nannten, das einfache Verweilen bei Gott bis zur eigentlichen
Mystik. In den uns vorliegenden ausgefithrten Meditationen dieser Zeit itberwiegt
bald das intellektuelle, bald das affektive Moment, aber immer wird das Ganze
gesehen.

Das Spitmittelalter hat in seiner Vorliebe fiir Systematisierung die einzelnen
Glieder des inneren Gebetes oft bis ins Kleinste entfaltet und ausdifferenziert, aber
im Grunde keine Weiterentwicklung mehr gebracht. Seit der zweiten Hilfte des
15. Jahrhunderts gehért die Betrachtung, als Morgeniibung, zum festen Bestandteil
der klgsterlichen Tagesordnung, vor allem in den Reformkongregationen der Bene-
diktiner. Ein besonderer Zug dieser Zeit ist ihr stark pragmatischer Zug, ihre Aus-
richtung auf die Besserung des Lebens, was wohl zum Teil aus den monastischen
Reformbestrebungen dieser Zeit zu erkléren ist, aber auch das Heraufkommen einer
neuen Zeit anzeigt.

3. Neuzeit: Am Beginn der dritten Periode der dhristlichen Meditation steht Igna-
tius von Loyola. Er nimmt in dieser Geschichte eine besondere Stellung ein. Er fafit
die Lehre der Uberlieferung zusammen und ist wegweisend fiir die Zukunft,

Die meditative Weisheit des Mittelalters ist ihm bekannt. Dazu kommt seine per-
sonliche Erfahrung. Alles, was er in den relativ kurzen Anweisungen des Exerzitien-
buches niedergeschrieben hat, ist selbst durchprobiert. Er unterscheidet zwar nicht
mehr genau zwischen Meditation und Kontemplation; seine Terminologie schwankt,
wie im spéten Mittelalter iiberhaupt. Aber in der Sache trifft er genaun das, was die
geistliche Uberlieferung erarbeitet hat. Auch er hilt an der Finheit des meditativ-
kontemplativen Gebetes fest. Er hebt keine seiner Stufen iiber Gebithr heraus, auch
nicht die diskursive Betrachtung, so sehr das immer wieder gesagt wird, als ob sie
die ignatianische Betrachtungsmethode sei. Man braucht nur einmal die Abfolge der
fiinf Ubungen eines Exerzitientages anzuschauen. Die beiden ersten Ubungen wer-
den als Meditation oder Kontemplation bezeichnet (im Grunde handelt es sich in
beiden Fillen um die gleiche Gebetsstufe), die beiden nichsten als Wiederholungs-
betrachtungen (sie dienen der tieferen Einprigung einer Wahrheit und dem Erspii-
ren des Zuges der Gnade), die letzte heilt Anwendung der (geistlichen) Sinne, mit
einem gewissen Vorbehalt wiirden wir heute sagen: Bildmeditation. In dieser Ab-

5 Ebd. c. 2 (PL 184, 476).



Die Ubung der Meditation in der abendlindisch-christlichen Geschichte 207

folge obwaltet ein ganz bestimmter Rhythmus: von der Erwégung bis zur Beschau-
ung, von der Betitigung der eigenen seelischen Krifte (Gedichtnis, Verstand, Wille)
bis zur mehr passiven Hingabe, und auf allen Stufen wird die innere Einbildungs-
kraft aufgerufen, Irgendwie ist damit auch das hochste Ziel der Meditation geblie-
ben: die Exerzitien, so hat man gesagt, disponierten fiir die Mystik. Aber eines ist
neu: Ignatius hat die Meditation auf die gréfere Verfiigharkeit des Meditierenden
durch Gott (Christus) ausgerichtet. Darin besteht fiir ihn die Frucht der Meditation:
bereiter zu werden fiir den grofleren Dienst unseres Herrn. Alle Aszese, so sehr sie
betont wird, und selbst die Mystik sind diesem Ziel eingeordnet. Denn Gott hat ihn
in seinen Dienst gerufen. Seine Mystik ist Dienstmystik.

Durch Ignatius hat die systematische Meditation in der Kirche erst an Breiten-
wirkung gewonnen; sie griff sogar auf die Laienwelt iiber. Um so mehr muf} es den
Historiker verwundern, daf die bei Ignatius beobachtete Ganzheit von Aszese und
Mystik, von Meditation und Kontemplation in der Folgezeit nicht bewahrt worden
ist. Diskursive Betrachtung und affektives Gebet brechen vielmehr in immer stirke-
rem Maf auseinander. Sie gelten als zwei verschiedene Gebetsartent, Die Meditation
ist dabei nicht der Gefahr einer gewissen Rationalisierung und Moralisierung, die
Kontemplation nicht der Gefahr einer quietistischen Mystik und einer Intellekt-
feindlichkeit entgangen. Auch in der Frommigkeit wurde eben der Tribut der Zeit
gezahlt. Rationalismus und Aufklirung haben notwendigerweise einen Irrationalis-
mus zur Folge gehabt. So kam es, dafl man unter Meditation schlieflich nur noch
die diskursive Betrachtung verstand, der das Gebet (Colloquium) und der Vorsatz
angehingt wurden. Im Deutschen spricht man seit dieser Zeit einfach von Betrach-
tung, so dafl kaum noch jemand weifl, welchen Reichtum einmal das exercitium spi-
rituale, die meditativ-kontemplative geistliche Ubung in der Kirche besafl. 1m
Grunde gleichen sich darum auch alle neuzeitlichen Betrachtungsmethoden, ob sie
sich ignatianisch, franziskanisch oder karmelitisch nennen, mit ¢iner Ausnahme: der
Betrachtungsmethode Kardinals Bérulle. Sie hat aber keine bleibende Wirkung in
der Kirche gehabt.

4. Die Gegenwart: Seit einigen Jahrzehnten, etwa seit dem Ende des ersten Welt-
krieges, ist nun eine neue Situation in der Geschichte der christlichen Meditation
eingetreten. Sie wurde durch jene Wende der katholischen Frommigkeit eingeleitet,
die gegeniiber der einseitigen Betonung der sittlichen Bemithung des Menschen wie-
der stirker die Bedeutung und das Wirken der Gnade fiir die christliche Vollendung
hervorhob. Hier liegen die Wurzeln der nunmehr beginnenden Abneigung gegen
die herkémmliche Betrachtung und einer fast schwirmerischen Hinneigung zur Kon-
templation und zur Mystik. IThren Hohepunkt erlebte diese Entwicklung in Henri
Bremonds Anklage, die diskursive Betrachtung, insbesondere die Betrachtung mit
den drei Seelenkriften (Gedichtnis, Verstand, Wille) aus dem Exerzitienbuch des
hl. Tgnatius habe das eigentliche Gebet verdriangt. Denn Beten sei etwas wesentlich
Passives, sei anbetende, preisende Hingabe, wihrend die Betrachtung Aszese sei,
was sich um so unheilvoller ausgewirkt habe, als das aszetische Pseudogebet alles auf
die moralische Besserung des Menschen abstelle und damit die Wiirde des Gebetes
preisgebe. Die Betrachtung und damit auch der vereinseitigte Begriff der Medita-

6 Vgl. Fr. Wulf, Das innere Gebet und die Betrachtung, in dieser Ztschr.25 (1952) 382ff.



208 Friedrich Wulf

tion waren in dieser Auffassung verpont. Man sprach nicht mehr von ihr. Sie habe,
so meinte man, allenfalls den Sinn der aszetischen Vorbereitung auf das Gebet, auf
das schauende, anbetende und liebende Verweilen vor dem Angesicht Gottes.

Anders in einer Bewegung, die nicht aus dem Schof} der Kirche, ihrer Theologie
und Frommigkeit herauswuchs, sondern in einer typischen Zeitsituation ihren Ur-
sprung hatte, in der Uberintellektualisierung, der einseitigen Zweckgerichtetheit,
der Unruhe und Gehetztheit und damit der Instinktlosigkeit und seelischen Ver-
kitmmerung des beutigen Menschen. Der kranke und unheile Mensch unserer tech-
nisierten Welt rief nach Heilung und Heilheit und dafir boten sich ihm die Ent-
spannungs- und Versenkungsiibungen Ostlicher Volker an, fiir die man den nahe-
liegenden Begriff Meditation verwandte. Hier erlebte das Wort Meditation eine
schnelle und unerwartete Aufwertung. Es wurde geradezu zum Zauberwort und
zum Schlissel firr die Aufschliefung geheimer innerer Kammern, in denen man
Krifte der Gesundung fir den inneren Menschen, Méglichkeiten, zu sich selbst zu
kommen, zu finden hoffte. Uberall in der westlichen Welt, in Nordamerika ebenso
wie in Europa, bildeten sich nun kleine (esoterische) Kreise, in denen die Medita-
tion, meist nach ostlichem Vorbild, gepflegt wurde. Nicht zuletzt wurde sie zu einem
wichtigen Mittel der Psychotherapie. Hier wie dort ging es um die Wiedergewin-
‘nung der tieferen seelischen Erfahrungs- und Erlebnisschicht, wobei der Antrieb
dazu nicht nur vom Verlangen nach psychischer Heilwerdung, sondern auch nach
einem religiésen Heil ausging. Die Uberginge zwischen Heilung und Heil waren
und sind zum Teil fliefend. Es ist darum nicht zu verwundern, wenn die so ent-
wickelte und propagierte Meditation auch christliche (evangelische und katholische)
Kreise zu interessieren begann. Aus dieser Begegnung kam es zu einer neuen Wert-
schitzung auch der christlichen Meditation. Damit war aber zugleich eine nicht un-
erhebliche Neuorientierung gegeben. Man pilegte von nun an den Begriff der Medi-
tation gegen den Begriff der Betrachtung abzusetzen und ibn der Aneignung des
Heilsgeschehens, des Wortes Gottes oder auch heiliger Bilder und Symbole in den
Tiefenschichten der Seele, im Seelengrund vorzubehalten. Hin und wieder wur-
den dabei Betrachtung und Meditation — &hnlich wie schon einmal ,Medita-
tion“ (Betrachtung) und (mystische) Kontemplation im 17. und 18. Jahrhundert —
zu sehr voneinander getrennt und als je eigene Ubungen angesechen, wobei das
Interesse sich in einseitiger Weise der Meditation zuwandte und man damit der
Gefabr einer intellektfeindlichen Erlebnisfrémmigkeit Vorschub leistete. Inzwi-
schen hat aber wieder eine Riickbesinnung auf die Urspringe und die Geschichte
der christlichen Meditation stattgefunden. Man ist sich ihrer Fiille wieder bewufit
geworden und hat wieder genauer erkannt, dafl ihr ebenso das rationale wie das
crlebnishafte, das aszetische wie das mystische Moment eignet. Betrachtung und
Meditation — im heutigen Verstand dieser Begriffe — gehéren zusammen. Sie bil-
den nur eine einzige Ubung. Das betrachtende Nachdenken iiber eine religidse
‘Wahrheit mufl immer auf ihre ,Beherzigung® ausgerichtet sein und alles willent-
liche Bemiithen um ihre Aneignung ist, christlich gesehen, nur dann echt, wenn es ein
Sich-von-Gott-ergreifen-Lassen ist. Letztlich geht es in der christlichen Meditation
darum, dafl ein Mensch immer mehr in der Wahrheit und in der Liebe lebe, und
das heifdt: in Christus und im Geist, in liecbender Verbundenheit mit dem Vater.



Die Ubung der Meditation in der abendlindisch-christlichen Geschidhte 209

Die gegenwirtige Bemiihung um eine Neubelebung und Vertiefung der christ-
lichen Meditation im katholischen Raum hat demnach vor allem nach zwei (ent-
gegengesetzten) Richtungen zu gehen: 1. Die Betrachtung, wie sie in geistlichen In-
stituten (Noviziaten, Priesterseminarien usw.) gelehrt wird, miifite aus einer gewis-
sen schablonenhaften Erstarrung gelést und zu jenem Reichtum, wie ihn die Uber-
lieferung kennt, zuriickgefithrt werden. Dazu bedarf es einer sehr sorgfaltigen Ein-
fithrung, da der heutige Mensch vielfach nur noch wenig fahig ist, sich zu entspan-
nen, sich zu sammeln, innere Erfahrungen zu machen, geistige Wirklichkeiten in
Bildern und Symbolen zu vergegenwirtigen usw. Er verlangt darum nach metho-
dischen Anleitungen, wie ihm das gelingen kénne. Werden diese nicht gegeben,
dann bleibt die Betrachtung nur allzu leicht trocken und unergiebig und wird
schlieflich aufgegeben. 2. Gegeniiber der umgekehrten modernen Neigung, in der
Meditation nur die Erlebniskréfte der Seele anzusprechen und in der passiven Hin-
gabe zu verweilen, ist zu betonen, dafl ihre Frucht weitgehend davon abhingt, wie-
weit sich der Meditierende selbst um die immer tiefere Erfassung und Bejahung
des an ihn gerichteten Gotteswortes bemiiht hat. Wenn vielfach die diskursive Be-
trachtung nicht mehr gepflegt wird, so bedeutet das keine Berufung zu hoherem
Gebet, sondern zeigt ein einfaches Nicht-Kénnen an, eine Flucht vor der Miihe, vor
dem Sich-Stellen und der Auseinandersetzung mit dem Wort Gottes. — Man be-
gegnet in unseren Tagen beiden Einseitigkeiten, die nur iiberwunden werden, wenn
man an der Einheit von Betrachtung und Beschauung, von Aszese und Mystik fest-
hilt. Die Einiibung dieser Einheit gelingt um so eher, je mehr dem Meditierenden
bewufit bleibt, dafl die christliche Meditation vor allem anderen Gebet ist, Begeg-
nung mit Christus und dem Vater im Heiligen Geist.






