
Die Übung der Meditation 
in der abendländisch-christlichen Geschichte 

Von Friedrich Wulf SJ, München 

Wenn wir hier von der Geschichte der Meditation sprechen wollen, dann setzen 
wir offenbar voraus, daß wir schon wissen, was Meditation ist. Anderseits soll aber 
gerade erst die Geschichte das Wesen, die Breite und Vielschichtigkeit, Sinn und Ziel 
der Meditation, insbesondere der christlichen Meditation, klären helfen. Diese ge- 
schichtliche Besinnung ist um so notwendiger, je verschiedenartiger das ist, was heut- 
zutage als Meditation gelehrt und empfohlen wird, und je unterschiedlicher das Ziel 
ist, das man mit ihrer Übung anstrebt. Um aus diesem Dilemma • daß wir nämlich 
voraussetzen, was wir erst erarbeiten wollen • herauszukommen, dürfen wir den 
Begriff der Meditation nicht zu eng ansetzen, indem wir ihn auf die heute darunter 
verstandene Übung im Erlebnisbewußtsein eingrenzen und die erwägende (soge- 
nannte diskursive) Betrachtung von vornherein ausschließen; wir begnügen uns auch 
nicht mit der bloßen Wortgeschichte der Meditation, sondern wollen mehr auf die 
Sache selbst schauen, die in der Geschichte mit verschiedenen Namen benannt wird. 
Und noch ein Letztes: Da das, was Meditation meint, zu den Grundvollzügen des 
humanen Lebens gehört und darum in allen Kulturen und bei allen Völkern vor- 
kommt, beschränken wir unsere Untersuchung auf den abendländisch-christlichen 
Raum. So hoffen wir im Endergebnis einen Standpunkt zu gewinnen, der es uns er- 
möglicht, zu den aktuellen Fragen, die die Wiederbelebung der Meditation mit sich 
gebracht hat, Stellung zu nehmen und der christlichen Meditation neue Anregungen 
zu vermitteln. 

Um einen Ausgangspunkt für unseren geschichtlichen Überblick zu gewinnen, fra- 
gen wir zunächst: Woher kommt das Wort Meditation und was bedeutet es?1 Das 
Tätigkeitswort meditari (und entsprechend das Hauptwort meditatio) ist dem Stamm 
nach mit dem griechischen [x&Öoum verwandt, das soviel bedeutet wie: fürsorgen, an 
etwas denken, etwas aussinnen. In seiner christlichen, religiösen Verwendung ist es 
aber die Übersetzung des hebräischen häggä bzw. des griechischen [XEXETCIV (das 
einen ähnlichen Sinnumfang wie [xeuoum hat). Damit ist schon auf seine Vielschich- 
tigkeit und seinen Bedeutungsreichtum hingewiesen, häggä hat im Alten Testament 
die Bedeutung von seufzen, halblaut etwas vor sich hersagen, murmeln, jieXetav 
heißt sorgen, pflegen, sich üben (als geistiges Üben wurde es •später geschieden vom 
Tatüben, der ,Askese' [ööXEIV]"

2
)- Beide Bedeutungselemente sind in den christ- 

lichen Gebrauch des Wortes •meditari" eingegangen, während in der profanen 
Latinität die Bedeutung von nachsinnen, studieren überwiegt. Die Brücke vom 
hebräischen häggä bzw. vom griechischen [IEXETöV zum christlichen meditari bildet 
vor allem die vorchristliche Bibelübersetzung des Alten Testamentes der Diaspora- 

1 Vgl. die beiden Aufsätze von E. von S e v e r u s OSB in dieser Ztschr.: Das Wort •Me- 
ditari" im Sprachgebrauch der Hl. Sdirift (26 [1953] 365ff.) und: Das Wesen der Meditation 
und der Mensch der Gegenwart (29 [1956] 108ff.). 

2 P. Rabbow, Seelenführung. Methodik der Exerzitien in der Antike. München 1954,23. 



198 Friedrich Wulf 

Juden (Alexandrien), die sogenannte Septuaginta, und die lateinische Bibelüberset- 
zung des hl. Hieronymus, die sogenannte Vulgata. • Meditation bedeutet also von 
seinem Wortsinn und von seinem geschichtlichen Ursprung her das sinnende, oft 
hörbare Einüben, Beherzigen einer Wahrheit, womit auch schon auf das Moment 
der ständigen Wiederholung hingewiesen ist. Wir fragen also: Wo begegnet man 
einer solchen Übung im abendländisch-christlichen Raum und welchen Weg hat 
diese Übung durch die Geschichte genommen? 

I. 

Meditation im Umkreis der antiken Welt 

In zweifacher Form begegnet uns die meditative Übung schon in der vorchrist- 
lichen bzw. außerchristlichen antiken Welt: 1. in der Stoa und 2. in der platonischen 
Philosophie; im ersten Fall hat die Übung einen mehr ethischen, im zweiten einen 
mehr religiösen Charakter. 

1. Die stoische Philosophie ist eine Lebenslehre, eine Anleitung zum Leben nach 
der Vernunft, zum Sich-Einfügen in die vom Logos durchwirkte Natur. Der Mensch 
muß sich frei machen von seinen Leidenschaften und unabhängig werden von den 
Wechselfällen des Lebens. Der philosophische Lehrer will darum seine Schüler zur 
Leidenschaftslosigkeit, zur Bewahrung der inneren Ruhe, des inneren Gleichgewichts 
erziehen; nur so werden sie dem weltimmanenten Gott verbunden sein und sich 
seiner Vorsehung anheimgeben. Eine solche Philosophie kann geradezu zur Seelen- 
führung werden. Das zeigt sich u. a. in den vorgelegten Übungen. Unter diesen 
Übungen findet sich auch die Meditation (öfter auch unter diesem Terminus), und 
zwar in verschiedenen Formen, am klarsten und greifbarsten in der späten Stoa, bei 
Seneca (4. v. Chr. • 65 n. Chr.), Plutarch (40 • 120 n. Chr.), Epiktet (ca 50 • 138 
n. Chr.) und Marc Aurel (121 • 180 n. Chr). Wir nennen einige von ihnen. 

Zunächst die Vor-Übung der Sammlung: •Einsame Stätten der Zurückgezogen- 
heit suchen die Menschen auf, Landleben, Meeresstrand, Gebirge; auch du hast oft- 
mals diese tiefe Sehnsucht. Doch das ist ganz durchschnittlich: zu jeder Stunde kannst 
du, wann du willst, dich in die Einsamkeit des Selbst zurückziehen. Denn nirgends 
hat. der Mensch geruhsamere und unbehelligtere Abgeschiedenheit als in der eigenen 
Seele; zumal der, der da drinnen jene Sicherungen hat, in die er unterducken kann, 
um gleich erleichtert und in aller Wohlbehaglichkeit zu sein: mit Wohlbehaglichkeit 
mein' ich nichts anderes als Wohlordnung" (Marc Aurel, bei Rabbow [= R] 91). 
•Gerade dann vor allem zieh' dich in die Abgeschiedenheit des Selbst zurück, wenn 
du genötigt bist, im Schwärm zu sein" (Epikur, R. 94). 

Was aber soll das Herz des Menschen bewegen, wenn er in sich Einkehr hält, 
welche Gedanken soll er erwägen, um sich von ihnen ergreifen und prägen zu lassen? 
Gedanken an die Vergänglichkeit des Lebens und des Ruhmes, an die Flüchtigkeit 
des Augenblicks und die Ewigkeit. •Die Vorstellung der ganzen Ewigkeit, des gan- 
zen Seins soll ohne Unterlaß in deiner Seele sein; und: daß all dies Einzelne ein 
Feigenkorn gegen das Sein, gegen die Ewigkeit Umdrehung eines Bohrers ist" (Marc 
Aurel, R. 118). •Bedenk', wenn einem was passiert: das ist mir längst geläufig und 
vertraut" (Marc Aurel, R. 117). Insbesondere soll man den Tod stets vor Augen 



Die Übung der Meditation in der abendländisch-christlichen Geschichte 199 

haben: •Dies wollen wir der Seele bohrend einprägen, dies häufig bei uns ausspre- 
chen: Sterben muß der Mensch; und wann • was kümmert's dich?" (Seneca, R. 116). 
•Ich richte darauf meinen Sinn, daß mir ein Tag gleich ganzem Leben sei. Und 
wahrlich, nicht raffe ich ihn auf wie einen Lebensrest, sondern ich seh' ihn an, als ob 
er wirklich jener letzte sein könne" (Seneca, R. 120). Den Widrigkeiten des Lebens 
muß man dadurch zu begegnen suchen, daß man sich schon vorher mit ihnen vertraut 
gemacht hat. •Tod und Verbannung und alles, was schrecklich erscheint, soll täglich 
dir vor Augen stehn, doch allermeist der Tod; und niemals wirst du dann klein- 
mütig sein noch irgend etwas allzusehr begehren" (Epiktet, R. 164). •Man muß im 
voraus schon in den Geschehnissen sich heimisch machen, und wenn sie noch nicht da 
sind, sie als gegenwärtige behandeln; im voraus das Zukünftige bei sich zu einem 
plastischen Bildeindruck machen; und so an es, als ob es jetzt geschehen sei, allmäh- 
lich eine Gewöhnung sich erwerben" (Posidonius, R. 165). Man muß •alle Schick- 
salsschläge, ehe sie treffen, durchmeditierend (meditando) im voraus bändigen" 
(Seneca, R. 165). •Wenn du zu einem der Großmächtigen gehst, so stell dir vor, daß 
du ihn nicht zu Hause treffen wirst; daß du abgewiesen werden wirst; daß die Tür 
dir vor der Nase zugeschlagen werden wird; daß er sich gar nicht um dich kümmern 
wird. Und wenn es dir zukommt, mit dieser Aussicht hinzugehn, so geh' und nimm 
es hin, was dir passiert" (Epiktet, R. 175). Um in jeder Lage der Vernunft gemäß 
zu leben, soll man sich große Menschen vor Augen stellen: •Wir müssen irgend einen 
guten Mann werthalten und immer ihn vor Augen haben, um so zu leben, als ob 
gerade er zuschaue, und jegliches zu tun, als wenn er's sähe" (Seneca, R. 121). 

Das alles soll methodisch gepflegt werden: •Schaff dir eine Methode der Betrach- 
tung", sagt Marc Aurel, •wie alles sich verwandelt ineinander, und nimm es unauf- 
hörlich in Gedanken auf und übe dich in diesem Kapitel. Denn nichts gibt so Er- 
hebung über Welt und Schicksal" (R. 40). Dieses Sich-Üben wird näherhin beschrie- 
ben als geistiges Essen einer Wahrheit, als ein Beißen, Zerkauen, Verdauen, Wie- 
derkäuen, oder auch als Hin- und Herwenden, Um- und Umkehren, in die Seele 
Einbohren (R. 325), Ausdrücke, die zum guten Teil in der mittelalterlichen geist- 
lichen Meditationsüberlieferung wiederkehren (R. 325 f.). Die Seele, das Herz sollen 
bewegt werden. Die meditierte Wahrheit soll darin Wurzel schlagen, eine Kraft ent- 
falten, den inneren Menschen stärken und umwandeln. Zu diesem Zweck werden 
die Mittel der antiken Rhetorik angewandt: die Wiederholung, die Amplification, 
die Zergliederung, der Vergleich, die Steigerung. •Betrachte, wie viele Menschen 
schon gestorben sind; auch solche, die mit dem Tode viel zu tun hatten: die Ärzte, 
die so oft gegrübelt haben: wird er sterben?; die Astrologen, die genau zu sagen 
wußten: er wird sterben; die Philosophen, die unendlich disputierten: ist er unsterb- 
lich oder sterblich?; die Kriegshelden, die viele wirklich sterben ließen; die Tyran- 
nen, die wieGötter über Tod und Leben völlig frei verfügten" (Marc Aurel, R. 81 f.). 
Oft meditierte man mit lautem oder leisem Murmeln; man memorierte Denksprüche 
und Kernsätze stoischer Lebensweisheit und sagte sie vor sich her (R. 88, 128, 201), 
morgens und auch untertags (R. 204), um die Seelenruhe zu bewahren. So kann denn 
Seneca einmal schreiben: •An welchem Ort ich auch stehe, da meditiere ich (cogita- 
tiones meas tracto), arbeite einen Heilsgedanken durch (aliquid in animo salutare 
verso)" (R. 94). 



200 Friedrich Wulf 

2. Eine ganz andere Art von •Meditation", von existentieller Einübung in die 
Grundwahrheiten und -Wirklichkeiten der Welt und des Lebens, begegnet uns in der 
platonischen Philosophie. Für Plato existieren die allgemeinen geistigen Wesen- 
heiten der Dinge (das eigentlich Seiende) außerhalb der sinnenhaften, materiellen 
Welt. Die im Körper begrabene Seele hat ein eingeborenes Verlangen nach der 
Schau dieser Wesenheiten (Ideen). Denn sie hat vor ihrer selbstverschuldeten Ver- 
bannung in den Leib schon einmal in der reinen Schau der Ideen existiert. Erkennt- 
nis ist für sie darum Rückerinnerung. Will sie nun zur Vollendung und zur Glück- 
seligkeit gelangen, dann muß sie sich aus der sinnlichen Welt des Scheins wieder 
lösen und in der Kraft des Eros, ihres in der Wiedererinnerung erfahrenen Daimo- 
nion, zur Schau des Wahren und Schönen emporsteigen, die ihr durch eine Erleuch- 
tung des höchsten Gottes geschenkt wird. Das ganze Streben des Menschen muß also 
nach Erkenntnis gehen; sein eigentliches Ziel ist die •ftecopia, die Kontemplation des 
wahren Seins, des Urschönen. Darum heißt es im •Gastmahl": •Dies eben bedeutet 
ja, den richtigen Weg der Liebe einschlagen oder von einem anderen auf diesem 
geleitet werden, wenn man um dieses Urschönen willen von jenem vielen Schönen 
ausgeht und so stufenweise innerhalb desselben immer weiter vorschreitet, von 
einem zu zweien und von zweien zu allen schönen Körpern, und von den schönen 
Körpern zu den schönen Bestrebungen, und von den schönen Bestrebungen zu den 
schönen Erkenntnissen • bis man innerhalb der Erkenntnisse bei jener Erkenntnis 
endigt, die von nichts anderem als von jenem Urschönen selbst die Erkenntnis ist, 
und so schließlich das allein wesenhafte Schöne erkennt" (211 C). •Auf diesem Höhe- 
punkte des Lebens, o mein lieber Sokrates, auf welchem er das Ansichschöne betrach- 
tet, hat das Leben des Menschen, wenn irgendwo, einen wahrhaften Wert. Wenn 
du dies Schöne einstmals erblicken solltest, dann wird es dir nicht mit der Schönheit 
des Goldes und der Kleidung und mit schönen Knaben und Jünglingen vergleichbar 
erscheinen, bei deren Anblicke du jetzt außer dir gerätst und, wie viele andere, bereit 
sein würdest, für den steten Anblick des Lieblings und das stete Zusammenleben mit 
ihm, wenn es nur möglich wäre, Essen und Trinken aufzugeben und ihn nur immer- 
fort anzuschauen und mit ihm zu verkehren. Was sollen wir also wohl gar von dem 
glauben, dem es zuteil würde, das Ansichschöne lauter, rein und unvermischt zu er- 
blicken und nicht verunreinigt mit Fleisch und Farben und allem übrigen irdischen 
Tand, sondern der das Göttlichschöne selbst in seiner ureigenen Gestalt zu erschauen 
vermöchte? Glaubst du wohl, daß das Leben eines Menschen gering erscheinen 
könnte, der dorthin blickt und es mit den Werkzeugen anblickt und sich mit ihm 
vereinigt, mit denen es betrachtet sein und mit sich verkehren lassen will?" (212 B). 

Wer würde sich bei dieser Beschreibung des kontemplativen Aufstiegs nicht jener 
berühmten Stelle aus dem 10. Buch (6, 8-9) der Bekenntnisse des hl. Augustinus er- 
innern: •Himmel und Erde und alles, was sie füllt, das alles sagt mir von allerwärts, 
daß ich Dich lieben soll... was aber liebe ich, da ich Dich liebe? Nicht die Schönheit 
eines Körpers noch den Rhythmus der bewegten Zeit; nicht den Glanz des Lichtes, 
der da so lieb den Augen; nicht die süßen Melodien in der Welt des Tönens aller 
Art; nicht der Blumen, Salben, Spezereien Wohlgeruch; nicht Manna und nicht 
Honig; nicht Leibesglieder, die köstlich sind der fleischlichen Umarmung: nichts von 
alledem liebe ich, wenn ich liebe meinen Gott. Und dennoch liebe ich ein Licht und 



Die Übung der Meditation in der abendländisch-christlichen Geschichte 201 

einen Klang und einen Duft und eine Speise und eine Umarmung, wenn ich liebe 
meinen Gott: Licht und Klang und Duft und Speise und Umarmung meinem inneren 
Menschen. Dort erstrahlt meiner Seele, was kein Raum erfaßt; dort erklingt, was 
keine Zeit entführt; dort duftet, was kein Wind verweht; dort mundet, was keine 
Sattheit vergällt; dort schmiegt sich an, was kein Überdruß auseinanderlöst. Das ist 
es, was ich liebe, wenn ich liebe meinen Gott". Dazu jene wunderbare Szene bei Ostia 
im 9. Buch der Bekenntnisse (10, 24 f.), wo Augustinus erzählt, wie er mit seiner 
Mutter die Stufen des geschaffenen Seins durcheilt und auf dem Gipfel der Erkennt- 
nis gnadenhaft von Gott berührt wird. Ein Musterbeispiel für eine verchristlichte 
platonische Kontemplation. •Da erhoben wir uns mit heißerer Inbrunst nach dem 
,wesenhaften Sein' und durchwanderten stufenweise die ganze Körperwelt, auch den 
Himmel, von dem herab Sonne, Mond und Sterne leuchten über die Erde. Und höher 
stiegen wir auf im Betrachten, Bereden, Bewundern Deiner Werke, und wir gelang- 
ten zu unserer Geisteswelt. Und wir schritten hinaus über sie, um die Gefilde un- 
erschöpflicher Fülle zu erreichen, auf denen Du Israel auf ewig weidest mit der 
Speise der Wahrheit; und dort ist das Leben der Weisheit, die Weisheit, durch die 
alles Geschöpf liehe entsteht, was je gewesen ist und was je sein wird; und sie selbst 
ist ohne Werden, sie ist, wie sie gewesen ist, und also wird sie stets fort sein; viel- 
mehr, es gibt in ihr kein Gewesensein noch ein Künftigsein, sondern das Sein allein, 
weil sie ewig ist; denn Gewesensein und Künftigsein ist nicht ewig. Und während 
wir so reden von dieser ewigen Weisheit, voll Sehnsucht nach ihr, da streiften wir 
sie leise in einem vollen Schlag des Herzens; da seufzten wir auf und ließen dort 
festgebunden ,die Erstlinge des Geistes'; und wir wandten uns wieder dem Getön 
der Rede zu, bei der das Wort Anfang und Ende hat; was auch wäre ähnlich Deinem 
Wort, unserm Herrn, dem Wort, das in sich verbleibt, ohne zu altern, und doch alles 
erneut!" 

Hier wird klar, daß die platonische Kontemplation nicht nur eine Sache des Ver- 
standes und darum rein theoretische Erkenntnis ist, sondern den geistig-personalen 
Kern des Menschen berührt und darum sein innerstes Herz ergreift. Das zeigt sich 
schon bei Philon v. Alexandrien (ca. 20 v. Chr. • ca. 50 n. Chr.), der außer der 
platonischen die jüdische Überlieferung mit einbringt. Kontemplation heißt für ihn 
liebende Gotteserkenntnis: sie hat zur Voraussetzung, daß der gläubige Mensch sich 
und die Welt lasse, damit Gott unmittelbar ihn erleuchten und zu sich emporziehen 
könne. Das Ziel des Frommen ist die mystische Gottesschau. Der Weg dahin führt 
über die schmerzhafte Reinigung und die vorbehaltlose Übergabe des Herzens. Die 
einzelnen Stufen dieses Weges hat am genauesten Plotin beschrieben. Durch ihn ist 
die Kontemplation als das große Ideal menschlicher Vollendung in das Christentum 
eingegangen. Hier ist sie, wie sich noch zeigen wird, mit der Meditation zu einer 
einzigen geistlichen Übung verschmolzen. Sie bildet das letzte Glied des Aufstiegs 
zur Vereinigung mit Gott. 

Wir wissen nicht, für wie viele Menschen die platonisch geprägte Kontemplation 
eine existentielle Übung war. Für Plotin war sie es auf jeden Fall, so daß manche 
sich nicht scheuen, ihn einen Mystiker zu nennen. Und die gnostische Bewegung, die 
für das junge Christentum eine tödliche Gefahr bedeutete, zeigt, wie sehr man den 
kontemplativen Weg als eine Religion verstand. 



202 Friedrich Wulf 

II. 
Meditation und Kontemplation in der Heiligen Schrift 

1. Wir erwähnten schon, daß das Wort ^EXETCCV bzw. meditari in der griechischen 
Septuaginta und der lateinischen Vulgata verhältnismäßig häufig vorkommt, fast 
ausschließlich im Alten Testament. Meist, aber nicht immer, wird mit ihm das 
hebräische häggä wiedergegeben. Von der etymologischen Wurzel her und aus dem 
Sinnzusammenhang beinhaltet der Begriff, wie wir sahen, ein zweifaches: a) ein 
akustisches, b) ein geistiges Element. 

a) Ursprünglich scheint das akustische Element im Begriff der Meditation über- 
wogen zu haben. Meditieren heißt im AT etwas leise vor sich her murmeln, oft mit 
dem Unterton der Klage, ein Seufzen und Stöhnen, das dem tiefen Brustton des 
Löwen und dem dunklen Gurren der Taube verglichen wird. Gemeint ist wohl das 
besinnliche Murmeln der Tora, des Gesetzes, und der Weisheitssprüche. Auf jeden 
Fall handelt es sich in der Meditation um ein sprechendes Bedenken und Erinnern. 

b) Bei den Propheten und in den Psalmen tritt das geistige Element der Medita- 
tion stärker hervor, wie ja überhaupt in dieser Zeit gegen alles bloße Lippenbekennt- 
nis und gegen das rein äußere Schlachten von Opfertieren die Gesinnung des Her- 
zens als das Entscheidende betont wird. Meditieren heißt hier: nachsinnen, liebend, 
dankend, preisend erwägen, mit dem Wort der Schriften (des Pentateuchs), in denen 
die Magnalia Dei, die Heilstaten Gottes an seinem Volk, überliefert werden, mit 
dem Wort des Gesetzes, der Propheten, der Psalmen umgehen, es in sein Herz hin- 
einnehmen, um aus ihm zu leben, nach ihm zu handeln, um in ihm Trost, Stärke, 
Ausdauer zu erlangen, um in der Liebe zu Jahwe entzündet, zu Reue und Umkehr 
bewegt zu werden. 

So sehr es sich hier um innere Vorgänge handelt, so machen doch bisweilen das 
hebräische Grundwort oder der Zusammenhang deutlich, daß auch weiterhin ein 
sinnenhaftes Element mitschwingt. Bei den Psalmen liegt es bisweilen offen zu Tage, 
daß sie aus der Meditation entstanden sind und sich darum auch wieder für die Me- 
ditation in besonderer Weise eignen. Oft kreisen sie in immer neu ansetzenden Wie- 
derholungen um ein und denselben Gedanken. Man versuche nur einmal, die Buß- 
oder die Lobpsalmen meditierend zu rezitieren. Hin und wieder weist uns auch die 
vermutliche Entstehungsgeschichte eines Psalmes auf die Meditation hin, so Psalm 41 
in der Vulgatazählung: •Wie die Hirschkuh nach Wasserbächen verlangt, so lechzt 
meine Seele nach Dir, o Gott. Es dürstet meine Seele nach Gott dem lebendigen Gott. 
Wann darf ich kommen und erscheinen vor Gottes Antlitz?"; es handelt sich wahr- 
scheinlich um das Lied eines gläubigen Diasporajuden, der unter seiner heidnischen 
Umgebung und unter der Ferne von der heiligen Stadt leidet und nun sein Leid vor 
Gott ausspricht. Unübersehbar tritt der Meditationscharakter auch in Ps 119 (118) 
hervor, der dem Preis und der Beherzigung des Gesetzes geweiht ist. 

Wenn im NT kaum das Wort Meditation begegnet, so mag das damit zusammen- 
hängen, daß die zeitgenössische Gebets- und Meditationspraxis nicht zum Vorbild 
dienen konnte. 

2. Damit werden wir aber zugleich auf die biblische Kontemplation hingewiesen 
als die der Offenbarung und vor allem als die der Botschaft Jesu eigentümliche Weise 
des inneren Gebetes. Geht die Meditation im engeren Sinn zunächst einmal von der 



Die Übung der Meditation in der abendländisch-christlichen Geschichte 203 

Initiative des Menschen aus, so betont die biblische, vor allem neutestamentliche 
Gebetslehre in erster Linie die Initiative Gottes, sein gnadenhaftes Wirken im Her- 
zen des Menschen. Christliches Gebet ist nicht ein Sich-Versenken des Menschen in 
seinen eigenen Daseinsgrund, auch nicht ein Sich-Aufsdrwingen seines Geistes zu 
Gott, sondern ein Antwortgeben auf Gottes Schöpfungs- und Erlösungstat. Das Ur- 
gebet des von Gott angesprochenen Menschen lautet: •Hier bin ich! Du hast mich 
gerufen. Rede Herr, dein Knecht hört" (1 Sam 3, 5. 9) oder: •Herr, was willst du, 
daß ich tun soll?" (Apg9, 6). Der Christ hat also im Schweigen, in der Sammlung 
hinzuhorchen, was Gott ihm sagen will. Das gibt auch seinem betenden Bedenken 
die eigentliche Richtung. Schon im AT hat Gott manche Menschen in besonderer 
Weise gnadenhaft gerufen. Im NT steht jeder Christ unter dem ständigen Gnaden- 
anruf Gottes (Christi) im Heiligen Geist. Der Heilige Geist spricht im erlösten Men- 
schen und legt Zeugnis vom Vater und von Christus ab. Von diesem inneren Zeugnis 
spricht sowohl Jesus (Jo 15, 26; 16, 13) wie auch der Apostel Paulus (Rom 8, 16. 28; 
Gal 4, 6). Der Christ erfährt das Wirken des Heiligen Geistes in seiner Seele als 
Licht, das •die Augen des Herzens erleuchtet" und das Gott selbst in ihm aufscheinen 
läßt (2 Kor 4, 6; Eph 1, 17), als Ruf, der eine neue Hoffnung auftut (ebd. 1, 18), als 
•überreichen Trost" (2 Kor 1, 5), als •Friede, der alles Begreifen übersteigt" (Phil 
4, 7) und in all dem, was Paulus die •Früchte des Geistes" (Gal 5, 22) nennt. Von 
daher bleibt seine Gottes- und Christuserkenntnis nicht rein intellektueller Art, son- 
dern wird zu einer konkreten Vertrautheitserkenntnis, wie sie nur Liebenden eignet. 
Je vorbehaltloser sich nun der Glaubende auf das Wirken des Geistes einläßt, um so 
stärker wird das Bewußtsein einer unmittelbaren Verbundenheit mit Gott (mit Chri- 
stus). Er braucht nicht mehr der Bilder und Begriffe, um sich Gottes Gegenwart und 
wirkendes Wesen bewußt zu machen, ja sie sagen ihm immer weniger, weil Gott 
selbst auf unaussprechliche Weise zu ihm spricht, ihn gleichsam im Innersten der 
Seele berührt, ihn umwandelt und erfüllt. Das Eigentümliche einer solchen Erfah- 
rung ist, daß sie sowohl voller Licht und Seligkeit ist, wie auch tiefes Dunkel enthält 
und die Schmerzen der Erkenntnis der eigenen Unheiligkeit vor dem heiligen Gott. 

Auf diesen Voraussetzungen beruht die kontemplative Überlieferung der Kirche 
und die Möglichkeit der christlichen Mystik. Hier liegen auch die Wurzeln des 
immerwährenden Gebetes, das der Herr von den Seinen verlangt. 

Faßt man einmal zusammen, was die Schrift über die •Meditation" • hier in 
ihrem Gesamtsinn verstanden • lehrt, dann scheinen folgende Punkte entscheidend 
zu sein: 

1. Meditation ist Gebet, inneres oder Herzens-Gebet, wie die spätere Überliefe- 
rung sagen wird. 

2. Der Nerv dieses Gebetes liegt in seinem kontemplativen, gnadenhaften Element. 

3. Der Hauptgegenstand der Meditation ist das Dasein, die Gegenwart und das 
Wirken bzw. der Anruf, die Forderung Gottes in dieser Welt, in Christus, in der 
Kirche, das Heil und das Reich Gottes. Im Mittelpunkt von all dem steht Jesus, der 
Mittler und Erlöser, im AT als Gegenstand der Hoffnung und des Verlangens, im 
NT als der unter uns Erschienene, Weilende, durch seinen Geist Wirkende. Ziel der 
Meditation ist die Wandlung des Menschen in der Tiefe, die Heimkehr zum Vater 
und die Vereinigung mit seinem Herzen. 



204 Friedridi Wulf 

4. Alle meditative Übung dient dem Sich-Bereiten, Sich-Öffnen für die Gnade. 
Ohne diese bliebe darum die mehr aktive Meditation unfruchtbar und eine Täu- 
schung. Ihr erster Sinn ist immer, Antwort zu geben auf Gottes Ruf. 

5. Die christliche Meditation wandelt einerseits den Menschen um, indem sie voll- 
zogen wird, ist aber darüber hinaus Ruf zur Umkehr, zum Tun, zur Abkehr von der 
Sünde und zur Übergabe an Gott. 

Damit ist auch schon gesagt, was die biblische Meditation mit der antiken Medita- 
tion gemeinsam hat und worin sie sich von dieser unterscheidet. 

III. 

Die Übung und Entfaltung der christlichen •Meditation" in der Geschichte 

1. Altkirchliches Mönchtum3: In der ersten Periode der christlichen Meditation ist 
sowohl die antike wie die biblische Meditationsüberlieferung spürbar. Beide Ströme 
fließen ineinander und vermischen sich. 

Im frühen (pachomianischen) Mönchtum bedeutet Meditieren vor allem •ein ver- 
nehmbares Aufsagen von Texten und Formeln, dem sich die Mönche allein oder in 
Gemeinschaft hingeben, wobei sie die Texte entweder auswendig hersagen oder vor 
sich hinlesen" (Bacht [= B], 366). In dieser Form versuchte man, das Gebot des 
Herrn, •ohne Unterlaß zu beten", zu erfüllen. Dementsprechend werden die Mönche 
gemahnt, zu meditieren, wenn sie sich zu den gemeinschaftlichen liturgischen Feiern 
begeben, wenn sie in ihre Zelle zurückkehren, während der häuslichen Verrichtungen 
und bei der gemeinsamen Feldarbeit. •Keiner", heißt es einmal, •soll in der Bäcke- 
rei sprechen, sondern alle sollen zusammen das Wort Gottes ,meditieren'" (B. 365). 
Von sich selbst sagt Pachomius: •Wie ich belehrt worden bin, so bleibe ich stets die 
halbe Nacht unter Gebet und Meditation der Worte Gottes wach, oft sogar die ganze 
Nacht" (B. 364). Und eine Vita sagt von ihm: •Pachomius gab sich mehr und mehr 
großen Übungen hin, einer großen und überreichen Aszese, langen Meditationen 
der Hl. Schrift. Dabei richtete er seine Aufmerksamkeit auf folgendes: sie mit großer 
Leichtigkeit ihrer Reihenfolge nach zu meditieren" (ebd.). Ebenso wird von Theo- 
dor, dem Lieblingsmönch des Pachomius, berichtet: •Eines Tages saß Theodor in 
seiner Zelle, Stricke drehend und Teile der Hl. Schrift, die er auswendig gelernt 
hatte, meditierend; jedesmal, wenn sein Herz ihn dazu trieb, stand er auf und 
betete" (ebd.). Die Meditation besteht also mit Vorzug im Hersagen von Texten der 
Hl. Schrift. Natürlich soll in erster Linie das Herz meditieren. Wenn in dieser frü- 
hen Zeit des ägyptischen Mönchtums das laute Rezitieren so sehr betont wird • 
übrigens ganz in Übereinstimmung mit der Grundbedeutung des hebräischen häggä, 
das im AT die Meditation bezeichnete •, so mag das u.a. daraus zu erklären sein, 
daß es sich meist um einfache Menschen handelte, die des Lesens und Schreibens 
unkundig waren. Für sie war diese Art des Meditierens eine Hilfe, Geist und Herz 
zu sammeln. •Die unablässige Rezitation der Heiligen Worte sollte die Seele in ein 
Klima, eine Verfassung bringen, aus der dann das eigentliche Beten gleichsam spon- 
tan entspringen konnte" (B. 371). 

Bei den gebildeteren Mönchen, die mit der alexandrinischen Theologie vertraut 

3 Vgl. zum Folgenden: H. B a c h t, •Meditatio" in den ältesten Mönchsquellen, in dieser 
Ztschr. 28 (1955) 360ff. 



Die Übung der Meditation in der abendländisch-christlichen Geschichte 205 

waren, tritt der geistige Vorgang des Meditierens viel stärker hervor, etwa bei 
Evagrius Pontikus im Osten oder bei Gassian im lateinischen Westen. Zwar bleibt 
auch hier das akustische Element der Meditation erhalten, aber es wird doch in wach- 
sendem Maß betont, daß sie den Geist ergreifen und das Herz umwandeln müsse. 
Das Ziel der Meditation ist genauer ein zweifaches: einmal die Besserung des Le- 
bens, die Überwindung der Leidenschaften, die Absage an die Welt, sodann • und 
damit wird das letzte Ziel genannt • •die Schau und die Betrachtung jener gött- 
lichen und über alles erhabenen Lauterkeit" (Cassian, Instit III, 2). Die Meditation 
muß beim vollkommenen Mönch übergehen in das •reine Gebet", die schweigende 
Verbundenheit mit dem alles Bildhafte und Begriffliche übersteigenden Gott. 

Damit werden zum erstenmal Meditation und Kontemplation als Einheit gesehen, 
so daß später beide Begriffe bisweilen fast synonym gebraucht werden. Die Medita- 
tion soll auf die Kontemplation vorbereiten. Ihr kommt die erste Reinigung des Her- 
zens zu; sie gehört damit eigentlich zum tätigen Leben, zur jtQcomxr|- Auf dieser 
Stufe des geistlichen Lebens finden wir vieles von dem wieder, was auch in der 
stoischen Meditation zur Einübung vorgelegt wurde. Und ähnlich verraten die höhe- 
ren Stufen: die gewöhnliche Kontemplation, die qjuouxT] •öecopia, und die Mystik, die 
•deo^oyia, deutlich den Einfluß des neuplatonischen Aufstiegschemas. Aber dieser 
doppelte Einfluß antiker philosophischer Anschauung bleibt doch letztlich immer 
dem Evangelium untergeordnet. 

2. Das Mittelalter: Die zweite Periode der christlichen Meditation ist einmal von 
einer neuen Innerlichkeit, zweitens von einer Systematisierung gekennzeichnet; 
erstere nimmt in der mystischen Bewegung des zwölften Jahrhunderts ihren Anfang, 
die zweite ist ein Kind der Scholastik. Das akustische Element der Meditation ist 
jetzt völlig zurückgetreten. Das zeigt sich schon darin, daß man nun häufiger von der 
•oratio mentalis", dem inneren Gebet spricht. Dieses ist, entsprechend der meditativen 
Überlieferung, zunächst ein Erwägen, ein geistiges Zerkleinern, ein Essen des Wor- 
tes Gottes. Aber • und hier setzt die Systematisierung ein • sie wird noch stärker 
als in der Zeit des altchristlichen Mönchtums als ein integrierender Teil des kontem- 
plativen Lebens gesehen. Man spricht nicht mehr von Meditation und Kontemplation 
als gesonderten Gebetsübungen, sondern von der geistlichen Übung als solcher, dem 
exercitium spirituale. Dieses enthält vier oder fünf Glieder: Lesung (gemeint ist die 
Schriftlesung), Meditation (Erwägung), Gebet (affektives Gebet), [Vorsatz (operatio, 
z. B. bei Hugo v. St. Viktor)] und Beschauung (Kontemplation). Diese Stufenfolge, 
die zum erstenmal im 12. Jahrhundert auftaucht, ist für das ganze Mittelalter kano- 
nisch geblieben. •Alle Stufen sind so miteinander verbunden und ergänzen einander 
derart, daß die ersten ohne die folgenden wenig oder gar nichts nützen." Denn •die 
Lesung ohne Meditation bleibt dürr; Meditation ohne Lesung geht in die Irre; Gebet 
ohne Meditation bleibt matt; Meditation ohne Gebet bleibt unfruchtbar; ein glühen- 
des Gebet erlangt die Beschauung; die Erlangung der Beschauung ohne Gebet hin- 
gegen ist selten oder ein Wunder"4. •Die Lesung forscht nach der Lieblichkeit des 
glückseligen Lebens, die Meditation findet sie, das Gebet erbittet sie, die Kontem- 
plation verkostet sie. Darum sagt der Herr: ,Suchet und ihr werdet finden, klopfet 

4 Guigo der Jüngere (gest. 1188) 0. Carth. in seiner Schrift •Scala claustralium", c. 11 u. 
12 (PL 184, 481 u. 482). 



206 Friedrich Wulf 

an und es wird euch aufgetan' (Mt 7, 7). Suchet im Lesen und ihr werdet finden im 
Meditieren; klopfet an im Beten und es wird euch aufgetan in der Beschauung. Die 
Lesung setzt gleichsam feste Speise vor; die Meditation kaut und bricht sie; das Ge- 
bet gewinnt ihr Geschmack ab; die Beschauung ist selbst die Süßigkeit, die erfreut 
und labt. Die Lesung bricht die Schale auf, die Meditation erschließt das Mark, das 
Gebet streckt sich verlangend (nach Gott) aus, die Beschauung erfreut sich der er- 
langten Süßigkeit"5. 

Die Meditation hat hier die Aufgabe, das in der Schriftlesung aufgenommene Got- 
teswort sich persönlich so anzueignen, daß es das Herz entzündet, zum persönlichen 
Gespräch mit Gott und zur Hingabe an ihn drängt, zur Tat (Umkehr) bewegt und 
den ganzen Menschen umwandelt. Das unmittelbare Ziel der Meditation ist das 
affektive Gebet und der heilige Entschluß, Gott mehr zu lieben, seine Gebote treuer 
zu erfüllen; ihr letztes und höchstes Ziel ist die Kontemplation, das, was die Mönche 
das •reine Gebet" nannten, das einfache Verweilen bei Gott bis zur eigentlichen 
Mystik. In den uns vorliegenden ausgeführten Meditationen dieser Zeit überwiegt 
bald das intellektuelle, bald das affektive Moment, aber immer wird das Ganze 
gesehen. 

Das Spätmittelalter hat in seiner Vorliebe für Systematisierung die einzelnen 
Glieder des inneren Gebetes oft bis ins Kleinste entfaltet und ausdifferenziert, aber 
im Grunde keine Weiterentwicklung mehr gebracht. Seit der zweiten Hälfte des 
15. Jahrhunderts gehört die Betrachtung, als Morgenübung, zum festen Bestandteil 
der klösterlichen Tagesordnung, vor allem in den Reformkongregationen der Bene- 
diktiner. Ein besonderer Zug dieser Zeit ist ihr stark pragmatischer Zug, ihre Aus- 
richtung auf die Besserung des Lebens, was wohl zum Teil aus den monastischen 
Reformbestrebungen dieser Zeit zu erklären ist, aber auch das Heraufkommen einer 
neuen Zeit anzeigt. 

3. Neuzeit: Am Beginn der dritten Periode der christlichen Meditation steht Igna- 
tius von Loyola. Er nimmt in dieser Geschichte eine besondere Stellung ein. Er faßt 
die Lehre der Überlieferung zusammen und ist wegweisend für die Zukunft. 

Die meditative Weisheit des Mittelalters ist ihm bekannt. Dazu kommt seine per- 
sönliche Erfahrung. Alles, was er in den relativ kurzen Anweisungen des Exerzitien- 
buches niedergeschrieben hat, ist selbst durchprobiert. Er unterscheidet zwar nicht 
mehr genau zwischen Meditation und Kontemplation; seine Terminologie schwankt, 
wie im späten Mittelalter überhaupt. Aber in der Sache trifft er genau das, was die 
geistliche Überlieferung erarbeitet hat. Auch er hält an der Einheit des meditativ- 
kontemplativen Gebetes fest. Er hebt keine seiner Stufen über Gebühr heraus, auch 
nicht die diskursive Betrachtung, so sehr das immer wieder gesagt wird, als ob sie 
die ignatianische Betrachtungsmethode sei. Man braucht nur einmal die Abfolge der 
fünf Übungen eines Exerzitientages anzuschauen. Die beiden ersten Übungen wer- 
den als Meditation oder Kontemplation bezeichnet (im Grunde handelt es sich in 
beiden Fällen um die gleiche Gebetsstufe), die beiden nächsten als Wiederholungs- 
betrachtungen (sie dienen der tieferen Einprägung einer Wahrheit und dem Erspü- 
ren des Zuges der Gnade), die letzte heißt Anwendung der (geistlichen) Sinne, mit 
einem gewissen Vorbehalt würden wir heute sagen: Bildmeditation. In dieser Ab- 

Ebd. c. 2 (PL 184, 476). 



Die Übung der Meditation in der abendländisch-christlichen Geschichte 207 

folge obwaltet ein ganz bestimmter Rhythmus: von der Erwägung bis zur Beschau- 
ung, von der Betätigung der eigenen seelischen Kräfte (Gedächtnis, Verstand, Wille) 
bis zur mehr passiven Hingabe, und auf allen Stufen wird die innere Einbildungs- 
kraft aufgerufen. Irgendwie ist damit auch das höchste Ziel der Meditation geblie- 
ben: die Exerzitien, so hat man gesagt, disponierten für die Mystik. Aber eines ist 
neu: Ignatius hat die Meditation auf die größere Verfügbarkeit des Meditierenden 
durch Gott (Christus) ausgerichtet. Darin besteht für ihn die Frucht der Meditation: 
bereiter zu werden für den größeren Dienst unseres Herrn. Alle Aszese, so sehr sie 
betont wird, und selbst die Mystik sind diesem Ziel eingeordnet. Denn Gott hat ihn 
in seinen Dienst gerufen. Seine Mystik ist Dienstmystik. 

Durch Ignatius hat die systematische Meditation in der Kirche erst an Breiten- 
wirkung gewonnen; sie griff sogar auf die Laienwelt über. Um so mehr muß es den 
Historiker verwundern, daß die bei Ignatius beobachtete Ganzheit von Aszese und 
Mystik, von Meditation und Kontemplation in der Folgezeit nicht bewahrt worden 
ist. Diskursive Betrachtung und affektives Gebet brechen vielmehr in immer stärke- 
rem Maß auseinander. Sie gelten als zwei verschiedene Gebetsarten6. Die Meditation 
ist dabei nicht der Gefahr einer gewissen Rationalisierung und Moralisierung, die 
Kontemplation nicht der Gefahr einer quietistischen Mystik und einer Intellekt- 
feindlichkeit entgangen. Auch in der Frömmigkeit wurde eben der Tribut der Zeit 
gezahlt. Rationalismus und Aufklärung haben notwendigerweise einen Irrationalis- 
mus zur Folge gehabt. So kam es, daß man unter Meditation schließlich nur noch 
die diskursive Betrachtung verstand, der das Gebet (Colloquium) und der Vorsatz 
angehängt wurden. Im Deutschen spricht man seit dieser Zeit einfach von Betrach- 
tung, so daß kaum noch jemand weiß, welchen Reichtum einmal das exercitium spi- 
rituale, die meditativ-kontemplative geistliche Übung in der Kirche besaß. Im 
Grunde gleichen sich darum auch alle neuzeitlichen Betrachtungsmethoden, ob sie 
sich ignatianisch, franziskanisch oder karmelitisch nennen, mit einer Ausnahme: der 
Betrachtungsmethode Kardinals Berulle. Sie hat aber keine bleibende Wirkung in 
der Kirche gehabt. 

4. Die Gegenwart: Seit einigen Jahrzehnten, etwa seit dem Ende des ersten Welt- 
krieges, ist nun eine neue Situation in der Geschichte der christlichen Meditation 
eingetreten. Sie wurde durch jene Wende der katholischen Frömmigkeit eingeleitet, 
die gegenüber der einseitigen Betonung der sittlichen Bemühung des Menschen wie- 
der stärker die Bedeutung und das Wirken der Gnade für die christliche Vollendung 
hervorhob. Hier liegen die Wurzeln der nunmehr beginnenden Abneigung gegen 
die herkömmliche Betrachtung und einer fast schwärmerischen Hinneigung zur Kon- 
templation und zur Mystik. Ihren Höhepunkt erlebte diese Entwicklung in Henri 
Bremonds Anklage, die diskursive Betrachtung, insbesondere die Betrachtung mit 
den drei Seelenkräften (Gedächtnis, Verstand, Wille) aus dem Exerzitienbuch des 
hl. Ignatius habe das eigentliche Gebet verdrängt. Denn Beten sei etwas wesentlich 
Passives, sei anbetende, preisende Hingabe, während die Betrachtung Aszese sei, 
was sich um so unheilvoller ausgewirkt habe, als das aszetische Pseudogebet alles auf 
die moralische Besserung des Menschen abstelle und damit die Würde des Gebetes 
preisgebe. Die Betrachtung und damit auch der vereinseitigte Begriff der Medita- 

6 Vgl. Fr. W u 1 f, Das innere Gebet und die Betrachtung, in dieser Ztschr.25 (1952) S82ff. 



208 Friedrich Wulf 

tion waren in dieser Auffassung verpönt. Man sprach nicht mehr von ihr. Sie habe, 
so meinte man, allenfalls den Sinn der aszetischen Vorbereitung auf das Gebet, auf 
das schauende, anbetende und liebende Verweilen vor dem Angesicht Gottes. 

Anders in einer Bewegung, die nicht aus dem Schoß der Kirche, ihrer Theologie 
und Frömmigkeit herauswuchs, sondern in einer typischen Zeitsituation ihren Ur- 
sprung hatte, in der Überintellektualisierung, der einseitigen Zweckgerichtetheit, 
der Unruhe und Gehetztheit und damit der Instinktlosigkeit und seelischen Ver- 
kümmerung des heutigen Menschen. Der kranke und unheile Mensch unserer tech- 
nisierten Welt rief nach Heilung und Heilheit und dafür boten sich ihm die Ent- 
spannungs- und Versenkungsübungen östlicher Völker an, für die man den nahe- 
liegenden Begriff Meditation verwandte. Hier erlebte das Wort Meditation eine 
schnelle und unerwartete Aufwertung. Es wurde geradezu zum Zauberwort und 
zum Schlüssel für die Aufschließung geheimer innerer Kammern, in denen man 
Kräfte der Gesundung für den inneren Menschen, Möglichkeiten, zu sich selbst zu 
kommen, zu finden hoffte. Überall in der westlichen Welt, in Nordamerika ebenso 
wie in Europa, bildeten sich nun kleine (esoterische) Kreise, in denen die Medita- 
tion, meist nach östlichem Vorbild, gepflegt wurde. Nicht zuletzt wurde sie zu einem 
wichtigen Mittel der Psychotherapie. Hier wie dort ging es um die Wiedergewin- 
nung der tieferen seelischen Erfahrungs- und Erlebnisschicht, wobei der Antrieb 
dazu nicht nur vom Verlangen nach psychischer Heilwerdung, sondern auch nach 
einem religiösen Heil ausging. Die Übergänge zwischen Heilung und Heil waren 
und sind zum Teil fließend. Es ist darum nicht zu verwundern, wenn die so ent- 
wickelte und propagierte Meditation auch christliche (evangelische und katholische) 
Kreise zu interessieren begann. Aus dieser Begegnung kam es zu einer neuen Wert- 
schätzung auch der christlichen Meditation. Damit war aber zugleich eine nicht un- 
erhebliche Neuorientierung gegeben. Man pflegte von nun an den Begriff der Medi- 
tation gegen den Begriff der Betrachtung abzusetzen und ihn der Aneignung des 
Heilsgeschehens, des Wortes Gottes oder auch heiliger Bilder und Symbole in den 
Tiefenschichten der Seele, im Seelengrund vorzubehalten. Hin und wieder wur- 
den dabei Betrachtung und Meditation • ähnlich wie schon einmal •Medita- 
tion" (Betrachtung) und (mystische) Kontemplation im 17. und 18. Jahrhundert • 
zu sehr voneinander getrennt und als je eigene Übungen angesehen, wobei das 
Interesse sich in einseitiger Weise der Meditation zuwandte und man damit der 
Gefahr einer intellektfeindlichen Erlebnisfrömmigkeit Vorschub leistete. Inzwi- 
schen hat aber wieder eine Rückbesinnung auf die Ursprünge und die Geschichte 
der christlichen Meditation stattgefunden. Man ist sich ihrer Fülle wieder bewußt 
geworden und hat wieder genauer erkannt, daß ihr ebenso das rationale wie das 
erlebnishafte, das aszetische wie das mystische Moment eignet. Betrachtung und 
Meditation • im heutigen Verstand dieser Begriffe • gehören zusammen. Sie bil- 
den nur eine einzige Übung. Das betrachtende Nachdenken über eine religiöse 
Wahrheit muß immer auf ihre •Beherzigung" ausgerichtet sein und alles willent- 
liche Bemühen um ihre Aneignung ist, christlich gesehen, nur dann echt, wenn es ein 
Sich-von-Gott-ergreifen-Lassen ist. Letztlich geht es in der christlichen Meditation 

darum, daß ein Mensch immer mehr in der Wahrheit und in der Liebe lebe, und 
das heißt: in Christus und im Geist, in liebender Verbundenheit mit dem Vater. 



Die Übung der Meditation in der abendländisch-christlichen Geschichte 209 

Die gegenwärtige Bemühung um eine Neubelebung und Vertiefung der christ- 
lichen Meditation im katholischen Raum hat demnach vor allem nach zwei (ent- 
gegengesetzten) Richtungen zu gehen: 1. Die Betrachtung, wie sie in geistlichen In- 
stituten (Noviziaten, Priesterseminarien usw.) gelehrt wird, müßte aus einer gewis- 
sen schablonenhaften Erstarrung gelöst und zu jenem Reichtum, wie ihn die Über- 
lieferung kennt, zurückgeführt werden. Dazu bedarf es einer sehr sorgfältigen Ein- 
führung, da der heutige Mensch vielfach nur noch wenig fähig ist, sich zu entspan- 
nen, sich zu sammeln, innere Erfahrungen zu machen, geistige Wirklichkeiten in 
Bildern und Symbolen zu vergegenwärtigen usw. Er verlangt darum nach metho- 
dischen Anleitungen, wie ihm das gelingen könne. Werden diese nicht gegeben, 
dann bleibt die Betrachtung nur allzu leicht trocken und unergiebig und wird 
schließlich aufgegeben. 2. Gegenüber der umgekehrten modernen Neigung, in der 
Meditation nur die Erlebniskräfte der Seele anzusprechen und in der passiven Hin- 
gabe zu verweilen, ist zu betonen, daß ihre Frucht weitgehend davon abhängt, wie- 
weit sich der Meditierende selbst um die immer tiefere Erfassung und Bejahung 
des an ihn gerichteten Gotteswortes bemüht hat. Wenn vielfach die diskursive Be- 
trachtung nicht mehr gepflegt wird, so bedeutet das keine Berufung zu höherem 
Gebet, sondern zeigt ein einfaches Nicht-Können an, eine Flucht vor der Mühe, vor 
dem Sich-Stellen und der Auseinandersetzung mit dem Wort Gottes. • Man be- 
gegnet in unseren Tagen beiden Einseitigkeiten, die nur überwunden werden, wenn 
man an der Einheit von Betrachtung und Beschauung, von Aszese und Mystik fest- 
hält. Die Einübung dieser Einheit gelingt um so eher, je mehr dem Meditierenden 
bewußt bleibt, daß die christliche Meditation vor allem anderen Gebet ist, Begeg- 
nung mit Christus und dem Vater im Heiligen Geist. 




