
IM       SPIEGEL       DER       ZEIT 

Noch einmal: »Zeitgemäße Anpassung« 
der weiblichen Orden und Genossenschaften 

Der Bericht in Heft 2/1961 unserer Zeitschrift über die •.Zeitgemäße Anpassung' der 
weiblichen Orden und Genossenschaften und die Nachwuchsfrage" hat begreiflicherweise 
einige Diskussionen hervorgerufen, vor allem unter den Ordensfrauen selbst. Die Urteile 
lauten sehr unterschiedlich. Die Direktorin einer höheren Mädchenschule schreibt: •Der 
Artikel hat uns viel zu denken gegeben. Leider wirkt sich der Ton der meisten ,Anführun- 
gen' (Zeugnisse) ungünstig auf die Aufnahmebereitschaft für die berechtigte Kritik aus. 
Bei den Darlegungen des Verfassers selbst spürt man, daß sie nicht aus Kritiksucht, sondern 
aus echter Sorge entspringen". Die Oberin eines Krankenhauses: •Beim ersten Lesen hat 
es mir, trotz aller Bereitschaft für Reform, fast den Atem genommen! Beim zweiten Lesen 
bin ich vom gefühlsmäßigen Eindruck doch zum Überlegen gekommen... Uns bleibt die 
Aufgabe, das Anliegen, das dahinter steht, zu verstehen und ernst zu nehmen". Und noch 
eine Direktorin: •Ich hoffe mit Ihnen, daß der Artikel seinen Zweck erfülle. Darin liegt 
meine volle Zustimmung beschlossen ... Mir ist allerdings klar geworden, daß, wenn man 
auch ja sagt zu allem, was der Artikel enthält, man sich im Randbereich unserer Lebens- 
form bewegt. Ich frage mich: würde nicht vieles davon wegfallen, ja unmöglich werden, 
wenn die Mitte aus einer Erstarrung zu wahrem Leben erwachen würde ... Innere Freiheit 
und Selbständigkeit der Ordensfrauen sind weithin verloren gegangen". Und eine ältere 
Oberin: •Ich finde in Ihrem Artikel nichts Verletzendes. Sie schildern die Zustände nach 
Ihren Erfahrungen und gesammelten Beobachtungen wahrheitsgetreu und echt. Ich unter- 
streiche Ihren Schlußsatz: ,Die Verwirklichung einer zeitgemäßen Anpassung erfordert Ge- 
bet, Bereitschaft, Mut und Klugheit'". 

Manche waren, wie man sieht, von dem Bericht zunächst betroffen. Das mag zum guten 
Teil an der Häufung der beigebrachten Zeugnisse liegen und ebenso daran, daß in diesen 
nur das hervorgehoben wurde, was man im Hinblick auf eine als dringend empfundene Re- 
form geändert wissen möchte. Wenn man aber bedenkt, daß die Zeuginnen den Ordens- 
stand nicht im geringsten in Frage stellen wollen und vielfach nach der Ganzhingabe ver- 
langen oder • wenn sie schon Ordensfrauen sind • ohne Abstriche zu ihrem Beruf stehen, 
dann wird man auch den Ton der Aussagen und Urteile nicht ungebührlich finden, selbst 
wenn hin und wieder Übertreibungen (etwa in Bezug auf die starke Betonung der natürli- 
chen Werte und der persönlichen Eigenart, die man gewahrt wissen möchte) unterlaufen 
wären. Im übrigen dürfte ein Erschrecken darüber, wie solche, die sich noch nicht durch die 
Gewöhnung an einen nun einmal vorhandenen Zustand ihr eigenes Urteil haben nehmen 
lassen, das Gesicht des heutigen weiblichen Ordenslebens empfinden, für viele Ordensfrauen 
angebracht und heilsam sein. Denn es sind immer nur wenige, die sich so weit von sich 
und ihrem Stand frei machen können, daß sie sich vorurteilsfrei zu betrachten und ihre Wir- 
kung auf den heutigen Menschen einzuschätzen vermögen. Eine Oberin hat das in ihrer Zu- 
schrift bestätigt, wenn sie schreibt: •Zu viele Kongregationen leben unter einer .Glasglocke'. 
Dieser Ausdruck trifft den Nagel auf den Kopf". 

Man hüte sich vor der Bemerkung, es handle sich nur um Äußerlichkeiten. Denn das wäre 
nur die halbe Wahrheit, die den Tatbestand eher verdunkelt als erhellt. Es gibt in diesem 
Leben nun einmal den Geist nicht ohne den Leib, das Wesen einer Sache nicht ohne eine 
konkrete Gestalt. Beides läßt sich voneinander nicht trennen. Wer das meinte, wäre ein welt- 
fremder Idealist oder steckte den Kopf in den Sand. In den Formen und Gebräuchen und 
nicht zuletzt in der Sprache äußern sich falsche und unechte Verhaltensweisen und Gesin- 
nungen, die sich um so verhängnisvoller auswirken, je weniger man sich ihrer bewußt ist. 
Wer tiefer schaut, der wird bemerken, daß sich die Klagen der meisten in unserem Bericht 
angeführten Zeugnisse auf eine zweifache Wurzel zurückführen lassen. 



Im Spiegel der Zeit 215 

1. Man lebt zu sehr seine eigene Welt, eine Welt, die durch eine tausendfache Tradition 
geprägt und geheiligt ist, ohne sie genügend zu überprüfen und mit der .normalen' Welt 
in einen vernünftigen Einklang zu bringen. Während diese sich in einem beängstigenden 
Tempo immer schneller wandelt, atmet die Welt des Klosters die zeitlose und unveränder- 
liche Luft der Ewigkeit. Und da es sich um eine weithin abgeschlossene Welt handelt, die 
eigenen Gesetzen unterliegt und die eine alles sich einverwandelnde Kraft hat, darum wir- 
ken Ordensfrauen auf Außenstehende so oft wie Menschen von einem anderen Stern. Nun 
läßt sich das nicht radikal ändern. Das bedeutete den Tod der meisten Orden. Denn eine 
Gemeinschaft, deren Glieder sich zur Ganzhingabe an Gott entschlossen haben, bedarf, um 
lebendig zu bleiben, einer gewissen Abgeschlossenheit, eines Klimas der Sammlung und des 
Gebetes; das ist der Hauptsinn der Klausur. Die •Welt" darf nicht ohne weiteres Einzug in 
das Kloster halten. Und ebenso tut es den Weltleuten gut, wenn sie mit Menschen in Ver- 
bindung kommen, die anders sind als sie selbst und die sie an Gott und an das ewige Heil 
erinnern. Anderseits verlangt aber in den tätigen Orden und Genossenschaften, die Arbeit, 
verlangt das Apostolat, daß man sich der jeweiligen Zeit und ihren Gebräuchen anpaßt, 
daß man in der Welt (und nicht nur im Kloster) lebt, daß man den Menschen in echter und 
ganzheitlicher Weise begegnet, daß man wie sie und mit ihnen empfindet. In, diesem Dilem- 
ma liegt zu einem guten Teil das Problem, ein Problem, das nie restlos gelöst werden kann. 

2. Mit der Abgeschlossenheit der klösterlichen Welt ist noch eine zweite Gefahr gegeben. 
Die Form, das Gesetz dieser Welt, wie sie nun einmal ist, läßt dem einzelnen zu wenig 
Spielraum eigener Entfaltung. Die Reglementierung gehört ja, wie man meint, zur Voll- 
kommenheit, vor allem des Gehorsams. Außerdem ist sie von der Ordnung verlangt, ohne 
die eine Gemeinschaft nicht leben kann. So tut der einzelne, was ,man' tut. Er denkt all- 
mählich nicht mehr weiter darüber nach, warum dieses und jenes so und nicht anders ist. Er 
hängt ab und verliert seine Initiative. Jedenfalls ist die Versuchung dazu sehr groß. Es ist 
das Leichteste. Dann hat man wenigstens ungestört seinen eigenen Innenraum. Und auch 
die Vorgesetzten stehen hier unter einer sich aus der Sache heraus ergebenden Versuchung. 
Die Ordenszucht läßt sich, so glauben sie nach einer alten klösterlichen Überlieferung, am 
besten durch Vorschriften aufrecht erhalten. Gefahren begegnet man dadurch, daß man von 
vornherein die von diesen vorausgesetzten Möglichkeiten unterbindet. Das mag hin und 
wieder gut und notwendig sein; als allgemeines Prinzip führt es, wenn nicht zum Legalis- 
mus, so doch zu einer erheblichen Schmälerung der Lebensbasis des einzelnen und damit zu 
einer inneren Verarmung. Es ist darum auch töricht, zu meinen, man könne die Fragen einer 
zeitgemäßen Anpassung hinter verschlossenen Türen verhandeln und müsse auf jeden Fall 
verhindern, daß die Untergebenen in irgendeiner Weise an deren Lösung teilnehmen. 

Das sind die hauptsächlichen Gründe des weitverbreiteten Unbehagens, das man heute 
über die weiblichen und z. T. auch männlichen Orden in- und außerhalb derselben empfin- 
det. Das ist auch der Kern fast aller von uns beigebrachten Zeugnisse, die noch beliebig 
vermehrt werden könnten. Wer das nicht sähe, würde am eigentlichen Problem vorbeisehen. 
Wenn sich darum manche an dem Bericht gestoßen haben (die meisten Zuschriften und 
mündlichen Äußerungen von Ordensfrauen, die an uns gelangt sind, waren positiv), dann 
besteht der Verdacht, daß sie und nicht der Bericht bei Äußerlichkeiten stehen geblieben sind 
und daß sie sich damit trösten, der Bericht handle nur von unwesentlichen Dingen und über- 
treibe. In dieser Hinsicht mag das Wort eines Moraltheologen und Ordensmannes aus einem 
Nachbarland aufschlußreich sein, das uns auf den Bericht unserer Zeitschrift zuging: 
•Eines jedoch möchte ich bemerken: Der Autor schreibt (S. 130): ,Wir haben den Eindruck, 
daß die französischen und belgischen Frauenkonvente um einiges konservativer sind als bei 
uns.' • Ich möchte das nicht leugnen. Es ist jedoch eine Tatsache, daß die weiblichen Or- 
densgenossenschaften, deren Generaloberinnen in Deutschland wohnen, bei uns als ,um man- 
ches konservativer' betrachtet werden müssen als die einheimischen. Es ist so, daß gerade 
diese Gemeinschaften vieles nicht mitmachen, was andere Genossenschaften als zeitgemäße 
Anpassung betrachten und durchführen. Ich bin Mitglied der vom ... Episkopat eingesetzten 
Kommission für die Fragen der Ordensfrauen und kann als solcher versichern, daß wir die 
von deutschen Oberinnen abhängigen Häuser und Provinzen als ebenso rückständig empfin- 
den wie die von französischen oder belgischen abhängigen. Vielleicht ist also das Urteil 



216 Im Spiegel der Zeit 

Ihres Mitarbeiters über die Situation in den deutschen Ländern doch zu günstig. Es ist nicht 
unmöglich, daß der zitierte Satz in diesem Artikel viele in Deutschland beruhigt: Es geht ja 
bei uns so gut! Viel besser, als irgendwo sonst! Und das wäre doch nicht richtig. Nun ist 
wohl klar, daß sie den Artikel nicht veröffentlicht hätten, wenn sie nicht der Meinung wären, 
daß auch bei Ihnen noch vieles getan werden müsse. Ich fürchte jedoch, daß dieser kleine 
Satz den ganzen Artikel wirkungslos macht." 

Dabei ist nochmals zu betonen: Es geht nicht nur um äußere Formen (diese sind ja nur 
Symptome), sondern um einige nicht unerhebliche Strukturänderungen der tätigen weib- 
lichen Orden, um die Korrektur einer falsch gelaufenen oder zu langsamen Entwicklung. 
Die Welt ist vielgestaltiger, komplizierter, der Mensch differenzierter, die menschliche Ge- 
sellschaft pluralistischer (wie man heute gern sagt) geworden. Wer in dieser Welt als Bote 
Christi wirken und den Menschen dieser Zeit mit ihrer vielfachen Not helfen will, der kann 
nicht frühzeitig genug für diese Aufgabe geschult werden. Er muß etwas von der Welt ver- 
stehen, mit den Menschen umgehen können und ihre Sprache sprechen. Er muß auch für die 
Gefahren der Welt erzogen sein; denn die Behütung, wie sie in der Vergangenheit möglich 
war, läßt sich so nicht mehr durchführen. Und da Selbständigkeit, Initiative, Wendigkeit 
und Anpassungsvermögen für die karitative und apostolische Tätigkeit unerläßlich gewor- 
den sind, wird man der Urteils- und Gewissensbildung der jüngeren Ordensmitglieder eine 
besondere Sorgfalt zuwenden müssen. 

Damit ist eine der wichtigsten Aufgaben der heutigen Ordensreform avisiert: die mensch- 
liche und religiöse Erziehung, die Unterweisung und Erprobung im Noviziat und in den 
ersten Ordensjahren. Es ist heutzutage fast nicht mehr möglich, diese Erziehung und Unter- 
weisung allein der Novizenmeisterin zu überlassen. Sie wäre hier weit überfordert, auch 
dann, wenn sie eine gewisse Schulung für ihr Amt erhalten hätte. Denn es genügt ja nicht, 
die Kandidatinnen zunächst einmal mit der klösterlichen Welt (die nach der gängigen Pra- 
xis ungefähr die gleiche in einem monastischen und in einem apostolischen Konvent ist) ver- 
traut zu machen und auf ein allgemein gültiges Vollkommenheitsstreben hinzulenken, um 
sie dann später für eine karitative oder apostolische Tätigkeit ausbilden zu lassen. Die Be- 
rufung zur vollkommenen Nachfolge Christi, das Leben nach den Evangelischen Räten und 
die karitativ-apostolische Arbeit gehören vielmehr aufs engste zusammen. Sie bilden eine 
Einheit. Das jeder Gemeinschaft eigentümliche und sie prägende Ideal (ist das überhaupt 
in den Orden und Genossenschaften klar herausgearbeitet?) hat als Leitbild der ganzen Er- 
ziehung und Ausbildung zugrunde zu liegen. Armut, Keuschheit und Gehorsam haben in 
einer tätigen Genossenschaft einen anderen Charakter als in einem beschaulichen Orden, 
wenn selbstverständlich auch ihr wesentliches Verständnis, weil von Christi Vorbild aus- 
gehend, immer das gleiche ist. Und auch das Gebet nimmt nicht nur hier und dort andere 
Formen an, sondern ist jeweils in seinem Sinnreichtum anders akzentuiert. Schon aus diesen 
kurzen Andeutungen dürfte klar sein, daß dem Priester für die geistliche Unterweisung der 
Novizinnen eine unentbehrliche Rolle zukommt, wenigstens in Form des Beichtvaters, der 
dann aber mehr sein müßte als nur ,Wochenbeichtiger'. 

Wie sehr es sich bei der zeitgemäßen Anpassung' der tätigen Orden und Genossenschaf- 
ten in erster Linie um die Herausarbeitung und Grundlegung eines zeitgemäßen religiös- 
apostolischen Ideals handelt, also um den Geist und die innere Haltung, nicht nur um die 
Änderung veralteter Formen und Gebräuche, zeigen die Veröffentlichungen der letzten Jahre 
zu diesem Thema. Für den französischen Sprachbereich wäre hier etwa das Buch von Kano- 
nikus G. H u y g h e •Equilibre et Adaptation" (Editions du Cerf, Paris I960, nicht im freien 
Buchhandel erhältlich) zu nennen. Der erste Teil •Heritieres du passe ou Apotres d'aujourd' 
hui" handelt von der Wandlung der Gestalt des christlichen Apostels in unserer Zeit, der 
zweite Teil •Une cellule interieure" vom geistlichen Leben des Apostels und der geistlichen 
Schule des apostolischen Ordenslebens, der dritte Teil •La formation, des Superieures a 
l'exercice de l'autorite" vom Wesen des christlichen Amtsträgers als eines Hirten und Dieners, 
der vierte Teil •Devouement ou Evangelisation" von der Verkündigung der Botschaft Christi 
(in Wort und Tat), ihren Voraussetzungen und den Gründen ihres Mißerfolges. Für die USA 
wäre etwa der Aufsatz •Examen on renovation and adaptation" von Joseph F. G a 11 e n, SJ 
(in: Review for Religious, Nov. 1959) zu nennen. Die zehn Abschnitte dieses Aufsatzes lauten: 



Im Spiegel der Zeit 217 

1. Allgemeine Grundsätze, 2. Heiligkeit des Lebens, 3. Armut, 4. Keuschheit, 5. Gehorsam 
und Leitung, 6. Gebet, 7. Ausbildung, 8. Arbeit, 9. Das Ordenskleid. Wir geben im folgen- 
den einige Fragen dieses Aufsatzes wieder. Sie richten sich in erster Linie an Obere und 
Oberinnen. 

Zu 1: Umfassen meine Grundsätze starr das, was der Ordensstifter tat und sagte, oder 
auch das, was er jetzt tun und sagen würde? 

Begreife ich, daß alle menschlichen Einrichtungen wandlungsfähig sind? Daß kein mensch- 
liches Wesen alle möglichen Umstände aller Zeiten voraussehen kann? 

Alles Künstliche und Affektierte in Praxis und Observanz widerspricht der Lehre und 
dem Beispiel Christi. 

Verhindere oder behindere ich die Anpassung durch das Urteil, sie bedeute Laxheit, Sich- 
gehen-Lassen oder Weltlichkeit? 

Verschließe ich meine Augen vor der Notwendigkeit der Anpassung, indem ich ausschließ- 
lich die Übertreibungen betrachte? Das würde einen ebenso großen Mangel an Klugheit be- 
deuten, wie wenn ich die Wahrheit des Christentums im religiösen Fanatismus sähe. Die 
größten Feinde der Anpassung und Erneuerung sind jene, die glauben, diese untergrüben 
oder verminderten vorsätzlich die Ordenszucht. 

Entmutige und unterdrücke ich neue Ideen im Generalkapitel, in den Ratssitzungen und 
Versammlungen der Obern? Verbiete ich meinen Untergebenen Veröffentlichungen, die 
neue Ideen enthalten? 

Verstehen meine Untergebenen, daß Erneuerung und Anpassung langsam, durch Studium, 
Gespräch und Überzeugung, nicht durch Agitation vor sich gehen sollen? Jene Obere, die 
nichts tun, haben meist agitierende Untergebene. 

Hat unser Institut irgendeine Idee zum Bemühen um Erneuerung und Anpassung bei- 
getragen? 

Ist es bei uns so, daß wir uns zwar bereitwillig in der Krankenpflege anpassen, mit Wider- 
streben in Fragen der Schule, aber kaum oder überhaupt nicht in Fragen des Ordens- und 
Gemeinschaftslebens? Warum? 

Was haben wir seit der ersten offiziellen Aufforderung zur Anpassung im Jahre 1950 in 
unseren Konstitutionen, Gebräuchen, Vorschriften, Übungen, Gebeten, in, unserem Gemein- 
schaftsleben, unserer Ausbildung, unserer Arbeit und unserer Ordenstracht geändert? 

Begreife ich das Paradox, daß mein Institut nur dann das gleiche bleibt, wenn es sich 
ändert. . . und daß es sonst in Schwäche und Vergreisung entartet? 

Wie kann ich beweisen, daß eine gute Idee schon deswegen, weil sie im 16. oder 19. Jahr- 
hundert entstand, besser ist, als eine, die im 20. Jahrhundert entstanden ist? 

Zwar bedeutet modern sein nicht notwendig geistlich sein. Es ist aber auch wahr, daß 
Traditionalismus nicht notwendig Heiligkeit besagt. 

Betrachte ich die Anpassung als einen unwillkommenen Gast und hoffe ich, seine schleu- 
nige Abreise durch meine Kälte und Gleichgültigkeit zu erzwingen? 

Nichts macht mehr blind als Gewohnheit und Routine. Ein wirksames Mittel, zu sehen, 
was bei uns der Anpassung bedarf, ist, alles, was wir täglich, wöchentlich, monatlich und 
jährlich tun, mit einem klugen und geistlichen Religiösen eines anderen Instituts durchzu- 
gehen. 

Zu 2: Bin ich überzeugt, daß die Heiligkeit unseres Instituts immer an dem Ausmaß, der 
Intensität und Beständigkeit des Gebets und der Selbstverleugnung gemessen werden muß? 

Ist die Übereinstimmung mit der hl. Regel die letzte Norm unseres Lebens, oder ist die 
Regel ein Mittel zur Gleichförmigkeit mit Christus? 

Regel, Vorschrift und Regeltreue sind wichtig, aber besteht unser geistliches Leben nur 
aus Regel, Vorschrift und Regeltreue? Welche Kenntnis haben wir vom inneren Leben, vom 
Reichtum der Vaterschaft Gottes, von der Einwohnung des Heiligen Geistes, von der Person 
Christi, vom geheimnisvollen Herrenleib, von der Gnade, von der Botschaft Jesu, von der 
Mutterschaft Mariens? 

Ist der eigentliche Zweck unseres Instituts das ,fromme' oder das heilige Leben? 
Wie viele aus unserem Institut haben eine unterentwickelte Auffassung vom Sinn des 

Ordenslebens? 



218 Im Spiegel der Zeit 

Ist der Grundton des geistlichen Lebens unseres Instituts ein Anruf für großmütige See- 
len oder die Kanonisation kleiner Seelen? 

Ist die Atmosphäre der Kommunität geistlich anregend oder niederdrückend und schwä- 
chend? 

Sind die einflußreichen Glieder unseres Instituts vorbildliche oder mittelmäßige Ordens- 
leute? 

Ist mir klar, daß die fruchtbarste Quelle der Mittelmäßigkeit und Lauheit im Ordensleben 
das schlechte Beispiel ist und daß gewichtige Gründe für diesen Sachverhalt darin zu suchen 
sind, daß unsere Religiösen nicht zu einer überzeugenden Spiritualität angeleitet und nicht 
geschult wurden, selbständig zu denken? 

Ist unsere Bibliothek (haben wir überhaupt eine solche?) erstickend süßlich durch fröm- 
melnde Bücher? Sorgen die Oberinnen für eine gute und reiche Auswahl geistlicher Lektüre? 

Zu 5: Leite und führe ich die Kommunität oder folge ich ihr? Richte ich mich in meiner 
Leitung nach dem niedrigsten geistlichen Niveau der Kommunität? 

Wenn ich nicht mehr den Klarblick, die Energie und den Mut habe, etwas Neues zu ver- 
suchen, ist es an der Zeit, die höheren Vorgesetzten davon zu unterrichten, daß ich mein Amt 
abgeben sollte. 

Interessiere ich mich mehr für die Verwaltung als für das geistliche Leben und die Heilig- 
keit meiner Untergebenen? 

Ist mir klar, daß es eine Hierarchie der Werte gibt oder hat alles im Ordensleben für 
mich den gleichen Wert? 

Könnte ich einem katholischen Durchschnittslaien eine einleuchtende Begründung für all 
unsere Gebräuche, Vorschriften und Übungen geben! Sind unsere geschriebenen und unge- 
schriebenen Gebräuche, Vorschriften und Übungen zu zahlreich, zu sehr ins einzelne gehend, 
zu kleinlich, zu sehr das betonend, was gemeinsam getan wird, zu belastend ... zu äußer- 
lich, formalistisch, unfruchtbar für den Sinn des Ordenslebens? 

Ist unser Stundengebet in vernünftiger Weise den Erfordernissen des Gebetes, der Arbeit, 
der hinreichenden Vorbereitung für Schule und Studium, der notwendigen Erholung an- 
gepaßt? 

Zählt bei mir nur das Schulzimmer, die Kapelle, der Herd, der Besen? Mißtraue ich dem 
Untergebenen, der mit einem Buch beschäftigt ist? 

Sind unsere Hausobern nur Erlaubniserteiler, Verwalter, Finanziers, Fachleute für gute 
Beziehungen oder Betriebsleiter? 

Wird der Gehorsam auf eine Weise ausgelegt, gefordert und geübt, daß er die Vervoll- 
kommnung anderer Tugenden behindert oder ausschließt? 

Bin ich mir darüber im klaren, daß die Unabhängigkeit, der Individualismus, das Sich- 
selbst-bestimmen-Wollen in der Jugend von heute eine ausführlichere, geduldige, beleh- 
rende, theologische und theozentrische Darstellung und Übung des Gehorsams verlangt? 

Sind zu viele unserer Religiösen so unreif und unzuverlässig, daß der Obere in der Schule, 
im Krankenhaus, im Kloster herumgehen und sich um ihre vergessene oder nachlässige Ar- 
beit kümmern muß? 

Verherrliche ich die Mittelmäßigkeit, indem ich den Lenksamen, den Konformisten, den 
nach dem Herkommen Lebenden lobe? 

Zu 7: Bestimme ich die Besten von uns für die Ausbildung unserer eigenen Leute? 
Bringt unsere Ausbildung, unsere Erziehung, unser Gemeinschaftsleben, unsere Regie- 

rungsweise einen Typ von Ordensleuten hervor, die keine Berufe anziehen? 
Erziehen wir unsere jungen Leute dazu, selbständig zu denken, Initiative zu entfalten, 

sich persönlich zu entscheiden, tätig, zuverlässig, verantwortungsbewußt, klug, mutig und 
ausdauernd zu sein? 

Bilden wir gelehrige Automaten aus oder Untergebene, die den unvermeidlichen Zweifeln, 
Schwierigkeiten, Enttäuschungen, Versuchungen, den Anforderungen der Arbeit und den 
persönlichen Widerständen des Lebens gewachsen sind? 

Sind wir uns darüber klar, daß eine Erziehung, soweit sie unwahrhaftig, unecht, veraltet, 
formalistisch, legalistisch, veräußerlicht ist, die Jugend von heute zum Zynismus führt? 



Im Spiegel der Zeit 219 

Zu 8: Betrachten wir die Arbeit als Ablenkung oder Hindernis der persönlichen Heili- 
gung oder • wie es tatsächlich der Fall ist • als anderen Weg zum gleichen Ziel? 

Stehen unsere Untergebenen bildungsmäßig auf gleicher Höhe wie die Laien, die mit 
ihnen zusammenarbeiten? 

Sind unsere Untergebenen so mit Arbeit überlastet, daß sie kein Leben des Gebetes füh- 
ren können? 

Warum werden so viele Ordensleute nach Beendigung ihrer Ausbildung geistig so passiv? 
Wie viele unserer Untergebenen lesen regelmäßig, bemühen sich, in ihrem Fach und Be- 

ruf wissensmäßig und praktisch Fortschritte zu machen? (Kaum ein Typ von Menschen kann 
einen so großen Schaden anrichten wie die Ignoranten.) 

Zu 9: Was haben wir getan, um das geistliche Kleid so zu vereinfachen, daß es wohl die 
Weihe an Christus ausdrückt und bescheiden wirkt, aber einfach, natürlich, nicht zu auf- 
wendig, hygienisch, praktisch und den Gebräuchen und Sitten des eigenen Landes sowie 
der völkischen Eigenart angepaßt ist, den Jahreszeiten entspricht, leicht zu reinigen ist, Ge- 
sicht und Kopf nicht beengt, gestärkte Teile ausscheidet, von passender Farbe ist, weder 
ausgefallen noch auffallend? 

Kann man vernünftigerweise glauben, daß die Vereinfachung der Ordenskleidung eine 
Frage ist, die ihrer Natur nach nur die Frauenklöster angeht? 

Die hier aufgeführten Fragen (es ist nur ein geringer Teil) mögen als Beispiel dafür 
dienen, in welcher Breite das Problem der Anpassung angegangen werden müßte und wo 
seine Schwerpunkte liegen. Da sich das Problem in den einzelnen Ländern • bei aller 
Gleichheit im Wesentlichen • verschieden stellt, müßten regionale Lösungen gesucht wer- 
den, die den besonderen Verhältnissen eines Landes Rechnung tragen. So haben wir etwa in 
Deutschland den besonderen Fall der Orden monastischer Herkunft, deren umfangreiches 
Apostolat (Schulen) kaum mit ihrem kirchenrechtlichen Status (etwa mit den Klausurvor- 
schriften) vereinbart werden kann. Soll eine blühende apostolische Arbeit nur deswegen auf- 
gegeben oder eingeschränkt werden, weil die notwendigerweise gleichschaltenden kirchen- 
rechtlichen Bestimmungen es nicht zulassen? Oder soll eine alte Tradition, die einer Ordens- 
gemeinschaft das Gepräge gibt, aufgegeben werden, um die apostolische Arbeit aufrecht 
erhalten zu können? Man sieht aus einem solchen Beispiel, daß eine einzelne Gemeinschaft 
gar nicht in der Lage ist, das ihr aufgegebene Problem der Anpassung für sich allein und 
aus eigener Kraft zu lösen. Das gilt aber ganz allgemein. Eben weil es nicht nur um äußere 
Gebräuche geht, die zeitgemäßeren Formen weichen sollen, sondern um tiefer liegende 
geistige Haltungen, die in bestimmten Formen ihren typischen Ausdruck finden, und sogar 
um Strukturänderungen; darum bedarf es der Überlegung und Zusammenarbeit vieler. Es 
wäre sehr an der Zeit, ein Arbeitsteam, bestehend hauptsächlich aus Ordenspriestern und 
Ordensfrauen, zu bestellen und es mit der Durcharbeitung der hier fälligen Fragen und der 
Ausarbeitung von Reformvorschlägen zu beauftragen, damit wenigstens einmal der Rahmen 
abgesteckt wird, innerhalb dessen dann die einzelnen Orden und Genossenschaften nach 
individuellen Formen der Anpassung suchen können. 

Ein, solches offiziell bestelltes Team scheint uns um so notwendiger, als eine allgemeine 
Ratlosigkeit darüber herrscht, was getan werden kann und soll, und vielfach die nicht von 
der Hand zu weisende Sorge besteht, es möchte unter dem Druck der öffentlichen Meinung 
unveräußerliches Ordensgut aufgegeben werden. In diesem Sinn schrieb eine höhere Ordens- 
oberin u. a.: •Es müßte vor allem die Frage geklärt werden, was ist für unsere Orden und 
Kongregationen • im allgemeinen und im besonderen • echtes Traditionsgut, das nicht 
aufgegeben werden darf, und was ist unwesentlich, ist Ausdrucksform einer bestimmten Zeit 
und darum dem Wechsel der Zeit unterworfen? Was in der Praxis des klösterlichen Ge- 
horsams, der Armut, der Klausur ist wesentlich und darf nicht aufgegeben werden, was ist 
unwesentlich und soll aufgegeben bzw. angepaßt werden?... Der instinktive Widerstand 
gegen Neuerungen, wie er in den Reihen der Ordensfrauen besteht, hat ja seinen Grund 
meist in dem unbestimmten Gefühl, daß man bei einer Abkehr von Traditionen wertvollstes 
Gut aufgeben könnte, das nie mehr wieder zu gewinnen wäre. Erst eine klare Unterschei- 
dung von wesentlichen und unwesentlichen Traditionen kann den Mut (und das Recht!) einer 



220 Im Spiegel der Zeit 

Abänderung des Hergebrachten geben." Die hier erhobene Forderung ist um so berechtigter, 
als es nicht leicht ist, Wesentliches von Unwesentlichem zu unterscheiden. Denn wir be- 
ginnen heute, im Rückgriff auf die Heilige Schrift und auf die Geschichte der Frömmigkeit, 
aszetische Begriffe und Traditionen zu überprüfen und von ihren Ursprüngen her zu ver- 
lebendigen. Dabei ergibt sich, daß selbst die drei Evangelischen Räte von Armut, Keuschheit 
und Gehorsam aus einer gewissen Verengung und Erstarrung herausgeholt werden. Erst auf 
Grund einer solchen Arbeit ist es möglich, das unveräußerliche Gut des Ordens- und Räte- 
standes sicherzustellen. 

Und noch ein Letztes. Bei den Fragen über die Reform des Ordenskleides war davon schon 
die Rede. Das Problem der Anpassung betrifft keineswegs nur die weiblichen Orden, son- 
dern auch die männlichen. Gewiß gibt es hier wieder andere Fragen. Vielfach haben sich 
auch die Männerorden stärker auf die jeweiligen Zeitbedürfnisse eingestellt; sie haben es 
darin leichter als die Ordensfrauen. Aber im Grund gilt es auch hier, die eigene Tradition 
neu zu überdenken und z. B. zu überlegen, wie man die echte, unverkürzte evangelische Ar- 
mut als apostolischer Orden in unserer Zeit verwirklichen könne, welche angepaßten Mög- 
lichkeiten und Formen es für Gebet und Arbeit gebe und wie ihr Verhältnis zueinander ge- 
staltet sein müsse usw. Wie man sieht, sind solche Fragen von einer Bedeutung, daß sie oft 
über den Rahmen der Orden hinausgehen und von allgemein kirchlichem Interesse sind. So 
münden die Bemühungen um zeitgemäße Erneuerung und Anpassung der Orden ein in jene 
Reformarbeit, der ein guter Teil der Konzilsvorbereitungen und des kommenden Konzils 
gilt. Es geht um die Lösung eines Problems, das gerade heute fällig ist und seine gnaden- 
hafte Zeit hat. Friedrich Wulf SJ 

Darf man sich selber lieben ? 

Seltsame Frage? Ist es nicht das Selbstverständlichste von der Welt? Wer kann den Selbst- 
erhaltungstrieb ausrotten? Und doch: muß man sich nicht schämen, wenn man noch an sich 
selber denkt? Ist Liebe nicht ein Ich-Du-Verhältnis, ein Hinwegspringen über das eigene 
Ich? Das sind Fragen anläßlich eines Aufsatzes von Ingo Hermann, Wem ich der Näch- 
ste bin, Bibel und Leben 2 (1961) 17•24. Es geht im folgenden nicht um den ganzen Arti- 
kel, sondern nur um die Stellen, wo er sich gegen die Ausführungen einiger heutiger Moral- 
theologen zu unserer Frage wendet. Hermann meint, man dürfe nicht die Selbstliebe als ein 
Gebot hinstellen und erst recht nicht als Maß der Nächstenliebe bezeichnen. Vielleicht aber 
beruhen seine Ausführungen auf einem Mißverständnis; vielleicht darf man das von ihm 
eigentlich Gemeinte bejahen und doch an jener Sprechweise festhalten, wie die •Theologie 
der Vorzeit" sie geübt hat1. 

Die •Theologie der Vorzeit" • wie Kleutgen sich ausdrückte •, in unserem Falle vor 
allem durch Augustinus und Thomas vertreten2, spricht ganz klar von der Pflicht zur Selbst- 
liebe; und Papst Martin V. hat am 6. Januar 1420 in seiner Bulle Ad hoc praecipue u. a. 
den Satz verurteilt: •Die Liebe geht nur auf Gott und den Nächsten, nicht auf sich selbst"3. 
Mit anderen Worten: wer die Selbstliebe als ein Gebot Gottes ansieht, befindet sich nicht in 
schlechter Gesellschaft. Und wer diese theologischen Autoritäten näher befragt, wie sie das 
verstanden haben, wird nicht allzu rasch wagen, einen Gegensatz zwischen biblischer Aus- 
sage und scholastischer Theologie festzustellen. Der echten Problematik, die es sicher gibt, 

1 Ingo Hermann verweist auf das Buch von R. V ö 1 k 1 •Die Selbstliebe in der Hl. Schrift 
und bei Thomas von Aquin" München (1956) 354 S.: vgl. dazu die kritische Besprechung 
durch H. B 1 e i e n s t e i n , GuL 31 (1958), 392f. Der Einfluß dieses Buches ist im Aufsatz 
stark spürbar, doch ist Völkl in seinen Formulierungen behutsamer und abgewogener. 

2 Augustinus, u.a. De disciplina christiana IV (4); Thomas II/II 25•27. Zum folgenden 
vgl. die beiden Abhandlungen von R. C a r p e n t i e r SJ, Le primat de l'amour dans la vie 
morale, Nouvelle Revue Theologique 83 (1961), 3•24; Le primat de la charite en morale 
surnaturelle, ebd. 255•270. 

3 Caritas est ad Deum et proximum, non ad seipsum. Jos. deGuibertSJ, Documenta 
ecclesiastica, Rom (1931), n. 333, p. 186. 




