
220 Im Spiegel der Zeit 

Abänderung des Hergebrachten geben." Die hier erhobene Forderung ist um so berechtigter, 
als es nicht leicht ist, Wesentliches von Unwesentlichem zu unterscheiden. Denn wir be- 
ginnen heute, im Rückgriff auf die Heilige Schrift und auf die Geschichte der Frömmigkeit, 
aszetische Begriffe und Traditionen zu überprüfen und von ihren Ursprüngen her zu ver- 
lebendigen. Dabei ergibt sich, daß selbst die drei Evangelischen Räte von Armut, Keuschheit 
und Gehorsam aus einer gewissen Verengung und Erstarrung herausgeholt werden. Erst auf 
Grund einer solchen Arbeit ist es möglich, das unveräußerliche Gut des Ordens- und Räte- 
standes sicherzustellen. 

Und noch ein Letztes. Bei den Fragen über die Reform des Ordenskleides war davon schon 
die Rede. Das Problem der Anpassung betrifft keineswegs nur die weiblichen Orden, son- 
dern auch die männlichen. Gewiß gibt es hier wieder andere Fragen. Vielfach haben sich 
auch die Männerorden stärker auf die jeweiligen Zeitbedürfnisse eingestellt; sie haben es 
darin leichter als die Ordensfrauen. Aber im Grund gilt es auch hier, die eigene Tradition 
neu zu überdenken und z. B. zu überlegen, wie man die echte, unverkürzte evangelische Ar- 
mut als apostolischer Orden in unserer Zeit verwirklichen könne, welche angepaßten Mög- 
lichkeiten und Formen es für Gebet und Arbeit gebe und wie ihr Verhältnis zueinander ge- 
staltet sein müsse usw. Wie man sieht, sind solche Fragen von einer Bedeutung, daß sie oft 
über den Rahmen der Orden hinausgehen und von allgemein kirchlichem Interesse sind. So 
münden die Bemühungen um zeitgemäße Erneuerung und Anpassung der Orden ein in jene 
Reformarbeit, der ein guter Teil der Konzilsvorbereitungen und des kommenden Konzils 
gilt. Es geht um die Lösung eines Problems, das gerade heute fällig ist und seine gnaden- 
hafte Zeit hat. Friedrich Wulf SJ 

Darf man sich selber lieben ? 

Seltsame Frage? Ist es nicht das Selbstverständlichste von der Welt? Wer kann den Selbst- 
erhaltungstrieb ausrotten? Und doch: muß man sich nicht schämen, wenn man noch an sich 
selber denkt? Ist Liebe nicht ein Ich-Du-Verhältnis, ein Hinwegspringen über das eigene 
Ich? Das sind Fragen anläßlich eines Aufsatzes von Ingo Hermann, Wem ich der Näch- 
ste bin, Bibel und Leben 2 (1961) 17•24. Es geht im folgenden nicht um den ganzen Arti- 
kel, sondern nur um die Stellen, wo er sich gegen die Ausführungen einiger heutiger Moral- 
theologen zu unserer Frage wendet. Hermann meint, man dürfe nicht die Selbstliebe als ein 
Gebot hinstellen und erst recht nicht als Maß der Nächstenliebe bezeichnen. Vielleicht aber 
beruhen seine Ausführungen auf einem Mißverständnis; vielleicht darf man das von ihm 
eigentlich Gemeinte bejahen und doch an jener Sprechweise festhalten, wie die •Theologie 
der Vorzeit" sie geübt hat1. 

Die •Theologie der Vorzeit" • wie Kleutgen sich ausdrückte •, in unserem Falle vor 
allem durch Augustinus und Thomas vertreten2, spricht ganz klar von der Pflicht zur Selbst- 
liebe; und Papst Martin V. hat am 6. Januar 1420 in seiner Bulle Ad hoc praecipue u. a. 
den Satz verurteilt: •Die Liebe geht nur auf Gott und den Nächsten, nicht auf sich selbst"3. 
Mit anderen Worten: wer die Selbstliebe als ein Gebot Gottes ansieht, befindet sich nicht in 
schlechter Gesellschaft. Und wer diese theologischen Autoritäten näher befragt, wie sie das 
verstanden haben, wird nicht allzu rasch wagen, einen Gegensatz zwischen biblischer Aus- 
sage und scholastischer Theologie festzustellen. Der echten Problematik, die es sicher gibt, 

1 Ingo Hermann verweist auf das Buch von R. V ö 1 k 1 •Die Selbstliebe in der Hl. Schrift 
und bei Thomas von Aquin" München (1956) 354 S.: vgl. dazu die kritische Besprechung 
durch H. B 1 e i e n s t e i n , GuL 31 (1958), 392f. Der Einfluß dieses Buches ist im Aufsatz 
stark spürbar, doch ist Völkl in seinen Formulierungen behutsamer und abgewogener. 

2 Augustinus, u.a. De disciplina christiana IV (4); Thomas II/II 25•27. Zum folgenden 
vgl. die beiden Abhandlungen von R. C a r p e n t i e r SJ, Le primat de l'amour dans la vie 
morale, Nouvelle Revue Theologique 83 (1961), 3•24; Le primat de la charite en morale 
surnaturelle, ebd. 255•270. 

3 Caritas est ad Deum et proximum, non ad seipsum. Jos. deGuibertSJ, Documenta 
ecclesiastica, Rom (1931), n. 333, p. 186. 



Im Spiegel der Zeit 221 

wird ein Schnellverfahren kaum gerecht. So wollen auch die folgenden Zeilen nicht erschöp- 
fend sein, sondern nur auf eines vielleicht nicht Unwesentliche hinweisen, das, so will mir 
scheinen, zur Ergänzung des oben genannten Aufsatzes gesagt werden muß. 

Es gilt als erstes, den Begriff der Selbstliebe recht zu sehen, das heißt in jener Zusammen- 
schau und zugleich in jener fein unterscheidenden Art, wie die Scholastik sie geübt hat. Liebe 
heißt zunächst Wertbejahung und Wertwahl. Daß der Mensch um seinen eigenen Wert weiß 
und ihn bejaht, sieht Hermann als selbstverständlich an; und genau dies ist auch nach scho- 
lastischem Denken Grundlage der Selbstliebe. Aus der Selbsthabe, dürfen wir folgern, er- 
gibt sich in dieser Welt die Notwendigkeit zur Selbstbewahrung und Selbstverteidigung. Ich 
darf mich nicht restlos ausgießen und verlieren. Diese selbstverständliche Pflicht als Liebe zu 
bezeichnen, hat mancher Heutige Hemmungen, da er die Liebe als Ich-Du-Verhältnis sieht. 
Selbstliebe scheint ihm dann ein Widerspruch in sich. Es wäre freilich • müßte man ihm 
antworten • ein Mißverständnis, zu meinen, die Selbstliebe in der bisherigen Auffassung 
bedeute Eingrenzung, Abkapselung ins eigene, beschränkte Ich. Selbstliebe, die den eigenen 
Wert bejaht, muß sich Rechenschaft geben, worin dieser Wert begründet ist; und der Christ 
weiß als Antwort: in der Gottebenbildlichkeit und in der Gotteskindschaft. Selbstliebe kann 
nicht sein ohne Jasagen zu Gott, ohne den Dank an den Schenker alles Guten, ohne die freu- 
dige Hingabe an den letzten Wert. Selbstliebe wäre nicht Liebe ohne diesen Aufschwung zu 
Gott; und der Christ könnte nicht in Liebe zum eigenen Ich stehen, wüßte er sich nicht von 
der Liebe des Schöpfer- und Erlösergottes getragen. Weil er aber dieser Liebe sich nicht 
entgegenstellen darf, darum muß er zu diesem von Gott geliebten Menschen auch selber sein 
Jawort der Liebe sagen. Ebenso natürlich auch zu allem anderen, was in der Liebe Gottes 
steht. So sind Gottes-, Nächsten-, Selbstliebe nicht getrennt zu betrachten, sondern im Tief- 
sten eins. Nur wer von Gott her liebt, liebt recht sich selber und den Mitmenschen. Wie die 
Scholastiker sagen: es ist die gleiche Liebe, nur mit verschiedenem Gegenstand; oder: das- 
selbe Formalobjekt, verschiedene Materialobjekte. 

Von dieser Zusammenschau her ergibt sich die grundlegende Unterscheidung: wer sich 
selber zu lieben meint, aber Gott von seiner Liebe ausschließt, liebt in Wirklichkeit nicht. Im 
Deutschen sprechen wir dann von Selbstsucht, von Eigenliebe, von Egoismus, im Französi- 
schen etwa vom amour-propre. Mit dieser Verzerrung, diesem Verrat darf man die von 
einem Augustinus und einem Thomas gepredigte Selbstliebe nicht verwechseln. Und wenn 
wir selber auch in uns immer wieder die Gefahr zu solchem Verrat aufsteigen spüren, so 
dürfen wir deswegen doch nicht das uns gesetzte Ziel verleugnen. Es hieße nur an einer 
anderen Stelle zur falschen Front überlaufen, wollten wir sagen: •Man darf sich selber nicht 
lieben". Wir müssen vielmehr in der Liebe, in der wir Gott lieben, auch uns (und alle Welt) 
zu umfangen suchen. 

Von hier aus öffnet sich ein Weg zum Verständnis scheinbar sich widersprechender Bibel- 
stellen. Wir sollen Vater und Mutter ehren und sollen sie doch hassen; wir sollen den Näch- 
sten lieben wie uns selbst und sollen doch Bruder und Schwester, ja unser eigenes Leben 
hassen (Lk 14, 26). Selbstliebe ist eben nicht Gefühlsweichheit, sondern wertgerechtes Tun. 
Wer sich selber liebt, müht sich um die notwendige Selbstzucht, ähnlich wie •wer seinen Sohn 
liebt, ihn züchtigt" (Spr 13, 24). Die Liebe sucht nicht das Ihre (1 Kor 13, 25), soweit und 
weil das Ihre vom Geliebten, also Gott, fernhält; Liebe sucht aber wohl das Ihre, soweit sie 
dadurch dem Geliebten gefällt und zu seinem Dienste fähig wird. So verstehen wir auch, 
daß im großen Gebot der Liebe uns aufgetragen wird, den Nächsten zu lieben wie uns selbst. 
Eines ist nicht ohne das andere. Wie Nächstenliebe aussehen soll, zeigt uns die Selbstliebe. 
Was das im einzelnen bedeutet und inwiefern man darum die Selbstliebe als Maß der Näch- 
stenliebe bezeichnen kann, darüber kann man bei Thomas nachlesen, und man findet dann 
nicht eine billige Lösung, nicht etwa die Meinung, Selbstliebe gehe unbedingt vor Nächsten- 
liebe, sondern die Antwort richtet sich nach den einzelnen Wertbereichen, ob es etwa um 
mein Seelenheil oder um mein körperliches Wohlbefinden geht. Die späteren Kasuistiken 
versuchen, Hilfe zu einer jeweilig recht abgewogenen Entscheidung zu bieten. Man darf in 
Einzelheiten anderer Meinung sein; grundsätzlich aber ist solches Bemühen, Gottes Gebot 
möglichst klar zu schauen und sicher anzuwenden, notwendig und durch keinerlei Situations- 
ethik zu ersetzen. Die Selbstliebe ist von Gott geboten, auch wenn Jesus dieses Gebot nicht 



222 Im Spiegel der Zeit 

ausdrücklich formuliert hat. Die Hl. Schrift ist nicht die einzige Quelle unserer sittlichen Er- 
kenntnis; zudem setzt Christi Liebesgebot ganz klar die Selbstliebe voraus: •...wie dich 
selbst"4. Man kann auch nicht sagen, Jesus vergleiche hier nur, ohne zu billigen, und zwar 
vergleiche er die Nächstenliebe mit der Liebe des sündigen Menschen zu sich selbst. Nichts 
im Texte legt solche Gedankenführung nahe. Nichts auch im alttestamentlichen Text, der 
hier zitiert wird (Lv 19, 18). Und wenn Paulus sagt •Niemand hat je sein eigenes Fleisch 
gehaßt" (Eph5, 29), will er damit nicht etwas Sündiges zum Bild der ehelichen Liebe ma- 
chen. Die Selbstliebe ist dem Menschen eingeboren, und das ist Gottes Wille. Des Christen 
Aufgabe ist nicht, sie zu verdrängen oder unbeachtet zu lassen, sondern sie zu formen und 
einzubauen, das heißt, sie von der Liebe zu Gott her zu beseelen und auszurichten. 

Diese Aufgabe ist uns ja auch bei der Nächstenliebe gestellt. Auch hier gibt es die Ge- 
fahr einer Verzerrung: des Untertauchens ins Kollektiv (so daß ich auf die Selbsthabe ver- 
zichte) oder eines gottlosen Humanismus (der den Menschen zum höchsten Wert macht oder 
zumindest Gott nicht berücksichtigt) oder der Solidarität mit jedem Elenden (als ob nur 
solche Menschen ein Recht auf meine Liebe hätten). Was aber meint Simone Weil mit fol- 
genden Sätzen, die Hermann zustimmend zitiert? •Wer einem hungernden Unglücklichen 
Brot reicht aus Liebe zu Gott, dem wird Christus nicht danken. Er hat seinen Lohn schon in 
diesem einen Gedanken empfangen. Christus dankt denen, die nicht wußten, wem sie zu 
essen gaben"5. Solche Worte kommen sicher aus einer lebendigen seelischen Erfahrung. Wenn 
jemand mir etwas Gutes tut, ohne mir persönlich gut gesinnt zu sein, nur als Mittel zu einem 
Zweck, zum Sammeln eigener Verdienste etwa, mit einer äußerlich angeklebten •guten Mei- 
nung", so muß mir das weh tun. Lebendige Persönlichkeit will nicht bloßes Mittel sein, son- 
dern in ihrem Selbstwert anerkannt werden; das Menschenherz verlangt nach einem Her- 
zen, das sich ihm öffnet und hinschenkt. Gegen das Starre und Krampfhafte, das (ungewollt) 
Unehrliche des Tuns, das mir eine Tat der Liebe schenkt, aber nicht in Liebe zu mir, bäumt 
sich mit Recht alles in mir auf. Jedoch darf man aus solchem Erleben nicht die falsche Fol- 
gerung ziehen, als dürfe Nächstenliebe nicht aus der Gottesliebe handeln, als dürfe man dem 
Mitmenschen nicht um Christi willen etwas Gutes tun, als dürfe man nicht den Mitmenschen 
in Gott und Gott in ihm sehen. Und wenn man aus den Gerichtsworten Jesu herauslesen 
will, wer um Jesu willen eine Tat der Nächstenliebe verrichte, habe seinen Lohn schon dahin, 
so klingt das • ich kann mir nicht helfen • ungeheuerlich. •Wer immer euch einen Becher 
Wasser zu trinken gibt im Hinblick darauf, daß ihr Christus angehört, wahrlich, ich sage 
euch, er wird gewiß nicht um seinen Lohn kommen" (Mk9,41). Es wird uns nach dem vor- 
hin Gesagten nicht schwer fallen, die rechte Lösung zu finden. Selbstliebe, Nächstenliebe, 
Gottesliebe sind eins und stehen einander nicht entgegen. Wer den Nächsten liebt, in der 
rechten Weise, in der von Gott gesetzten Ordnung, übt damit die Liebe zu Gott, auch wenn 
er sich dessen nicht bewußt ist. Wo ich irgend ein Geschöpf in seiner (begrenzten) Werthaf- 
tigkeit erkenne und entsprechend liebe, gilt diese Liebe in letzter Folgerichtigkeit Gott, dem 

4 Hier sei wieder einmal auf die Zeichnung der heutigen Bibelbewegung durch den fran- 
zösischen Exegeten X. Leon-Dufour verwiesen: DSAM IV, 265•278 s. v. 6criture. 
Dort wird ihr Zusammenhang mit der liturgischen und der missionarischen Bewegung so- 
wie ihre Bedeutung im heutigen Frömmigkeitsleben gut aufgezeigt. Bemerkenswert ist dann 
ihre Einbettung in das heutige existentielle Denken; und das heißt unter anderem: ein für 
die Begegnung mit dem Du und für die Gemeinschaft neu erwachter Sinn. Das erschwert 
den Zugang zur Theologie der Vergangenheit, die oft als zu individualistisch und morali- 
sierend empfunden wird (wahrhaftig nicht immer zu Unrecht!). Ein abschließendes Urteil 
über den Wert der Bibeldeutung vergangener Zeiten ist schwer (man müßte heute d e L u - 
b a c s neues Werk hinzuziehen: ExSgese medievale, 2 Bde, Paris (1959 und 1961). Die Bibel- 
bewegung wird sich vor der Gefahr des •Biblizismus" hüten müssen, d. h. unter anderem vor 
einer Verkennung des Beitrags der Vergangenheit, sowie auch vor einer Verkennung der 
Notwendigkeit theologischer Systembildung. Die biblische Bewegung kann unsere Theologie 
und Glaubensverkündigung neu beleben, sie kann aber auch beide entnerven. • Man wird 
diese Gedanken nicht in den Wind schlagen dürfen, wenigstens nicht, wenn man sich der 
Verantwortung bewußt ist, die das heutige Verlangen nach lebendiger Schrifterschließung 
dem Theologen auferlegt. 

5 Schluß eines längeren Zitates bei Hermann 23f. = S. W e i 1, Das Unglück und die 
Gottesliebe, Mchn (1953), 151ff. 



Im Spiegel der Zeit 223 

letzten Träger dieser Werthaftigkeit, auch wenn ich nie von Gott etwas vernommen hätte. 
Jede echte Liebe ist einschlußweise Gottesliebe. So kann der Herr zu denen, die ihn hie- 
nieden nicht gekannt haben, doch sagen: •Ich war krank, und ihr habt mich besucht" (Mt 
25, 36). Wer aber den Herrn kennengelernt hat, darf sich nicht auf die Stufe der Nichtwis- 
senden zurückstellen; er hat jetzt klarere Einsicht in die Zusammenhänge, größeren Antrieb 
zum Gutestun und damit auch größere Verantwortung. Je mehr sein Werk irdischer Liebe 
aus dem Kraftquell der Christusliebe gespeist wird, desto mehr wird es •Liebe" sein • daß 
wir einander lieben, wie der Herr uns geliebt hat. Das braucht mir nicht in jedem Augen- 
blicke bewußt zu sein; aber es müßte wie die Luft sein, die ich atme, und wie die Speise, die 
ich zu mir nehme6. 

Jedenfalls, wer einen Obdachlosen beherbergte, weil er an Ihn dachte, der nicht hatte, 
wohin Er Sein Haupt legen konnte; wer die Wunde eines Kranken küßte, weil er an Ihn 
dachte, durch dessen Wunden wir geheilt worden sind; wer sich bemühte, •Gott in allen 
Dingen zu finden", und gemäß dem Exerzitienbuch die Betrachtung zur Erlangung der Liebe7 

anstellte, der hat nicht gegen den Geist des Evangeliums gehandelt. Aus solcher Sicht wuchs 
ihm eine ganz persönliche Liebe zu eben diesem Menschen, den der Herr auf seinen Weg 
gestellt hat, eine ganz tiefe, edle, gerade Liebe. Daß wir an uns und an anderen hier immer 
wieder ein Versagen erleben, wen darf es wundern? Je mehr wir uns aber mühen, in diese 
Haltung hineinzuwachsen, desto mehr werden wir auch vom Großen und Beglückenden die- 
ser Liebe spüren dürfen. 

Es ist sehr wichtig, daß wir uns um diese Zusammenschau bemühen und nicht Gottes- 
Nächsten-, Selbstliebe voneinander trennen. Heute droht bei manchen eine besondere Ge- 
fahr, die Nächstenliebe zu übersteigern, so als hätte Christus gesagt: •Liebe den Nächsten 
statt deiner selbst" und nicht: •... wie dich selbst". Man spürt es in der Seelsorge, wie etwa 
der Einfluß mancher Romane, die Grenzsituationen erkunden möchten, nicht immer zum 
Guten ist. Wie man sich einredet, dieser oder jener Mensch habe ein Recht auf meine Ganz- 
hingabe, auch wenn dem ein höheres Gebot entgegensteht. Auch das Ethos mancher franzö- 
sischer •Arbeiterpriester" wäre von dieser Übersteigerung der Nächstenliebe aus zu prüfen. 
Es kann verkappte Selbstsucht im Spiele sein; es kann sich aber auch um einen opferbereiten 
Idealismus handeln, dem es an Augenmaß und Nüchternheit gebricht. Es kann vor allem 
sich um die Krankheit unserer Zeit handeln, ein zu starkes Haften am Irdischen und Sicht- 
baren. Da dürfen wir nicht vergessen, daß die Lösung aller Schwierigkeiten Christus ist. Im 
Blick auf die menschgewordene Gottesliebe und in unserer Antwort der Liebe zu Gott wird 
auch unsere Nächsten- und Selbstliebe gerechtfertigt, geläutert und gestärkt. 
  Joh. Möllerfeld SJ 

• Über Nutzen, Schwierigkeiten, Grenzen des Bewußtmachens handeln die Aszetiker, wenn 
sie vom Wandel in der Gegenwart Gottes sprechen. 

7 Exercitia spiritualia n. 230•237. 




