220 Im Spiegel der Zeit

Abinderung des Hergebrachten geben.* Die hier erhobene Forderung ist um so berechtigter,
als es nicht leicht ist, Wesentliches von Unwesentlichem zu unterscheiden. Denn wir be-
ginnen heute, im Rickgriff auf die Heilige Schrift und auf die Geschichte der Frommigkeit,
aszetische Begriffe und Traditionen zu iiberprifen und von ihren Urspriingen her zu ver-
lebendigen. Dabei ergibt sich, daf} selbst die drei Evangelischen Rite von Armut, Keuschheit
und Gehorsam aus einer gewissen Verengung und Erstarrung herausgeholt werden. Erst auf
Grund einer solchen Arbeit ist es méglich, das unverdnferliche Gut des Ordens- und Rite-
standes sicherzustellen.

Und noch ein Letztes. Bei den Fragen iiber die Reform des Ordenskleides war davon schon
die Rede. Das Problem der Anpassung betrifft keineswegs nur die weiblichen Orden, son-
dern auch die minnlichen. Gewifl gibt es hier wieder andere Fragen. Vielfach haben sich
auch die Ménnerorden stirker auf die jeweiligen Zeitbediirfnisse eingestellt; sie haben es
darin leichter als die Ordensfrauen. Aber im Grund gilt es auch hier, die eigene Tradition
neu zu iiberdenken und z. B. zu iiberlegen, wie man die echte, unverkiirzte evangelische Ar-
mut als apostolischer Orden in unserer Zeit verwirklichen kénne, welche angepafiten Mog-
lichkeiten und Formen es fiir Gebet und Arbeit gebe und wie ihr Verhiltnis zueinander ge-
staltet sein miisse usw. Wie man sieht, sind solche Fragen von einer Bedeutung, daf sie oft
iiber den Rahmen der Orden hinausgehen und von allgemein kirchlichem Interesse sind. So
miinden die Bemithungen um zeitgemifle Erncuerung und Anpassung der Orden ein in jene
Reformarbeit, der ein guter Teil der Konzilsvorbereitungen und des kommenden Konzils
gilt. Es geht um die Losung eines Problems, das gerade heute fillig ist und seine gnaden-
hafte Zeit hat. Friedrich Wulf S]

Darf man sich selber liehen ?

Seltsame Frage? Ist es nicht das Selbstverstindlichste von der Welt? Wer kann den Selbst-
erhaltungstrieb ausrotten? Und doch: mufl man sich nicht schimen, wenn man noch an sich
selber denkt? Ist Liebe nicht ein Ich-Du-Verhilinis, ein Hinwegspringen iiber das eigene
Ich? Das sind Fragen anliflich eines Aufsatzes von Ingo Hermann, Wem ich der Nidh-
ste bin, Bibel und Leben 2 (1961) 17—24. Es geht im folgenden nicht um den ganzen Arti-
kel, sondern nur um die Stellen, wo er sich gegen die Ausfithrungen einiger heutiger Moral-
theologen zu unserer Frage wendet. Hermann meint, man diirfe nicht die Selbstliebe als ein
Gebot hinstellen und erst recht nicht als Maf§ der Nachstenliebe bezeichnen. Vielleicht aber
beruhen seine Ausfithrungen auf einem Miflverstindnis; vielleicht darf man das von ihm
eigentlich Gemeinte bejahen und doch an jener Sprechweise festhalten, wie die ,Theologie
der Vorzeit“ sie geiibt hatt.

Die ,Theologie der Vorzeit® — wie Kleutgen sich ausdriickte —, in unserem Falle vor
allem durch Augustinus und Thomas vertreten?, spricht ganz klar von der Pflicht zur Selbst-
liebe; und Papst Martin V. hat am 6. Januar 1420 in seiner Bulle Ad hoc praecipue u. a.
den Satz verurteilt: ,Die Liebe geht nur auf Gott und den Nichsten, nicht auf sich selbst“s.
Mit anderen Worten: wer die Selbstliebe als ein Gebot Gottes ansieht, befindet sich nicht in
schlechter Gesellschaft. Und wer diese theologischen Autorititen niher befragt, wie sie das
verstanden haben, wird nicht allzu rasch wagen, einen Gegensatz zwischen biblischer Aus-
sage und scholastischer Theologie festzustellen. Der echten Problematik, die es sicher gibt,

t Ingo Hermann verweist auf das Buch von R. V61k1 ,Die Selbstliebe in der HI, Schrift
und bei Thomas von Aquin“ Miinchen (1956) 354 S.: vgl. dazn die kritische Besprechung
durch H. Bleienstein, GuL 381 (1958), 892f. Der Einfluf dieses Buches ist im Aufsatz
stark spiirbar, doch ist V6lkl in seinen Formulierungen behutsamer und abgewogener.

% Augnstinus, u. a. De disciplina christiana IV (4); Thomas II/II 25—27. Zum folgenden
vgl. die beiden Abhandlungen von R. CarpentierS], Le primat de U'amour dans la vie
morale, Nouvelle Revue Théologique 83 (1961), 3—24; Le primat de la charité en morale
surnaturelle, ebd. 255—270.

% Caritas est ad Deum et proximum, non ad seipsum. Jos. de Guibert SJ, Documenta
ecclesiastica, Rom (1931), n. 333, p. 186.



Im Spiegel der Zeit 221

wird ein Schnellverfahren kaum gerecht. So wollen auch die folgenden Zeilen nicht erschép-
fend sein, sondern nur auf eines vielleicht nicht Unwesentliche hinweisen, das, so will mir
scheinen, zur Ergdnzung des oben genannten Aufsatzes gesagt werden muf3.

Es gilt als erstes, den Begriff der Selbstliebe recht zu sehen, das heifit in jener Zusammen-
schan und zugleich in jener fein unterscheidenden Art, wie die Scholastik sie geiibt hat. Liebe
heifit zunéchst Wertbejahung und Wertwahl. Dafl der Mensch um seinen eigenen Wert weifl
und ihn bejaht, sieht Hermann als selbstverstindlich an; und genau dies ist auch nach scho- -
lastischem Denken Grundlage der Selbstliebe. Aus der Selbsthabe, diirfen wir folgern, er-
gibt sich in dieser Welt die Notwendigkeit zur Selbstbewahrung und Selbstverteidigung. Ich
darf mich nicht restlos ausgieflen und verlieren. Diese selbstverstindliche Pflicht als Liebe zu
bezeichnen, hat mancher Heutige Hemmungen, da er die Liebe als Ich-Du-Verhaltnis sieht.
Selbstliebe scheint ihm dann ein Widerspruch in sich. Es wire freilich — miifite man ihm
antworten — ein Miflverstindnis, zu meinen, die Selbstliebe in der bisherigen Auffassung
bedeute Eingrenzung, Abkapselung ins eigene, beschrinkte Ich. Selbstliebe, die den eigenen
Wert bejaht, muB sich Rechenschaft geben, worin dieser Wert begriindet ist; und der Christ
weil als Antwort: in der Gottebenbildlichkeit und in der Gotteskindschaft. Selbstliebe kann
nicht sein ohne Jasagen zu Gott, ohne den Dank an den Schenker alles Guten, ohne die freu-
dige Hingabe an den letzten Wert. Selbstliebe wire nicht Liebe ohne diesen Aufschwung zu
Gott; und der Christ knnte nicht in Liebe zum eigenen Ich stehen, witfite er sich nicht von
der Liebe des Schépfer- und Erlésergottes getragen. Weil er aber dieser Liebe sich nicht
entgegenstellen darf, darum mufl er zu diesem von Gott geliebten Menschen auch selber sein
Jawort der Liebe sagen. Ebenso natiirlich auch zu allem anderen, was in der Liebe Gottes
steht. So sind Gottes-, Nachsten-, Selbstliebe nicht getrennt zu betrachten, sondern im Tief-
sten eins. Nur wer von Gott her liebt, liebt recht sich selber und den Mitmenschen. Wie die
Scholastiker sagen: es ist die gleiche Liebe, nur mit verschiedenem Gegenstand; oder: das-
selbe Formalobjekt, verschiedene Materialobjekte.

Von dieser Zusammenschau her ergibt sich die grundlegende Unterscheidung: wer sich
selber zu lieben meint, aber Gott von seiner Liebe ausschlieBt, liebt in Wirklichkeit nicht. Im
Deutschen sprechen wir dann von Selbstsucht, von Eigenliebe, von Egoismus, im Franzdsi-
schen etwa vom amour-propre. Mit dieser Verzerrung, diesem Verrat darf man die von
einem Augustinus und einem Thomas gepredigte Selbstliebe nicht verwechseln. Und wenn
wir selber auch in uns immer wieder die Gefahr zu solchem Verrat aufsteigen spiiren, so
diirfen wir deswegen doch nicht das uns gesetzte Ziel verleugnen. Es hiefe nur an einer
anderen Stelle zur falschen Front iiberlaufen, wollten wir sagen: ,Man darf sich selber nicht
lieben“. Wir miissen vielmehr in der Liebe, in der wir Gott lieben, auch uns (und alle Welt)
zu umfangen suchen.

Von hier aus 6ffnet sich ein Weg zum Verstindnis scheinbar sich widersprechender Bibel-
stellen. Wir sollen Vater und Mutter ehren und sollen sie doch hassen; wir sollen den Nich-
sten lieben wie uns selbst und sollen doch Bruder und Schwester, ja unser eigenes Leben
hassen (Lk 14, 26). Selbstliebe ist eben nicht Gefiihlsweichheit, sondern wertgerechtes Tun.
Wer sich selber liebt, miiht sich um die notwendige Selbstzucht, ahnlich wie ,, wer seinen Sohn
liebt, ihn ziichtigt* (Spr 13, 24). Die Liebe sucht nicht das Thre (1 Kor 18, 25), soweit und
weil das Thre vom Geliebten, also Gott, fernhilt; Liebe sucht aber wohl das Ihre, soweit sie
dadurch dem Geliebten gefdllt und zu seinem Dienste fahig wird. So verstehen wir audh,
dafl im groflen Gebot der Liebe uns aufgetragen wird, den Néchsten zu lieben wie uns selbst.
Eines ist nicht ohne das andere. Wie Nichstenliebe aussehen soll, zeigt uns die Selbstlicbe.
Was das im einzelnen bedeutet und inwiefern man darum die Selbstliebe als Maf§ der Nich-
stenliebe bezeichnen kann, dariiber kann man bei Thomas nachlesen, und man findet dann
nicht eine billige Losung, nicht etwa die Meinung, Selbstliebe gehe unbedingt vor Nichsten-
liebe, sondern die Antwort richtet sich nach den einzelnen Wertbereichen, ob es etwa um
mein Seelenheil oder um mein kérperliches Wohlbefinden geht. Die spiteren Kasuistiken
versuchen, Hilfe zu einer jeweilig recht abgewogenen Entscheidung zu bieten. Man darf in
Einzelheiten anderer Meinung sein; grundsatzlich aber ist solches Bemiihen, Gottes Gebot
méglichst klar zu schauen und sicher anzuwenden, notwendig und durch keinerlei Situations-
ethik zu ersetzen. Die Selbstliebe ist von Gott geboten, auch wenn Jesus dieses Gebot nicht



222 Im Spiegel der Zeit

ausdriicklich formuliert hat. Die Hl. Schrift ist nicht die einzige Quelle unserer sittlichen Er-
kenntnis; zudem setzt Christi Liebesgebot ganz klar die Selbstliebe voraus: ,...wie dich
selbst“4. Man kann auch nicht sagen, Jesus vergleiche hier nur, ohne zu billigen, und zwar
vergleiche er die Nichstenliebe mit der Liebe des siindigen Menschen zu sich selbst. Nichts
im Texte legt solche Gedankenfithrung nahe. Nichts auch im alttestamentlichen Text, der
hier zitiert wird (Lv 19, 18). Und wenn Paulus sagt ,Niemand hat je sein eigenes Fleisch
gehaflit“ (Eph 5, 29), will er damit nicht etwas Siindiges zaum Bild der ehelichen Licbe ma-
chen. Die Selbstliebe ist dem Menschen eingeboren, und das ist Gottes Wille. Des Christen
Aufgabe ist nicht, sie zu verdringen oder unbeachtet zu lassen, sondern sie zu formen und
einzubauen, das heifit, sie von der Liebe zu Gott her zu beseelen und auszurichten.

Diese Aufgabe ist uns ja auch bei der Néachstenliebe gestellt. Auch hier gibt es die Ge-
fahr einer Verzerrung: des Untertauchens ins Kollektiv (so daf ich auf die Selbsthabe ver-
zichte) oder eines gottlosen Humanismus (der den Menschen zam hochsten Wert macht oder
zumindest Gott nicht beriicksichtigt) oder der Solidaritit mit jedem Elenden (als ob nur
solche Menschen ein Recht auf meine Liebe hitten). Was aber meint Simone Weil mit fol-
genden Sitzen, die Hermann zustimmend zitiert? ,Wer einem hungernden Ungliicklichen
Brot reicht aus Liebe zu Gott, dem wird Christus nicht danken. Er hat seinen Lohn schon in
diesem einen Gedanken empfangen. Christus dankt denen, die nicht wuflten, wem sie zu
essen gaben“®. Solche Worte kommen sicher aus einer lebendigen seelischen Erfahrung. Wenn
jemand mir etwas Gutes tut, ohne mir personlich gut gesinnt zu sein, nur als Mittel zu einem
Zwedk, zum Sammeln eigener Verdienste etwa, mit einer duflerlich angeklebten ,guten Mei-
nung®, so mufl mir das weh tun. Lebendige Personlichkeit will nicht blofes Mittel sein, son-
dern in ihrem Selbstwert anerkannt werden; das Menschenherz verlangt nach einem Her-
zen, das sich ihm 6ffnet und hinschenkt. Gegen das Starre und Krampfhafte, das (ungewollt)
Unehrliche des Tuns, das mir eine Tat der Liebe schenkt, aber nicht in Liebe zu mir, bdumt
sich mit Recht alles in mir auf. Jedoch darf man aus solchem Erleben nicht die falsche Fol-
gerung zichen, als diirfe Nichstenliebe nicht aus der Gottesliebe handeln, als diirfe man dem
Mitmenschen nicht um Christi willen etwas Gutes tun, als diirfe man nicht den Mitmenschen
in Gott und Gott in ihm sehen. Und wenn man aus den Gerichtsworten Jesu herauslesen
will, wer um Jesu willen eine Tat der Nichstenliebe verrichte, habe seinen Lohn schon dahin,
so klingt das -— ich kann mir nicht helfen — ungeheuerlich. ,Wer immer euch einen Becher
Wasser zu trinken gibt im Hinblick darauf, daf8 ihr Christus angehért, wahrlich, ich sage
euch, er wird gewifl nicht um seinen Lohn kommen*® (Mk 9, 41). Es wird uns nach dem vor-
hin Gesagten nicht schwer fallen, die rechte Losung zu finden. Selbstliebe, Nichstenliebe,
Gottesliebe sind eins und stehen einander nicht entgegen. Wer den Nichsten liebt, in der
rechten Weise, in der von Gott gesetzten Ordnung, iibt damit die Liebe zu Gott, auch wenn
er sich dessen nicht bewuflt ist. Wo ich irgend ein Geschopf in seiner (begrenzten) Werthaf-
tigkeit erkenne und entsprechend liebe, gilt diese Liebe in letzter Folgerichtigkeit Gott, dem

4 Hier sei wieder einmal auf die Zeichnung der heutigen Bibelbewegung durch den fran-
zosischen Exegeten X. Léon-Dufour verwiesen: DSAM 1V, 265—278 s. v. écriture.
Dort wird ihr Zusammenhang mit der liturgischen und der missionarischen Bewegung so-
wie ihre Bedeutung im heutigen Frommigkeitsleben gut aufgezeigt. Bemerkenswert ist dann
ibre Einbettung in das heutige existentielle Denken; und das heifit unter anderem: ein fiir
die Begegnung mit dem Du und fiir die Gemeinschaft neu erwachter Sinn. Das erschwert
den Zugang zur Theologie der Vergangenheit, die oft als zu individualistisch und morali-
sierend empfunden wird (wabrhaftig nicht immer zu Unrecht!). Ein abschliefendes Urteil
iiber den Wert der Bibeldeutung vergangener Zeiten ist schwer (man miifite heute de L u -
b a ¢ s neues Werk hinzuziehen: Exégése médiévale, 2 Bde, Paris (1959 und 1961). Die Bibel-
bewegung wird sich vor der Gefahr des ,Biblizismus“ hiiten missen, d. h. unter anderem vor
einer Verkennung des Beitrags der Vergangenheit, sowie auch vor einer Verkennung der
Notwendigkeit theologischer Systembildung. Die biblische Bewegung kann unsere Theologie
und Glaubensverkiindigung neu beleben, sie kann aber auch beide entnerven. — Man wird
diese Gedanken nicht in den Wind schlagen diirfen, wenigstens nicht, wenn man sich der
Verantwortung bewuft ist, die das heutige Verlangen nach lebendiger SchrifterschlieBung
dem Theologen auferlegt.

5 Schluf eines ldngeren Zitates bei Hermann 23f. = S. Weil, Das Ungliick und die
Gottesliebe, Mchn (1958), 1514,



Im Spiegel der Zeit 223

letzten Triger dieser Werthaftigkeit, auch wenn ich nie von Gott etwas vernommen hitte.
Jede echte Liebe ist einschlufBweise Gottesliebe. So kann der Herr zu denen, die ihn hie-
nieden nicht gekannt haben, doch sagen: ,Ich war krank, und ihr habt mich besacht (Mt
25, 36). Wer aber den Herrn kennengelernt hat, darf sich nicht anf die Stufe der Nichtwis-
senden zuriickstellen; er hat jetzt klarere Einsicht in die Zusammenhinge, grofieren Antrieb
zum Gutestun und damit anch gréfere Verantwortung. Je mehr sein Werk irdischer Liebe
aus dem Kraftquell der Christusliebe gespeist wird, desto mehr wird es ,Liebe* sein — daf
wir einander lieben, wie der Herr uns geliebt hat. Das braucht mir nicht in jedem Augen-
blicke bewufit zu sein; aber es miifite wie die Luft sein, die ich atme, und wie die Speise, die
ich zu mir nehme®.

Jedenfalls, wer einen Obdachlosen beherbergte, weil er an Thn dachte, der nicht hatte,
wohin Er Sein Haupt legen konnte; wer die Wande eines Kranken kifite, weil er an Ihn
dachte, durch dessen Wunden wir geheilt worden sind; wer sich bemiihte, ,Gott in allen
Dingen zu finden®, und gemif dem Exerzitienbuch die Betrachtung zur Erlangung der Liebe?
anstellte, der hat nicht gegen den Geist des Evangeliums gehandelt. Aus solcher Sicht wuchs
ihm eine ganz personliche Liebe zu eben diesem Menschen, den der Herr auf seinen Weg
gestellt hat, eine ganz tiefe, edle, gerade Liebe. Dafl wir an uns und an anderen hier immer
wieder ein Versagen erleben, wen darf es wundern? Je mehr wir uns aber mithen, in diese
Haltung hineinzuwachsen, desto mehr werden wir auch vom Groflen und Begliickenden die-
ser Liebe spiiren diirfen.

Es ist schr wichtig, daf8 wir uns um diese Zusammenschan bemithen und nicht Gottes-
Nichsten-, Selbstliebe voneinander trennen. Heate droht bei manchen eine besondere Ge-
fahr, die Néchstenliebe za iibersteigern, so als hitte Christus gesagt: ,Liebe den Nichsten
statt deiner selbst® und nicht: ... wie dich selbst®. Man spiirt es in der Seelsorge, wie etwa
der Einflof mancher Romane, die Grenzsituationen erkunden méchten, nicht immer zom
Guten ist. Wie man sich einredet, dieser oder jener Mensch habe ein Recht auf meine Ganz-
hingabe, auch wenn dem ein héheres Gebot entgegensteht. Auch das Ethos mancher franzd-
sischer ,Arbeiterpriester® wire von dieser Ubersteigerung der Nidchstenliebe aus zu priifen.
Es kann verkappte Selbstsucht im Spiele sein; es kann sich aber auch um einen opferbereiten
ldealismus handeln, dem es an Augenmaf und Niichternheit gebricht. Es kann vor allem
sich um die Krankheit unserer Zeit handeln, ¢in zu starkes Haften am Irdischen und Sicht-
baren. Da diirfen wir nicht vergessen, dafl die Lésung aller Schwierigkeiten Christas ist. Im
Blidk auf die menschgewordene Gottesliebe und in unserer Antwort der Liebe zu Gott wird
auch unsere Néchsten- und Selbstliebe gerechtfertigt, geliutert und gestirkt.

Joh. Méllerfeld S]

¢ Uber Nutzen, Schwierigkeiten, Grenzen des Bewufitmachens handeln die Aszetiker, wenn
sie vom Wandel in der Gegenwart Gottes sprechen.
7 Exercitia spiritnalia n. 280—287.






