
EINÜBUNG     UND     WEISUNG 

Leben im Geist 

Biblische Gedanken für die Meditation 

I. Der geistliche Mensch, 

•Da bildete Gott der Herr den Menschen aus dem Staub der Ackerscholle und blies 
in seine Nase den Odem des Lebens; so ward der Mensch zu einem lebendigen Wesen." 

(Gen 2, 7) 

•Was aus dem Fleisch geboren ist, ist Fleisch, was aus dem Geist geboren ist, ist Geist." 
(Joh 3, 6) 

Dein Geist, o Herr, schwebte über den Wassern der Urflut, voranstoßend und zugleich 
ordnend. Er band die kleinsten und die größten Elemente, die Protonen und Neutronen, 
die Sonnen und Planeten aneinander, daß Gestalt wurde und die Weltsysteme nicht ins 
Uferlose enteilten. Er weckte das Leben auf der Erde, ließ die wogenden Saaten erstehen 
und Tausende Arten von Tieren. Der Lebensodem, den du dem Menschen einbliesest, war 
ein Bild der Kraft deines Geistes. In dieser Kraft stand der Mensch aufrecht, war er König 
und Herrscher über alle Geschöpfe. 

Aber wie die Tiere sterben, sterben auch die Menschen, den gleichen Odem haben alle (Prd 
3, 19). •Was aus dem Fleisch geboren ist, ist Fleisch", hinfällig, vergänglich. •Was 
(aber) aus dem Geist geboren ist, ist Geist", unvergänglich, ewig, wie der Geist Gottes. Ni- 
kodemus verstand das damals noch nicht, als er des Nachts zu Jesus kam [erst nach Jesu Op- 
fertod begann ihm aus dem Buchstaben der lebenspendende Geist zu leuchten (2 Kor 3, 6; 
Joh 6,63)], verstand noch nicht die neue Botschaft, die aufgebrochen war aus den Tiefen 
der göttlichen Liebe, derselben Liebe, die einst Abraham und David grundlos erwählt hatte; 
er meinte noch, weil er dem Fleische nach von Abraham abstamme, habe er ein Recht... 
Recht? Nein, diese Liebe ist spontan; sie quillt auf im Herzen Gottes, wendet sich dem Ge- 
schöpf zu und erhebt aus dem Staub den Armen, wen sie will (Ps 113 [112] 7; Lk 1, 52; Joh 
15, 16; Rom 8, 29; Eph 2, 8). 

In den Tiefen der Gottheit . . . O Gottesgeist, Du bist der innerste Hauch des unendlichen 
göttlichen Lebens. In Dir mündet der Strom, der aus sich selber da ist und in unermeßlicher 
Fülle emporbraust. In Dir wogt die Flut des Urlebens gleichsam zu sich selbst zurück. Du 
verbindest das Strömen vom Vater zum Sohn zu einem einzigen Rauschen göttlicher Wasser. 
Man kann Dich nur in Bildern fassen und ahnend begreifen, Du selige Sonne, Du empor- 
lodernde Flamme, Du Sturm und Feuer, nicht vernichtend und verzehrend, da in Gott nichts 
unrein ist und nichts Dir entgegensteht, sondern Gottes unendliches Leben und Wirken, 
seine unwiderstehliche Entschlossenheit, den heiligsten, innersten Willen der ewigen Maje- 
stät, die lauterste Liebe des höchsten und tiefsten, des machtvollsten und feinsten Geistes 
zusammenfassend, darstellend, krönend und aushauchend. 

Solches Leben und Weben, Treiben und Wachsen, Blühen und Vollenden, Verbinden 
und Händereichen warst und wirktest Du auch im Herzen Jesu, im Herzen Mariens und der 
Heiligen. Du möchtest es auch in unseren Herzen sein und wirken. Du bist in uns ein Licht, 
das den Sinn erleuchtet, das Herz erwärmt, den Glauben schenkt, so wie einst in den Heiden, 
denen Paulus predigte (1 Thes 1,5; Gal 3,2). Sie wandten sich von den goldglänzenden 
Götterbildern zu dem Einen Unsichtbaren, der in unzugänglichem Licht thront, den niemand 
je gesehen hat (vgl. 1 Thes 1, 9; 1 Tim 6, 16; Joh 1, 18); sie glaubten an den gekreuzigten 
Christus, der den Juden ein Anstoß und den Heiden eine Torheit war (1 Kor 1,23). Und 
wenn sie zwischen Marmorsäulen und Mosaikfußböden schritten (viele waren freilich nur 
schlichte Leute und Sklaven) und in den Basaren vorbei an •Edelsteinen und Perlen, feiner 



Einübung und Weisung 225 

Leinwand und Purpur, Seide und Scharlach, Geräten von Elfenbein und Edelholz, Haar- 
balsam und Räucherwerk, Salbe und Weihrauch, Wein und öl, Feinmehl und Weizen . . ." 
(Offb 18, 12): als Heiden hatten sie Lust daran gehabt, jetzt aber war ihnen eine neue Welt 
aufgegangen, wie all denen, die nach ihnen kamen, den großen Bekehrten der christlichen 
Jahrhunderte, Antonius und Augustinus, Franz von Assisi und Ignatius von Loyola . . . Er- 
leuchtet vom Geist, erfüllte sie plötzlich das Wort des Apostels: •Suchet, was droben ist, 
wo Christus zur Rechten Gottes thront... Ihr seid ja gestorben und euer Leben ist zusammen 
mit Christus verborgen in Gott" (Kol 3, 1•3). 

0 Gottesgeist, lehre auch uns, alles recht einzuschätzen (recta sapere), über dem Monats- 
einkommen die Reichtümer beim Vater zu sehen, über der Haute Couture das hochzeitliche 
Gewand nicht zu vergessen! Laß den Bilderwirbel des modernen Lebens einmal verblassen! 
Gib, daß unser Herz durch den Glanz der irdischen Güter nicht geblendet werde! Offen- 
bare Du uns, was kein Auge sah und kein Ohr hÖFte (1 Kor 2, 9); denn Du erforschest die 
Tiefen Gottes (ebd. 2, 10). Erhelle die Augen unseres Herzens, daß wir begreifen, zu welcher 
Hoffnung wir berufen sind und wie groß der Reichtum Seines herrlichen Erbes bei den Hei- 
ligen ist (Eph 1, 17f.). Damit ist allerdings auch gesagt: Alles liegt noch in der Zukunft. 
•Nur auf Hoffnung hin sind wir gerettet und müssen warten in Geduld" (Rom 8, 24), wäh- 
rend die anderen essen und trinken (1 Kor 15, 32 nach Is 22, 13). Nur Du, Gottesgeist, kannst 
uns die wahre Weisheit lehren in einer ganz anders denkenden, schaffenden, jagenden Um- 
gebung. Ließest Du nicht auch Paulus inmitten aller Mühen und Gefahren Deine Gnade 
(2 Kor 11,23; 12,9) und Franz Xaver im fernen Asien Deine überströmende Freude emp- 
finden? Nur Du kannst unseren Blick erheben zum Unsichtbaren, das ewig bleibt (2 Kor 4, 18). 
Nur Du kannst uns die Geduld schenken (Rom 12, 12; 2 Kor 6, 3f.; Hebr 10, 36), jene Kraft 
des Ausharrens unterwegs, die uns in der Trübsal standhalten und die Verzagtheit des 
wankelmütigen Herzens überwinden läßt. In all dem machst Du uns zu geistlichen Men- 
schen, die kosten und sehen, wie gütig der Herr ist (Ps 34 [33] 9; vgl. Joh 1, 39). 

II. Das geistliche Leben 

•Auf ihn läßt sich nieder der Geist des Herrn: der Geist der Weisheit und des Ver- 
standes, der Geist des Rates und der Stärke, der Geist der Erkenntnis und der Furcht 
des Herrn." (Is 11, 2) 

•Das Gesetz des Geistes, (der) das Leben (gibt) in Christus Jesus, hat mich befreit vom 
Gesetz der Sünde und des Todes . . . Die fleischlich sind, sinnen auf das, was des Fleisches 
ist; die aber geistig geartet sind, (sinnen auf) das, was des Geistes ist. Denn das Sinnen 
des Fleisches (ist) der Tod, das Sinnen des Geistes aber Leben." (Rom 8, 2. 5•6) 

•Der Geistbegabte hat über alles ein (richtiges) Urteil; er selbst aber wird von nie- 
mand (richtig) beurteilt." (1 Kor 2, 15) 

Durch Dich, Heiliger Geist, sind wir in der Taufe abgewaschen, Gott geweiht und gerecht 
gemacht, wiedergeboren und erneuert worden (1 Kor 6, 10; Tit 3, 5). Ein todkranker Leib 
wird oft durch Einspritzungen oder Blutübertragungen gerettet. Aber hier war mehr. Taufe 
ist Wiedergeburt. In der Taufe sind wir ein neues Geschöpf geworden (2 Kor 5, 17; Gal 
6, 15). Wie das Leben von den Eltern auf die Kinder übergeht, so wird in den Getauften 
die Kraft des Gottesgeistes Grund, Antrieb, Beweger und Lenker eines neuen Lebens, jenes 
himmlischen Lebens, das auf die Erde zu bringen der Sohn Gottes vom Himmel herabstieg 
(Joh 3,11.13). Der Sohn sollte der Erstgeborene sein unter vielen Brüdern (Rom 8,29), 
seine geistige Zeugung sollte abgebildet werden in unserer Wiedergeburt aus Gott (Joh 
1, 12f.). Der Gottesgeist wollte uns nicht nur von außen her Leben einhauchen, sondern in die 
Seele eingehen, sozusagen als inwendig mitgestaltender Grund (causa quasi formalis) dieses 
neuen Lebens. Darum spricht er auch in uns das gleiche Wort wie Jesus, das so kein Jude 
gewagt hat: •Abba, lieber Vater" (Gal 4, 6; Rom 8, 15). Er wohnt in uns mit seiner gött- 
lichen Weisheit und Kraft (1 Kor 3, 16; 6, 19; Rom 8, 9•27); nicht wie ein erhaben thronen- 
des Gottesbild, das Weihrauch und Anbetung erwartet, sondern als unermüdlicher Lebens- 
geist, der uns zu Dem führen und mit Dem vereinigen will, von dem Er immerdar ausgeht. 



226 Einübung und Weisung 

•Wir alle schauen mit enthülltem Antlitz die Herrlichkeit des Herrn und werden in das- 
selbe Bild umgewandelt von Herrlichkeit zu Herrlichkeit, wie vom Geiste des Herrn" (2 Kor 
3, 18), umgewandelt in das Bild Christi, auf dessen Antlitz Gottes Herrlichkeit strahlt (2 Kor 
4, 6), die Hoheit, Reinheit und die lichte Lebenskraft des ewigen Gottes. 

Göttlicher Geist, Du weißt, wie weit wir noch immer von diesem hohen Bilde entfernt 
sind; wie das Fleisch, die Begierde, uns herunterzieht und forttreibt zu Sinnlichkeit, Zank, 
Selbstsucht, Neid (Gal 5, 20f; Rom 5, 8f); wie unser menschlicher Geist dann beunruhigt ist 
wie nach bösen Träumen (Gen 41, 8; Dan 2, 1), kummervoll (Gen 26,35), zerschlagen (Ps 
34 [33] 19), kleinmütig wie Israel im Frondienst (Ex 6, 9), eifersüchtig (Num 5, 14), sinnlich 
(Os 4, 12), taumelnd (Is 19, 14). Gib uns darum einen neuen, festen, willigen Geist (Ps 51 
[50] 12. 14), mach uns weise und führe uns (Job 32, 8; Ps 143 [142] 10), daß wir in den 
schwierigen Lagen unseres persönlichen und des öffentlichen Lebens richtig entscheiden. Laß 
aus Deiner mit unserer Seele vereinten Kraft als Frucht erwachsen: Liebe, Freude, Friede, 
Geduld, Freundlichkeit, Gütigkeit, Treue, Sanftmut, Festigkeit; vor allem die höchste Gabe, 
die Liebe (Gal 5, 22; 1 Kor 12, 31; 13, 1•13). 

III. Sendung durch den Geist 

•Der Geist des Herrn ist auf mir, weil er mich gesandt hat, den Armen das Evan- 
gelium zu verkünden." (Lk 4, 18) 

•Heiliger Geist wird über dich kommen und die Kraft des Höchsten wird dich über- 
schatten." (Lk 1, 35) 

•Nach diesen Worten hauchte er (sie) an und sagte zu ihnen: Empfanget den Heiligen 
Geist! Welchen ihr die Sünden nachlaßt, denen sind sie nachgelassen."      (Job 20, 22f.) 

•Ihr seid es ja nicht, die da reden, sondern der Geist des Vaters redet in euch." 
(Mt 10,20) 

Göttlicher Geist, auf vielen Christen in vielen Ländern lastet ein Geist des Tiefschlafes 
(Is 29, 10). Wecke sie auf (Rom 13, 11) in dieser Stunde der Weltgeschichte, da über das 
Schicksal von Generationen entschieden wird! Komm wie ein Sturm und reiß die Schläfer 
empor, stärke die Schlaffen und die Schüchternen! Im Alten Bund kamst Du über Othniel, 
sein Volk zu befreien von den Syrern, über Gedeon, es mit nur 300 Mann zu retten vor 
dem Heer der Madianiter, über Jephthe, es zu bewahren vor den Ammonitern (Ri 3, 10; 
6,34; 11,29), über David, um es zu regieren und glücklich zu machen (1 Sam 16, 13). Gib 
auch uns Mut, denn eines der größten Hindernisse des Reiches Gottes ist die Verzagtheit 
der Guten (Pius XII.). 

Wie wunderbar hast Du einst die Apostel aus der Enge eines verschlossenen Saales hin- 
ausgetrieben vor die Menge, die aus allen Völkern unter dem Himmel versammelt war 
(Apg 2, 5). Wie Sturm bist Du herabgefahren unter gewaltigem Brausen, wie Feuerzungen 
bist Du erschienen und hast aus Ungelehrten und Schüchternen Weise und Unerschrockene ge- 
macht. Welche Wandlung in Petrus, der vor der Magd versagte und nun der Menge und 
dem Hohen Rat erklärt: Ihr habt den Gerechten gekreuzigt (Apg 2,23; 3, 14)! Welche 
Kraft des Stephanus: •Sie konnten der Weisheit und dem Geist, mit dem er redete, nicht 
widerstehen" (Apg 6, 10)! Welcher Weg von Saulus zu Paulus, vom Verfolger zum Apostel 
(vgl. Gal 1, 13f.)! 

O Gottesgeist, mit Dir war Jesus gesalbt, den Armen Frohbotschaft zu künden, gesandt, 
Blinden Augenlicht zu bringen (Lk 4, 18). Du hast Barnabas und Saulus erwählt und aus- 
gesandt und sie auf ihren Wegen geleitet (Ap 13, 2; 16, 6ff.). Erwähle und sende auch uns, 
daß wir uns aufmachen aus dem engen Kreis unserer Selbstsucht! öffne unsere Augen, daß 
wir die Not des Nächsten sehen: des Gatten, der Kinder, der Nachbarn und der Arbeitskol- 
legen, unserer Stadt und unseres Volkes, der Nachbarvölker, deren Schicksal unser Schick- 
sal ist, der Fernen und Farbigen, die uns auf einmal so nahe gekommen sind. •Der Geist des 
Herrn erfüllt den Erdkreis; Er, der das All umfaßt, kennt jegliche Rede" (Weish 1,7). Du 
liebst sie alle, ob sie in den Fluten des Ganges Entsühnung suchen oder wie Buddha in der 
Versenkung die Erlösung vom Leid, die im •dunklen" Erdteil zum Lichte der Freiheit er- 



Buchbesprechungen 227 

wachen ebenso wie jene, die in den unermeßlichen Weiten des Amazonas und Rio Grande 
in der Taufe Deine Tempel wurden, denen Du aber im Alltag ein •unbekannter Gott" 
bist (vgl. Apg 17,23; 19,2). Denn Du hast ja am Pfingstfest durch die Feuerzungen und 
die zusammenströmenden Männer aus allen Völkern, deren jeder die Apostel in seiner eige- 
nen Sprache reden hörte, schon in der Morgenfrühe der Kirche angedeutet, daß Du alle Völ- 
ker im Bekenntnis Deines Namens vereinen wolltest. Mach unsere Herzen weit (Is 60, 5), 
da sich soviele Christen •sammeln", um wieder zur Einheit zu kommen; gib, daß wir sie 
verstehen und sehen, was Du auch in ihnen gewirkt hast an Verständnis Deines Offenba- 
rungswortes und echter Frömmigkeit geistlicher Lieder (vgl. Kol 3, 16). 

Einst kamst Du in Sturmesbrausen und Feuerzuhgen. Laß heute die Deinen nicht taub 
sein, da ein anderer Orkan wirbelnd um die Welt fährt. Laß nicht das Feuer des Gerichts 
uns verzehren, sondern Deine Liebe uns entflammen, klar, wohltätig, menschenfreundlich; 
durchdringe alle Geister, die denkenden, reinen, feinen (Weish 7, 22)! Ruhe auf uns wie auf 
Jesus als Geist der Weisheit und Einsicht, des Rates und der Stärke, der Erkenntnis und 
der Furcht des Herrn! ZV. K. 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Theologie und Frömmigkeit 

Malmberg, Felix: Ein Leib • Ein 
Geist. Vom Mysterium der Kirche. 
Übersetzt aus dem Niederländischen. 
Freiburg-Basel-Wien, Herder 1960. 342 
S., Ln. DM 24,80. 

Es geht dem Vf. um eine theologische Er- 
hellung des Mysteriums der Kirche und dar- 
in • indirekt und unthematisch • um ein 
vertieftes Verständnis aller Glaubenswahr- 
heiten. Diese haben nämlich alle einen ek- 
klesiologischen Aspekt, •sie gehören alle 
essentiell zu dem Dogma, das die Kirche ist" 
(S. 15) und sind also erst ganz entfaltet, 
wenn dieser Aspekt ausdrücklich wird. Im 
ersten Teil des Buches wird dargelegt, daß 
die Kirche Christi mystischer Leib ist. In 
einer geschichtlichen Untersuchung werden 
zunächst die Ansätze der heutigen Ekklesio- 
logie im 19. Jahrhundert aufgezeigt. Sie lie- 
gen einmal im •romantischen" Kirchenver- 
ständnis des Tübingers Joh. Adam Möhler, 
dann in der Kirchentheologie des römischen 
Theologen Carlo Passaglia, bzw. seiner Schu- 
le, charakterisiert durch die Namen Schrader, 
Franzelin, Scheeben. (Für die römischen 
Wurzeln der heutigen Ekklesiologie sind die 
Thesen von Clemens Schrader SJ, die Heri- 
bert Schauf unter dem Titel: •De corpore 
Christi mystico sive de ecclesia Christi the- 
ses" • veröffentlicht hat, wichtig.) Es wird 
dann die Situation des Kirchentraktates vor 
•Mystici Corporis" an typischen Beispielen 
dargestellt: Verneinung der Identität von 
•Leib Christi" und Kirche (Emile Mersch), 

Ablehnung des Terminus •Leib Christi" als 
(vor-theologische) Wesensbeschreibung der 
Kirche (M. D. Koster) und die strenge Iden- 
tifizierung von •Leib Christi" und Kirche 
(S. Tromp). Daß die Kirche selbst nichts an- 
deres als •Leib Christi" ist, wird dann er- 
wiesen durch die Aussagen von •Mystici 
Corporis" und vor allem durch eine genaue 
Analyse der entsprechenden paulinischen 
Texte. Mit großem Nachdruck betont Malm- 
berg, daß die Gnade Christi wesentlich 
•leibhaft" ist und daß sie als solche die 
Kirche als Christi •Leib" baut. Gnade ist 
Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit in eins, hat 
nicht nur inkarnatorische, sondern darin auch 
eine ekklesiologische Struktur. Somit gilt der 
Titel des Buches von Tromp: •Corpus Chri- 
sti quod est Ecclesia" im strengen und ge- 
nauen theologischen Sinn. Um diese These 
einzuschärfen, gibt es in dem Buch ein eige- 
nes Kapitel: •Die ,Kirche ab Abel' als augu- 
stinische Interpretation des Leibes Christi." 
Der positive Sinn dieser Aussage wird durch- 
aus gewürdigt, aber auch gezeigt, daß bei 
Augustinus, vielleicht aus platonisierender 
Tendenz, das leibliche Element nicht ge- 
nügend zur Geltung kommt. •So konnte der 
,Corpus-Christi'-Begriff von Augustinus 
Veranlassung geben • und er hat es auch 
wirklich getan • zu einer unpaulinischen 
Spiritualisierung der Kirche als Leib Christi" 
(S. 95). 

Im zweiten Teil des Buches wird darge- 
legt, daß der Heilige Geist die •Seele" der 
Kirche ist. Die Beziehung von Christus und 




