Buchbesprechungen 227

wachen ebenso wie jene, die in den unermeflichen Weiten des Amazonas und Rio Grande
in der Taufe Deine Tempel wurden, denen Du aber im Alltag ein ,unbekannter Gott*
bist (vgl. Apg 17,23;19,2). Denn Du hast ja am Pfingstfest durch die Fenerzungen und
die zusammenstrémenden Minner aus allen Volkern, deren jeder die Apostel in seiner eige-
nen Sprache reden hérte, schon in der Morgenfrithe der Kirche angedeutet, dafl Du alle Vél-
ker im Bekenntnis Deines Namens vereinen wolltest. Mach unsere Herzen weit (Is 60, 5),
da sich soviele Christen ,sammeln“, um wieder zur Einheit zu kommen; gib, dafl wir sie
verstehen und sehen, was Du auch in ihnen gewirkt hast an Verstindnis Deines Offenba-
rungswortes und echter Frommigkeit geistlicher Lieder (vgl. Kol 3, 16).

Einst kamst Du in Sturmesbrausen und Feuerzungen. Laf heute die Deinen nicht taub
sein, da ein anderer Orkan wirbelnd um die Welt fiahrt. Laf8 nicht das Feuer des Gerichts
uns verzehren, sondern Deine Liebe uns entflammen, klar, wohltitig, menschenfreundlich;
durchdringe alle Geister, die denkenden, reinen, feinen (Weish 7, 22)! Ruhe auf uns wie auf
Jesus als Geist der Weisheit und Einsicht, des Rates und der Stérke, der Erkenntnis und
der Furcht des Herrn! w. K.

B UCHIBES SPRET CHUTUNGEN

Theologie und Fréommigkeit

Malmberg, Felix: EinLeib—Ein
Geist. Uom Mysterium der Kirche.
Ubersetzt aus dem Niederlindischen.
Freiburg-Basel-UWien, Herder 1960. 342
S., Ln. DM 24,80.

Es geht dem Vf. um eine theologische Er-
hellung des Mysteriums der Kirche und dar-
in — indirekt und unthematisch — um ein
vertieftes Verstindnis aller Glaubenswahr-
heiten. Diese haben namlich alle einen ek-
klesiologischen Aspekt, ,sie gehoren alle
essentiell zu dem Dogma, das die Kirche ist®
(S. 15) und sind also erst ganz entfaltet,
wenn dieser Aspekt ausdriiklich wird. Im
ersten Teil des Buches wird dargelegt, dafl
die Kirche Christi mystischer Leib ist. In
einer geschichtlichen Untersuchung werden
zunichst die Anséatze der heutigen Ekklesio-
logie im 19. Jahrhundert aufgezeigt. Sie lie-
gen einmal im ,romantischen® Kirchenver-
stindnis des Tibingers Joh. Adam Mahler,
dann in der Kirchentheologie des rémischen
Theologen Carlo Passaglia, bzw. seiner Schu-
le, charakterisiert durch die Namen Schrader,
Franzelin, Scheeben, (Fir die roémischen
Waurzeln der heutigen Ekklesiologie sind die
Thesen von Clemens Schrader SJ, die Heri-
bert Schauf unter dem Titel: ,De corpore
Christi mystico sive de ecclesia Christi the-
ses“ — verdffentlicht hat, wichtig.) Es wird
dann die Situation des Kirchentraktates vor
»Mystici Corporis® an typischen Beispielen
dargestellt: Verneinnng der Identitit von
»Leib Christi® und Kirche (Emile Mersch),

Ablehnung des Terminus ,Leib Christi als
(vor-theologische) Wesensbeschreibung der
Kirche (M. D. Koster) und die strenge Iden-
tifizierung von ,Leib Christi® und Kirche
(S. Tromp). Dafl die Kirche selbst nichts an-
deres als ,Leib Christi“ ist, wird dann er-
wiesen durch die Aussagen von ,Mystici
Corporis“ und vor allem durch eine genaue
Analyse der entsprechenden paulinischen
Texte, Mit grolem Nachdruck betont Malm-
berg, dafl die Gnade Christi wesentlich
yleibhaft® ist und dafl sie als solche die
Kirche als Christi ,Leib“ baut. Gnade ist
Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit in eins, hat
nicht nur inkarnatorische, sondern darin auch
eine ekklesiologische Struktur. Somit gilt der
Titel des Buches von Tromp: ,,Corpus Chri-
sti quod est Ecclesia® im strengen und ge-
nauen theologischen Sinn. Um diese These
einzuschirfen, gibt es in dem Buch ein eige-
nes Kapitel: ,Die ,Kirche ab Abel als augu-
stinische Interpretation des Leibes Christi.*
Der positive Sinn dieser Aussage wird durch-
aus gewiirdigt, aber auch gezeigt, dafl bei
Augustinus, vielleicht aus platonisierender
Tendenz, das leibliche Element nicht ge-
niigend zur Geltung kommt. ,So konnte der
,Corpus-Christi‘-Begriff von Augustinus
Veranlassung geben — und er hat es auch
wirklich getan — zu einer unpaulinischen
(Sspirit)ualisierung der Kirche als Leib Christi®
3. 95).

Im 2weiten Teil des Buches wird darge-
legt, dafl der Heilige Geist die ,Seele“ der
Kirche ist. Die Beziehung von Christus und



228 Buchbesprechungen

Kirche wird vermittelt durch den Heiligen
Geist ans Christus. Dann: ,Der Heilige
Geist von Christus, dem Herrn, ist das uner-
schaffene (folglich transzendente) immanen-
te Prinzip des Lebens und der inneren Ein-
heit des Leibes Christi, der die Kirche ist“
(S. 174). Sie ist eine gott-menschliche Reali-
tat. Diese Aussage wird begriindet durch das
Zeugnis der anthentischen Lehrerkldrung,
durch die Aussagen der Heiligen Schrift und
der Theologie des hl. Thomas, So wird die
Beziehung von Kirche und Geist, von Hier-
archie und Geist, von Amt und Charisma,
erhellt.

Die fiir die theologisch-spekulative Durch-
dringung des Kirchentraktates wichtigsten
Aussagen befinden sich im dritten Teil des
Buches. In ihm wird gefragt nach der Art
und Weise, wie Christus und Kirche im Hei-
ligen Geist geeint sind. Als Fundament die-
ser Einung wird die Inkarnation des Logos
genannt. In ihr, genauer in der Menschheit
des Ewigen Wortes, seien seinshaft alle
Menschen und in einem ausgezeichneten
Sinne die Glieder der Kirche einbeschlos-
sen. Das sei zunéchst einfach die Lehre der
Schrift und der Theologie der Viter. Die
paulinische Inklusion z. B., unser In-Sein in
Christus, meine ,ein wirkliches (ontologi-
sches) Eingeschlossensein der ganzen konkre-
ten Menschheit in Christi menschlicher Na-
tur® (S. 229). Wie wird dieses In-Sein vom
V{. ndherhin gedeutet? Wenn wir recht ver-
standen haben, argumentiert er so: In der
Kraft des Heiligen Geistes ist die menschli-
che Natur Christi der Person des Logos hy-
postatisch geeint und zwar so, dafl diese Na-
tur ,ipsa assumptione creatur®. (In einem
Sonderkapitel, das dem Buch als Anhang
beigefiigt ist, wird dieses augustinische Wort
eigens theologisch interpretiert.) Im Ganzen
der menschlichen Natur ist jeder ,Teil“,
d. h. die Natur eines jeden einzelnen Men-
schen, aktuell anwesend. Es wird anf Thomas
verwiesen: ,,. ..sicut pars et totum quodam-
modo sunt idem, ita id quod est totius quo-
dammodo est partis“ (S. Th. II. II. 61, 1 ad
1). Das Ganze der menschlichen Natur ist
aber nur begrenzt im einzelnen gegenwirtig.
»1ch trage in mir als Geist-in-Stoff die ak-
toelle Fille der spezifisch menschlichen Per-
fektion; und doch, als Geist-in-Stoff ist diese
aktuelle Fiille nur eine innerlich begrenzte
aktuelle Fulle“ (S. 268). Das Ganze der
menschlichen Natur ist weiterhin Natur einer
Person und von daher in einer Perichorese
mit allen menschlichen Mit-Personen. ,So
tragt jeder Mensch all seine Mitmenschen in
sich, so gibt es eine aktuelle gegenseitige Im-
manenz aller Menschen ineinander... auf
Grund der in jedem Menschen in eigener
Weise aktuell realisierten persénlichen und

demnach totalen menschlichen Vollkommen-
heit® (S. 267). Das Ganze der menschlichen
Natur endlich ist in, Christus in vollkommen-
ster Weise verwirklicht und in vollkommen-
ster Kommunikation mit anderen, wobei die
Moglichkeit der anderen, mit Christus zu
kommunizieren, die Méglichkeit des ,Lei-
bes“, mit dem ,Haupte® eins zu sein, aus
der Kraft des Hauptes, d. i. aus dem Hei-
ligen Geiste stammt. Vollendet wird das
Geheimnis der Einigung von Christus und
Kirche in Christi Verkldrung, kraft derer
das Haupt in @iberrdumlicher und tiberzeitli-
cher Weise somatisch im ,Leibe“ gegenwir-
tig ist. In dieses streng dbernatiirliche Ein-
heitsverhilinis von Christus und Kirche ist
die Einheit der Gldubigen untereinander
mitgegeben.

Diese Einheit entspringt der gratia in-
creata, d. i. dem mitgeteilten Heiligen Geist
und griindet unmittelbar in der geschaffe-
nen Gnade des Leibes, d. i. der Kirche. An
der Gnade der ,Braut®, die sich unterschei-
det von der Gnade des ,Brdutigams, also
von der ,gratia capitis“, participieren die
einzelnen Gliubigen. Die geschaffene Gna-
de des Leibes Christi, der Kirche, ist das
Prinzip des In-eins-seins der Glieder,die aus
der im Heiligen Geiste entbundenen Peri-
choresis resultiert, Die Kirche hat ,eine ein-
zige Natur in der Vielheit der Personen®
(S. 292). Sie ist als solche Prinzip des Glau-
bens der Glaubensgemeinschaft der Kirche,
Prinzip der Sakramentenspendung usw. Mit
einem Worte: In der Kraft der geschaffe-
nen Gnade transzendiert das Leben der Kir-
che das Leben ihrer Glieder, wenngleich sie
nur in diesen lebt. Kirche ist jetzt in der
Zeit, hat eine irdische Gestalt, die sich ver-
wandeln wird in die Gestalt der Ewigkeit.
Die irdisch pilgernde Kirche zeitigt als
Frucht ihrer Geschichte ihre eschatologische
Gestalt. ,Wie die ganze irdische Geschichte
von Christi eigenem sterblichen Leben. ..
durch seine Auferstehung verewigt ist, so
wird auch die ganze Geschichte der streiten-
den Kirche Christi dort verewigt sein, auch
als duflere Geschichte des sichtbaren Kir-
cheninstitutes“ (S. 803).

Nur weniges aus der Fiille der Aussagen
iber das Geheimnis der Kirche konnte ge-
nannt werden. Sehr ergiebig sind z. B. die
vielen Anmerkungen. Gewifl, nicht alles,
was zum Kirchentraktat gehért, konnte in
dem Buch behandelt werden. Auch das Be-
handelte bedarf noch vielfdltiger Kldrung.
Wir denken vor allem an die Deutung des
In-Seins aller Menschen, bes. der Kirche
in Christus, in der der Vf. eine bestimmte
Universalienlehre und eine bestimmte Deu-
tung des Prinzips der Individuation voraus-
setzt. Das Buch entlaflt den anfmerksamen



Buchbesprechungen

Leser reich beschenkt. Wir bedauern nur,

dafl die Verdeutschung des niederldndischen

Urtextes nicht vollkommen gelungen ist.
H. Wulf S]

Galot, Jean: Der Geist der
Liebe. Mainz, Matthias-Griinewald-
Uerlag (1960). 189 S., Ln. DM 12,50.

Der Verlag hat es sich offenbar mit zur
Aufgabe gemacht, gute franzésischsprachige
theologisch-spirituelle Literatur deutschen
Lesern zuginglich zu machen. Der Vf. des
vorliegenden Buches, Dogmatiker am Jesui-
tenkolleg St. Albert in Loéwen, ist schon
durch mehrere Verdffentlichungen hervor-
getreten (Le Coeur du Pére, Le Coeur du
Christ, Le Coeur de Marie). Immer geht es
thm um eine Ubersetzung der Theologie, des
Dogmas in die Sprache und den Vollzug der
Frommigkeit. So auch hier. In neun Kapiteln
legt er eine in sich abgerundete Lehre vom
Wesen und Wirken des Heiligen Geistes
vor, die dem Leser die Hauptgeheimnisse
der dhristlichen Offenbarung (Dreifaltigkeit,
Inkarnation, Erlésung, Begnadung und Hei-
ligung, Kirche) unter dem besonderen Ge-
sichtspunkt des géttlichen Geistes erschliefit
und damit die Fille und den Reichtum des
gelebten christlichen Glaubens deutlich macht.
Die Uberschriften der Kapitel lauten: 1. Der

229

Heilige Geist, die héchste Gabe des Vaters
und des Sohnes. 2. Der Heilige Geist, Eksta-
se und Gabe der Liebe. 3. Der Heilige Geist
in der Gabe der Inkarnation. 4. Die Gabe
des Heiligen Geistes in der Erlésung. 5. Die
Gabe des Heiligen Geistes am Pfingstfest.
6. Der Heilige Geist, der gottliche Gast, ver-
eint uns mit Vater und Sohn. 7. Der Heilige
Geist als Urheber unserer Heiligung. 8. Der
Heilige Geist, der Meister des inneren Lebens.
9. Der Heilige Geist, die Seele des Mysti-
schen Leibes. Galot vermeidet nicht nur die
theologische Fachsprache, sondern sucht auch
den theologischen Schulstoff umzudenken.
Das gelingt ihm vor allem deshalb, weil er
sich in reichem Mafl der Gedanken und Bil-
der der Heiligen Schrift bedient. Aber auch
die persénliche, innere Erfahrung wird oft
herangezogen und durch das deutende Wort
der Theologie erhellt und vertieft. Fir die
unmittelbare Frémmigkeit sind vor allem
jene Ausfithrungen anregend, in denen der
Vi, zeigt, wie der Heilige Geist den Gliubi-
gen zum Vater und zum Sohn hinfiihrt und-
mit ihnen verbindet, und auf welche Weisen
er in der Seele des Getauften taitig ist. Wir
kennen kaum ein Buch, in dem die Theolo-
gie vom Heiligen Geist in so einfacher und
doch niemals versimpelnder Weise ausge-
breitet wird. Der gute Ubersetzungsstil wird
mit dazu beitragen, dafl sich das Buch viele
Freunde erwerben wird. F.Wulf§]

Fréommigkeitsgeschichte: Textansgaben

1. Aurelius Augustinus: Der christ-
liche Kampf und die christ-
liche Lebensweise. Ubertragen
von Andreas Habitzky OESA, eingelei-
tet und erldutert von Adolar Zumkeller
OESA (Sammlung: Sankt Augustinus —
Der Seelsorger. Deutsche Gesamtausgabe
der moraltheologischen Schriften). Wiirz-
burg, Augustinus-Uerlag 1961. 85 S.,
- kart. DM 12,—.

2. Deutsche Augustinusausgabe: Der
Lehrer. De magistro Liber wunus.
Deutsch von Johann Perl. Paderborn,
Uerlag Ferdinand Schiningh 1959. 102
S., Ln. DM 7.40.

3. —:Die Grofie der Seele.
De Quantitate animae Liber unus.
Deutsch von Johann Perl. Paderborn,
Uerlag Ferdinand Schoningh 1960. 134
S., Ln. DM 9,40.

4. Aurelius Augustinus: Enchiri-
dion de fide,spe et caritate.

Handbiichlein iiber Glaube, Hoffnung
und Liebe. Text und Ubersetzung mit
Einleitung und Kommentar, herausg.
von Joseph Barbel (Testimonia. Schrif-
ten der altchristlichen Zeit, Bd. 1). Diis-
seldorf, Patmos-Oerlag (1960). 256 S.,
Ln. DM 19,80.

1. Die bisher erschienenen Binde dieser
Reihe wurden fast alle in dieser Zeitschrift
besprochen; Der Ubersetzung der beiden
kleinen Schriften geht eine literarhistori-
sche Einfihrung durch einen der Herausge-
ber der Sammlung voraus. Dabei hitte man
gern noch mehr iber den Topos des , Wett-
kampfes“ in der alten christlichen Literatur
gehort; das gleiche gilt fiir den Begriff der
~disciplina®, zumal hieriiber schon geniigend
Untersuchungen vorliegen (z. B. V. Morel,
in: RAC III, 1218ff., vor allem 1222ff.). Bei
der ersten der beiden Schriften vermutet der
Herausgeber, dafl sie ,aus ein oder zwei
Predigten erwachsen ist, die Augustinus —
vielleicht in der punischen Landessprache —
fiir Taufbewerber gehalten hat* (XVI), bei
der zweiten Schrift ,handelt es sich offen-



230

sichtlich um eine Predigt® (XIX), die ,ein
kirchlicher Schnellschreiber (notarius eccle-
siae) anfnahm“ (ebd.). Die erste Schrift ruft
zum Kampf gegen den Teufel auf, zeigt,
worin dieser Kampf besteht, erklart das
Glaubensbekenntnis und warnt vor Irrleh-
ren; die zweite Schrift lautet wortlich: ,Die
christliche Unterweisung® (De disciplina
christiana), aber Heransgeber und Uber-
setzer haben mit Recht ,Lebensweise® iiber-
setzt (XXIX), weil es um die rechte Weise
christlichen Lebens geht. Gut 30 Seiten neh-
men die Erliuterungen ein, die fiir den
(auch mit der Materie vertrauten) Leser
eine grofie Erleichterung bedeuten.

2. ,De magistro® gehdrt zu den ,philoso-
phischen’ Frithschriften Augustins (nach Perl
387, nach Altaner 389 entstanden), von de-
nen der Heilige spéiter gesagt hat, dafl sie
noch ,den Hauch der Schule der Hoffart
ausbliesen“, aber auch hier zeigt sich schon,
daf} es dem ,Lehrer® nur noch um eines geht,
den Weg zur Erkenntnis der ewigen Wahr-
heit zu lehren. Eine lingere Einfihrung,
die idber Anlafl, Zeit und Ziel der Schrift
Aufschluf} gibt, sorgfiltige Anmerkungen am
Schlufl des Buches, eine Bibliographie und
ein Register machen die Ubersetzung sehr
empfehlenswert.

8. Ausstattung und Disposition der Aus-
gabe gleichen der tiiber den ,Lehrer”, und
auch die literarische Form des Traktates
diber ,Die Gréfle der Seele“ gleicht jener
dber den ,Lehrer: ein Dialog, der gegen
Ende in einen Monolog iibergeht. Beide
Schriften stammen aus der gleichen Schaf-
fensperiode Augustins. War dort der Ge-
sprachspartner der Sohn Deodatus, so hier
der Freund Evodius. Es geht in erster Linie
um die Beschaffenheit, naherhin um die Im-
materialitat der Seele, aber diese Erkenntnis
wird nicht um ihrer selbst willen gesucht;
die ,Philosophie“ der Seele soll den Men-
schen vielmehr anleiten und anreizen, zur
Erkenntnis geistiger und seelischer Wesen-
heiten durchzustoffen und in dieser Erkennt-
nis zu wachsen. Worauf Augustin hinaus-
will, erhellt ans dem 34. Kapitel, in dem
ausgefithrt wird, dafl nur Gott besser ist als
die Seele und darum ihm allein thre Ver-
ehrung gehore. Auch in seinen philosophi-
schen Schriften ist Augustinus sozusagen Ke-
rygmatiker.

4. Die sorgfiltigste der uns vorliegenden
Ubersetzungen und Kommentierungen augu-
stinischer Schriften istdie des ,Handbichleins
iiber Glaube, Hoffnung und Liebe* von J.
Barbel CSSR. Sie bietet zunichst neben der
Ubersetzung auch den lateinischen Text (in
der hin und wieder korrigierten Fassung der
Mauriner). Sodann ist der Kommentar stel-
lenweise so ins Einzelne gehend, dafl der V{.

Buchbesprechungen

ihn in Form von Exkursen am Schluff des
Bandes bringt, wihrend er ihn fiir gewhn-
lich fortlaufend unter den Text gesetzt hat.
Wer diesen Kommentar ganz liest, der er-
fahrt mehr, als an sich im Enchiridion zu le-
sen ist, nimlich wesentliche Stiicke augusti-
nischer Theologie: iiber die Dreifaltigkeit,
die Erbsiinde, die Gnade, die Menschwer-
dung, die Erlésungslehre, die Aunferstehung,
die Ehe usw. Eine ldngere literarhistori-
sche Einleitung geht dem Text voraus. Es
folgt ein Uberblick iiber das augustinische
Schrifttum und seine deutschen Ubersetzun-
gen und endlich ein Sachregister. Eine mu-
stergiiltige Ausgabe.

Bei den verschiedenen zur Zeit erscheinen-
den oder schon frither erschienenen Uber-
setzungen augustinischer Schriften kommt
einem der Wunsch nach einer einheitlichen
deuntschen Augustinusausgabe, die wie Bar-
bel den lateinischen Text mitbrachte.

F. Wulf S]

Ignatius von Loyola: Das Geist-
liche Tagebuch. Herausgegeben
von Adolf Haas S] und Peter Knaur SJ.
Freiburg-Basel-Wien, Herder (1961).
318 S., Ln. DM 16.80.

Das sogenannte ,Geistliche Tagebuch®
des hl. Ignatius von Loyola ist nur ein ge-
ringer Teil von Aufzeichnungen, die der
Heilige dber die ihm zukommenden Gna-
denerweise jeden Tag gemacht hatte. Es
sind zwei Hefte, die man nach seinem Tod in
seinem Schreibtisch fand und die die Zeit
vom 2. Februar 1544 bis 27. Februar 1545
umfassen. Neben dem ,Pilgerbericht® legen
sie am meisten Zeugnis davon ab, wie sehr
der mystische Zug die Ignatianische Frém-
migkeit bestimmt. Im Licht dieser beiden
Dokumente kann auch das Exerzitienbuch
des Heiligen genauer interpretiert werden.

Zum besseren Verstindnis der Tagebuch-
aufzeichnungen zeigt A. Haas in einer lan-
gen Einleitung (S. 7—1387), 1. wie die reli-
giose Entwicklung des hl. Ignatius seit sei-
ner Bekehrung ein gradliniger Aufstieg zur
mystischen Erkenntnis und Vereinigung war,
entsprechend den Stufen, die dafir in der
klassischen mystischen Uberlieferung der
Kirche angegeben werden (7-—75); 2. dafl
die Ignatianische Mystik eine soteriologische
Dreifaltigkeits- und Christusmystik ist und
welche Entwicklungsstufen sie aunfweist.
Dieser griindlichen Einfiihrung in die My-
stik des Tagebuches ist wohl kaum noch et-
was hinzuznfigen. Vielleicht wére im ersten
Teil ein stirkerer Hinweis anf die hierher
gehorige sehr guteLiteratur der letzten Jahr-
zehnte angebracht gewesen. Ubrigens kann



Buchbesprechungen

man wohl kaum sagen: ,Die gesamte mysti-
sche Tradition... nennt den letzten und
hichsten Grad des mystischen Lebens ,Geist-
liche Vermahlung'“ (60). Gerade Ignatius,
der doch nicht in der Tradition der Braut-
mystik steht (wie der Autor selbst weifl
[62]), spricht dagegen, und gerade diese
Tatsache hingt doch aufs engste mit der
Eigenart Ignatianischer Mystik zusammen,
die man mit Recht eine ,Dienstmystik’ ge-
nannt hat. — Teil 2 der Einleitung ist die
wortliche Wiedergabe eines Beitrages, der
schon friher in dem Sammelband: , Ignatius
von Loyola. Seine geistliche Gestalt und sein
Vermichtnis“ (Wirzburg 1956) erschienen
war, — Der Ubersetzer der Tagebuchblitter,
P. Knauer, hat dem Text cinen ausfiihrli-
chen Kommentar (288—308) folgen lassen,
wobei er sich die in jingster Zeit erschiene-
nen vorziiglichen (vor allem spanischen)
Kommentare zunutze gemacht hat. Es wire
u. E. allerdings vorteilhafter gewesen, die
zahlreichen Anmerkungen unter den Text
zu setzen, weil so das etwas mithsame Hin-
undherschlagen vermieden worden wire.
— Die Ausgabe schliefit mit einer Zusam-
menstellung und Ubersetzung der im Tage-
buch vorkommenden hauptsichlich spani-
schen termini und einem Sachweiser. Mit
ihrem Erscheinen ist die frilhere Ausgabe
von A. Feder in vielem iberholt.

F. Wulf S]

1. Lallemant, Louis: La vie et la
doctrine du PéreLouisLalle-
mant de la Compagnie de
J é s us. Introduction et notes par Fran-
¢ois Courel S] (Collection ,,Christus“ Nr.
8). Bruges-Paris, Desclée de Brouwer
(1959). 406 S., br. Fb 120; Ff 1200,—.

2. Favre, Pierre: Mémorial. Tra-
duit et commenté par Michel de Certeau
S] (Collection ,,Christus“ Nr.4). Bruges-
Paris, Desclée de Brouwer (1959).4598S.,
br. Fb. 190.

3. Cloriviére, Pierre de: Considé-
rations sur l'exercice de la
priére et l'oraison. Introduc-
tion et notes par André Rayez S] (Col-
lection “Christus“ Nr. 7). Bruges-Paris,
Desclée de Brouwer (1960). 232 S., br.
Fb. 90,—.

Die spirituelle Zeitschrift der franzosi-
schen Jesuiten ,Christus® gibt seit einigen
Jahren eine vorziigliche Reihe von Textban-
den der groflen geistlichen Schriftsteller des

231

Jesuitenordens heraus, die das geistliche Er-
be des hl. Ignatius fiir die Frommigkeit un-
serer Zeit fruchtbar machen sollen. Bisher
sind in kurzer Aufeinanderfolge sieben Ban-
de erschienen, davon drei, die den Ordens-
stifter selbst za Wort kommen lassen (Bd. 1
eine Briefauswahl, Bd.2 das geistliche Tage-
buch, Bd. 5 die Geistlichen Ubungen). Den
Texten geht immer eine gute Einfithrung
voraus, die mit Werk und Verfasser be-
kannt macht und das Verstdndnis der Doku-
mente erleichtert. Die Franzosen sind bei
diesem Unternchmen insofern zu beneiden,
als sie eine ganze Anzahl bedeutender geist-
licher Jesuitenantoren aufzuweisen haben,
deren Werke bis heute noch ihren Rang be-
wahren. Drei von diesen Werken liegen uns
hier vor.

1. Die ,Geistliche Lehre von Louis Lalle-
mant ist bekannt. Sie warde vor einigen Jah-
ren auch im Deutschen herausgegeben {(vgl.
»Geist und Leben“ 25 [1952]240). Sie betont
vor allem das kontemplative und mystische
Element der ignatianischen Frimmigkeit.
Thr Kernstiik betrifft die Sammlung und
Reinigung des Herzens als Voraussetzung
fiir die innere Gelehrigkeit gegeniiber den
Anregungen und der Fihrung des Heiligen
Geistes. Das Werk stammt in seiner iiber-
kommenen Form nicht von Lallemant selbst,
sondern geht auf geistliche Instruktionen zu-
riick, die der Autor im sog. Dritten Probe-
jahr (1628—1631) seinen jingeren Mitbrii-
dern gegeben hat und die von einem seiner
Hérer, P. Jean Rigoleuc, mitgeschrieben
wurden. Sie wurden erst mehrere Jahrzehnte
nach dem Tode Lallemants (1635) von P.
Pierre Champion herausgegeben (1694). Von
diesem stammen auch Ordnung und Glie-
derung des Stoffes, und es ist ziemlich sicher,
dafl durch die Systematisierung der innere
Aufbau des Ganzen verdndert worden ist
(was seinerzeit den deutschen Herausgeber
veranlaflte, eine andere, der vermutlichen
Intention Lallemants besser angepafite Ein-
teilung des Stoffes vorzunehmen). Der Her-
ausgeber des vorliegenden Bandes, F. Courel
SJ, hat die urspriingliche Ausgabe Cham-
pions bis auf kleine Berichtigungen unver-
dndert ibernommen: nach einer Lebensbe-
schreibung Lallemants folgt dessen ,Geist-
liche Lehre®, darauf die Notizen, die sich
P. Jean-Joseph Surin S] wéhrend des Drit-
ten Probejahres (1630) tber die Unterwei-
sungen seiner Instruktors Lallemant gemacht
und die Champion im Nachlafl Surins gefun-
den hatte. In der Einfihrung wird ausfithr-
lich zu der durch Bremond aufgeworfenen
Frage Stellung genommen, in welchem Ver-
héltnis Lallemant zur Franzdsischen Schule
Bérulles einerseits und zur zeitgendssischen
Jesuitenschule anderseits gestanden hat.



232

2. Was diesen Band besonders wertvoll
macht, ist die mustergiiltige Einfiihrung, die
rund 90 Seiten ausmacht. Sie ermdglicht
erst das volle Verstindnis der geistlichen Ta-
gebuchanfzeichnungen, die sich der selige
Peter Faber von Juni 1542 bis Juli 1543 und
noch einmal von Januar bis Mai 1545 num des
inneren Fortschrittes willen gemacht hatte.
Sie macht nicht nur mit den biographischen
Daten bekannt und stellt nicht nur den kul-
tur- und frémmigkeitsgeschichtlichen Hinter-
grund her, sondern sucht vor allem den geist-
lichen Weg des Seligen aufzuweisen, um so
seine inneren Erfahrungen undsein Apostolat
vom Kern seiner geistlichen Personlichkeit
her deutlich zu machen. Daraus ergibt sich
auch der Zweck dieses Tagebuches fiir den
Schreiber: Faber will nicht nur die Gnaden-
wege Gottes seit seiner Kindheit nachzeich-
nen, sondern sucht sich jeden Tag von neuem
Rechenschaft iiber Gottes Gnadenwirken in
seiner Seele zu geben, um so immer besser
Gottes Willen im Hier und Heute zu er-
kennen. — Uber die benutzten Handschrif-
ten und die Herstellung des Textes—die Ur-
schrift ist teils spanisch, teils lateinisch ge-
schrieben — wird nur das Notwendigste ge-
sagt; ausfithrlicher in RAM 36 (1960) 89ff.
Eine umfassende Bibliographie, ein Register
der Eigennamen, eine Zusammenstellung des
von Faber bevorzugten Wortschatzes, eine
detaillierte chronologische Tabelle seines Le-
bens und eine Reihe Kartenskizzen seiner
Reisen runden den Band ab.

3. Cloriviére, dessen Leben durch die Auf-
hebung und Wiederherstellung der SJ ge-
pragt wurde, gehdrt zu den fruchtbarsten
geistlichen Schriftstellern  Frankreichs im
ansgehenden 18. und beginnenden 19. Jhdt.
Die meisten seiner Werke sind allerdings
bisher noch nicht gedruckt; einiges ist nur
in Ausziigen nach seinem Tod veréffentlicht
worden. Die hier neu herausgebrachten Er-
wiagungen iiber das Gebet, vor allem das
innere Gebet, wurden 1778 vollendet, aber
wegen Zensurschwierigkeiten erst 1802 ge-
druckt, Seitdem sind sie mehrfach wieder-
aufgelegt worden. Der erste Teil handelt
vom Gebet im allgemeinen, der zweite vom
inneren Gebet, sowohl vom gewdhnlichen
wie vom passiven, mystischen. Die Stufen
des ersteren sind: Meditation, affektives Ge-
bet, Gebet der Sammlung oder des einfachen
Blicks; die des letzteren: Gebet der Ruhe,
Gebet der Vereinigung, Geistliche Vermih-
lung. Cl. setzt damit die kontemplative Li-
nie der ignatianischen geistlichen Uberlie-
ferung (die in Frankreich vor allem durch
Lallemant, Rigoleuc, Surin, Huby, Caussa-
de vertreten wird) fort. — Der Herausgeber
(Mitherausgeber des Dictionnaire de Spiri-
tualité) schickt dem Text die Geschichte der

Buchbesprechungen

Erstausgabe, eine ausfiihrliche Inhaltsanga-
be, einen kurzen Lebensabril Cloriviéres
ynd eine genaue Bibliographie voraus, Den
Schlufl des Bandes bilden wieder ein Perso-
nen- und ein (sehr gntes) Sachregister. —
Die Sammlung macht ihren Herausgebern
alle Ehre. F. Wulf S]

John Henry Kardinal Newman: P o -
lemische Schriften, Abhand-
lungen zu Fragen der Zeit und der
Glaubenslehre. Ubersetzt von Maria
Erentrudis Kawa und Max Hofmann
(Bd. IU der ausgewdhlten Werke. Her-
ausg. von M. Laros und T. Becker).
Mainz,  Matthias-Griinewald-Uerlag.
318 S., Ln. DM 19,80.

Der vorliegende 4. Band der auf 6 Béande
berechneten Auswahl der Werke Newmans
erscheint hier zum erstenmal; er war in der
ersten von Laros besorgten Aunsgabe der
»Ausgewidhlten Werke® nicht vertreten. Er
enthilt drei Schriften, die jeweils von auflen,
durchkontroverstheologische Fragenmit Ang-
likanern (I und 2) und Katholiken (3) ange-
regt worden waren. Die erste von ihnen
ist an seinen ehemaligen Freund und Mit-
arbeiter aus den Tagen der Oxforder Be-
wegung E. B. Pusey gerichtet und ist die
Antwort auf dessen Budh ,Eirenikon®, das
vom Standpunkt der ,Zweigtheorie® aus
Verhandlungen {ber die Wiederherstellung
der ,ungeteilten Kirche® in Gang bringen
will. Da in diesem Buch u. a. das 1854 ver-
kiindete Dogma von der Unbefleckten Emp-
fiangnis Mariens als ein Abfall von der Of-
fenbarungswahrheit hingestellt wird, kon-
zentriert sich Newman in seiner Antwort
auf dieRechtfertigung der katholischen Glau-
benslehre iiber Maria und der katholischen
Marienverehrung, die er auf die Heilige
Schrift und die Kirchenviter zuriickfiihrt. —
Die zweite Schrift stellt die Antwort auf
eine Broschiire des ehemaligen Premiermi-
nisters Gladstone dar (der kurz zuvor durch
die katholischen irischen Abgeordneten, ge-
nauer gesagt: durch das Einschreiten der
irischen Bisch6éfe gegen seine irische Schul-
gesetzgebung, zu Fall gebracht worden war),
die betitelt ist: ,Die Vatikanischen Dekrete
nach ihrer Bedeutung fir die Untertanen-
treue“ (sie wurde im Kulturkampf [1874]
auch ins Deutsche iibersetzt), in der dieser
die englischen Katholiken herausfordert, sich
entweder fir das Unfehlbarkeitsdogma oder
aber fiir die Gewissensfreiheit und selb-
stdndiges politisches Handeln zu entscheiden.
Hier setzt Newman auseinander, daf man
die Infallibilitat nicht isoliert, abstrakt, son-
dern im Zusammenhang des Wesens der



Buchbesprechungen

ganzen Kirche als des Corpus Christi my-
sticum, des Volkes Gottes, sehen miisse. Die
Kirche ist fiir ihn der Hort der unfehlbaren
Wabhrheit, weil sie das Fortleben der Inkar-
nation nach Christi Himmelfahrt bedeutet. —
Die dritte Schrift ,, Uber die Befragung der
Laien in Dingen der christlichen Lehre® un-
tersucht, in welchem Sinn der ,consensus
fidelium“ , die Stimme der unfehlbaren Leh-
re der Kirche ist“ (XVII).— Alle dreiSchrif-
ten haben fiir die gegenwdrtige Situation
der Kirche (vor dem Konzil) nichts an Ak-
tualitit eingebifit. Zu sehen, wie hier mit
Ehrfurcht vor der Meinung des anderen,
mit furchtloser Wahrheitsliebe und grofler
Liebe zur Kirche um eine Losung der Glau-
bensprobleme gerungen wird, kann auch fiir
uns heute von vorhildhafter Bedeutung sein.
-- Eine Einfihrung der beiden Herausge-
ber und fast 25 Seiten Anmerkungen er-
leichtern das Verstindnis der Schriften sehr.
Das Buch hat eine aktuelle Aufgabe.
F. Wulf §]

Therese vom Kinde Jesu.
Selbstbiographische Schriften. Authenti-
scher Text. Nach der von Frangois de
Sainte-Marie OCD besorgten und kom-
mentierten Ausgabe ins Deutsche iiber-
tragen von Dr. Otto Iserland und Cor-
nelia Capol. Geleitwort von Hans Urs
von Balthasar. Einsiedeln, Johannes-
Uerlag (1958). 290 S., Ln. SFr. 14,80.

Es handelt sich hier um die deutsche Uber-
setzung der Urfassung der ,Geschichte einer
Seele® nach der franzésischen Ausgabe: ,Ma-
nuserits autobiographiques de Sainte Thé-
rése de 'Enfant-Jésus®, die 1956 im Karmel
von Lisieux erschienen ist (vgl. GuL 30
[1957] 128ff.) und die Agnes von Jesus,

233

die zweitilteste der Schwestern Martin, auch
von sich aus noch kurz vor ihrem Tod ange-
regt hatte. Dementsprechend werden die
einzelnen Manuskripte, weil sie zu verschie-
denen Zeiten geschrieben wurden und an
verschiedene Adressaten gerichtet sind, an-
ders als in den bisherigen Ausgaben, als
solche auseinandergehalten. Manuskript A
enthilt die Aufzeichnungen, die Therese im
Auftrag ihrer Schwester Pauline (Agnes von
Jesus), die damals Priorin war, niederschrieb
(zwischen Anfang Januar 1895 und dem
20. Januar 1896); es sind die Kapitel 1—8
der ,Geschichte einer Seele“. Manuskript
B enthilt einen Brief an ihre dltere Schwe-
ster und Taufpatin Maria (vom heiligsten
Herzen), auf deren” Wunsch hin geschrie-
ben (September 1896), in dem Therese in
sehr personlicher Weise ihren ,Kleinen
Weg* beschreibt und von den ihr geschenk-
ten Gnaden dieses Weges spricht; es ist das
Kapitel 11 der , Geschichte einer Seele®. End-
lich Manuskript C. Es enthilt die Fortset-
zung zu den Kindheitserinnerungen und be-
handelt ihre Klosterzeit (niedergeschrieben
Juni 1897, kurz vor ihrem Tod) und figu-
riert in der ,Geschichte einer Seele® als Ka-
pitel 9 und 10. Hinzugefiigt wurden noch
das Gebet zur Profeff und der Weiheakt an
die Barmherzige Liebe. Die Gliederung der
Texte erfolgte nicht nach den dblichen Ka-
piteleinteilungen; der Text wurde vielmehr
so belassen, wie er in der Urschrift vorliegt.
Ebenso wurden Interpunktion, Groff- und
Kleinschreibung, Unterstreichungen wie in
der Urschrift beibehalten. Die Anmerkun-
gen wurden der franzdsischen Buchausgabe
des Originals, die 1957 herauskam, teilwei-
se aber auch der groflen kritischen Ausgabe
(1956), entnommen. — FEine in ihrer Art
vorziigliche Ausgabe, die dem Leser etwas
von der Unmittelbarkeit und Frische des
Originals vermittelt. F. Wulf §]

Hagiographie

Matt, Leonard von — Hilpisch, Ste-
phan: Benediktus. Leben und
Werk. Wiirzburg, Echter-Uerlag (1960).
228 S., Ln. DM 25,—.

Es ist, wie jedermann, der mit der Mate-
rie vertraut ist, weifl, nicht leicht, ein ,Le-
ben“ des hl. Benedikt zu schreiben. Die
Quellenlage ist duflerst schwierig. Trotz der
ungeheueren Nachwirkung des ,Vaters des
abendlindischen Ménchtums® ist seine histo-
rische Gestalt weithin ins Dunkel gehiillt.
Was wir von ihm wissen, hat P. Stephan
Hilpisch, ein ausgezeichneter Kenner der be-
nediktinischen Urspriinge, in kurzer und mu-

stergiltiger Form im vorliegenden Bildband
zusammengestellt. Den Mangel an historisch
zuverldssigen Daten sucht er durch die Dar-
stellung der zeitgendssischen Ereignisse und
der Umwelt Benedikts auszugleichen. Da-
durch tritt die Gestalt des grofien Mdonchs-
vaters lebendiger vor uns hin. Im iibrigen
gilt ein gutes Drittel der 29 knappen Kapitel
dem ,Werk®“ Benedikts: der Geschichte sei-
ner Regula und der benediktinischen Ordens-
familie. Auch hier schreibt der V. keinen
Panegyrikus, sondern schildert in sachlicher
und zusammengedrangter Weise das Auf
und Ab des Benediktinertums, das gerade
dadurch in seiner grofien Bedeutung fir die



234 Buchbesprechungen

abendlindische Kirchen- und Profangeschich-
te erscheint. Die dem Text beigegebenen
Bilder (im ganzen 190), zeitgendssische Do-
kumente, die landschaftliche Umwelt Bene-
dikts, Miniaturen (Illustrationen zum zwei-
ten Buch der Dialoge Gregors des Grofien)
und die groflen Klosterbauten des Benedik-
tinertums aus allen Jahrhunderten sind nicht
nur eine Ergénzung und ein Kommentar des
geschriebenen Wortes, sondern zeigen zu-
gleich die Méglichkeiten und den Reichtum
benediktinischen Mo6nchtums. So reiht sich
der Band wiirdig seinen Vorgéngern an.
F.WulfS]

Géorres, Ida Friederike: Der géti-
liche Bettler und andere
Uersuche. Frankfurt/M., Carolus-

druckerei Josef Knecht 1959. 224 §S., Ln..

DM 8.80.

Wer das Buch nach dem Schutzumschlag
mit dem Franziskusbild von Cimabue be-
urteilen wollte, konnte auf den Gedanken
kommen, es handle sich hier um eine neue
Franziskusbiographie. Aber iiber ihn geht
nur das erste Kapitel und anch dieses nicht
in Form einer Biographie, sondern einer Stu-
die iiber die Armut des hl. Franz, die dufier-
lich bis an die letzte Grenze geht, innerlich
aber reich ist, voller Optimismns, , verschwen-
derisch im Geben, und unbefangen im Neh-
men aller Gaben der Liebe“und durchstrahlt
von der kommenden Herrlichkeit.

Ahnlich wird auch in den anderen ,Ver-
suchen® eine Gestalt herausgegriffen und in
dem dargestellt, was fiir sie wesentlich er-
scheint. ,Das unbekannte Gesicht* will das
Bild der kleinen heiligen Theresia, wie sie
wirklich war, nachzeichnen. Es ist nicht nur
»das Gesicht eines jungen Madchens, . . .
sondern das jiingste Symbol fiir das verbor-
gene Antlitz der Kirche: das Antlitz der
verborgenen Kirche® (S. 73). Nach einer kur-
zen Studie liber den hl. Josef folgen interes-
sante Gedanken {iber einige Heilige des
Advent: Sankt Barbara, Sankt Nikolaus, die
heilige Luzia und als Hauptbild die Imma-
kulata. Gewissermaflen eine Ergénzung da-
zu bildet Stephanus (Kranz und Krone).
Besonders gut gelungen scheint uns Sankt
Elisabeth zu sein als ,Bildnis der Gnade®.
Neben diesen Heiligen steht dann Reinhold
Schneider, dessen ,Unglaube“ am Schlufl
seines Lebens manche tiberrascht hat, den
1. F. Gorres aber als ,negative Mystik® deu-
tet, als die ,dunkle Nacht der Seele und des
Geistes“. — Den Abschlufl des Bandes bildet
ein Versnch iiber Werner Bergengruen, des-
sen dichterische Fiille in der Uberschrift ,,Das

Fillhorn® zum Ausdruck gebracht werden

soll.

In dem Wort ,Versuche“ liegt die Bitte,
das Geschriebene nicht als etwas Endgiiltiges
anzusehen, den Gedanken aber priifend und
verstehend nachzugeben. Wer das hier tut,
wird reiche Anregung finden und sich auch
manchmal wie aus einem Fiillhorn reich be-
schenkt vorkommen. Ad. Rodewyk S]

Jouhandeau, Marcel: Philipp
Neri, der heilige Narr. Koln,
Bachem 1960. 131 S., Ln. DM 9.,80.

Marcel Jouhandeau (Pseudonym fir Mar-
cel Provence) zeigt auch in diesem Werk
seine eigenwillige Originalitit. Was ihn an
Philipp Neri angezogen hat, ,sind die Ge-
gensitze, die er in sich vereint® (Vorw.). Er
will kein Historiker sein, noch weniger ein
Hagiograph. Infolgedessen gibt er erst im
zweiten Teil seines Werkes einen Uberblick
iiber das Leben des Heiligen. Im ersten ver-
sucht er ,in groflen Ziigen die Gestalt (Phi-
lipp Neris) zu zeichnen: den Mystiker, den
Mann, der alle Welt bezauberte und einen
Kreis von Jiingern um sich sammelte®* (81).
Dabei haoft er das Sonderbare und Aufier-
gewdhnliche in dichter Fiille, es mehr neben-
cinander stellend als erklirend. Viele Son-
derbarkeiten versucht er daraus verstindlich
zu machen, dafl der Heilige das Herannahen
eines ekstatischen Zustandes spiirte und ihm
durch seine Spifle entweder zu entgehen
suchte oder aber hoffte, die Aufmerksamkeit
der Umgebung abzulenken. Im ibrigen fin-
den wir bei Jouhandean kaum eine Erkla-
rung fiir Philipp Neris mystische Eigenart.
So bleiben viele Fragen offen. Nur derjeni-
ge, der schon ein klares Bild des Heiligen
hat, wird dieses noch mehr abrunden kén-
nen. Vom Standpunkt literarischer Darstel-
lung bedeutet die Lektiire allerdings einen
Genufl. Ad. Rodewyk S]

Papadsogli, Giorgio: Teresa von
Avila. Herausg. u. iibertragen von
Oda Schneider. Geleitwort von Joseph
Solzbacher. Miinchen~Paderborn-Wien,
Uerlag Ferdinand Schiéningh — Tho-
mas-Uerlag, Ziirich (1959). 612 S., Ln.
DM 24,—.

Wir besitzen aus dem letzten Jahrzehnt
zwei umfangreiche Lebensbeschreibungen
der hl. Theresia von Avila, die von Marcelle
Auclair (deutsche Ubersetzung: Ziirich, Im
Verlag der Arche 1953) und die vorliegende,
die eine franzdsisch, die andere italienisch
geschrieben, Beide Verfasser, Madame Auc-
lair und Commendatore Papasogli-Pizzotti,



Budhbesprechungen 235

sind ausgezeichnete Kenner der Quellen und
machen von ihnen ausgicbig Gebrauch. Beide
wollen nur vorbringen, was sich historisch
belegen 14ft. In der Gestaltung des Stoffes
zeigen sich aber ihre verschiedenen Anlagen
und Interessen. Auclair hat sich als Frau aus-
gezeichnet in Theresia einzufiihlen vermocht.
Sie vermag darum ein sehr lebensnahes und
urspriinglich empfundenes Bild der Heiligen
von Avila zu entwerfen. Man erlebt deren
Gesdhichte gleichsam noch einmal mit. Mag
auch manches subjektive Deutung sein, im-
mer ist es gut fundiert. Und da es sich nicht
um ein wissenschaftliches, sondern um ein
(Erbauungs-)Buch handelt, ist auch der Er-
zihlerton ihrer Darstellung ganz natiirlich.
In der Grundkonzeption ist die Arbeit Papa-
soglis jener dhnlich. Auch er ist in erster Li-
nie Historiker. Auch er schreibt als frommer
Christ. Auch ihm geht es um eine Heiligen-
vita und auch er schreibt so lebendig, daf} die
Vergangenheit anschaulich gegenwirtig ge-
macht wird. Aber er hat viel mehr zeit-
und kulturgeschichtliches Material in There-
sias Leben hineinverarbeitet. Kommt dazu,
daf} bei ihm auch der Erzidhlerton noch stir-
ker ist als bei Auclair. So verliert sich oft
die Darstellung in Details und subjektive
(fromme) Empfindungen, die den heutigen
Leser, jedenfalls nérdlich der Alpen, eher
storen als anregen. Ein Beispiel fiir die
Scireibweise des VfI.s: ,Der Wind riittelte
heftig an den Fenstern. Manchmal, wenn das
Gesprach verstummte, schweiften Teresas
Gedanken ab, iiber das weite, néchtliche, ver-
schneite Bergland hin. Sie iibertrug die kér-
perlichen Bilder ins Geistige, und diese
Schau erschien ihr wie ein Sinnbild der Un-
gldubigen, Siinder, Ketzer in der Welt. Kaum
fand sie sich allein, fliichtete sie zu ihren
Biichern ... (83). Was wir heute méchten,
wire einmal eine gréfere Niichternheit und
Sparsamkeit in der Sprache, dazu eine Her-
ausarbeitung der Dramatik des Werdens und
Wadhsens der Personlichkeit der grofien Frau
und Heiligen, die so viel Menschliches, aber
auch so viel Ritselhaftes, ja Bestiirzendes
hat. Wir méchten gern durch alle Hiillen
zum Geheimnis ihres Herzens hindurchdrin-
gen, um an einem lebendigen Beispiel zu
realisieren, wie der unsichtbare und uns oft
so ferne Gott einem Menschen begegnet, und
wie dieser das Feuer Gottes erfdhrt. Diese
Biographie aber mufl noch geschriecben wer-
den. F. Wulf S]

Victor de la Uierge OCD: There-
sia von Lisieux. Lehrmeisterin
des geistlichen Lebens. Nach authenti-
schen Handschriften. Friedberg bei Augs-

burg, Pallotti-Uerlag (1958). 223 §., Ln.
DM 9,50.

Der Titel der franzésischen Originalaus-
gabe lautet: Réalisme spirituel de Sainte
Thérése de Lisieux. Jeder der beiden Titel
gibt einen wesentlichen Gedanken des Bu-
ches wieder. Aber ihre auf den ersten Blick
grofe Verschiedenheit zeigt auch schon, dafl
der Inhalt des Buches nicht so leicht auf
einen Nenner zu bringen ist. Der Autor
wollte wohl hervorheben, wie unmittelbar
und kompromiflos die heilige Karmelitin
die iibernatiirliche Welt (die alleinige Liebe
zu Jesus, die vertrauensvolle Hingabe an die
barmherzige Licbe Gottes) in den kleinsten
und gewdhnlichsten Dingen des Alltags rea-
lisiert hat. Der deutsche Ubersetzer wollte
mehr daranf hinweisen, wie Therese durch
die Entdeckung und Verwirklichung ihres
Geheimnisses (des ,kleinen Weges®, des
.Weges der Kindheit“) zur Lehrmeisterin
des geistlichen Lebens (fiir ihre Novizinnen
und fiir alle) geworden ist und wie sehr sie
sich dessen auch bewufit war. Um beide Ge-
danken kreist tatsichlich das Buch. Damit ist
auch schon gesagt, daf} seine Linienfithrung
nicht gradlinig 1st und dafl es manche Wie-
derholungen enthilt. Dennoch behidlt es im
Kranz der Theresienliteratur seine eigene
Note und seinen eigenen Wert. Der Vi. ar-
beitet den theresianischen Weg der lieben-
den und vertrauenden Hingabe des schwa-
chen und schnell mutlos werdenden Men-
schen an Gott im jeweiligen Augenblidk, ge-
stiitzt auf die Quellen, sehr gut heraus. Er
148t immer wieder Therese selbst oder ihre
Mitschwestern zn Wort kommen. Und eben-
so gibt er uns einen Einblick in die pidago-
gischen Fihigkeiten der Heiligen, wie sie mit
Liebe und Zartgefiihl, aber auch ohne Um-
schweife und mit einer fiir ihr Alter erstaun-
lichen Sicherheit und Festigkeit ihre Novi-
zinnen auf den Weg der Hingabe fiihrt. Ein
Anhang iiber den Zwedk des Noviziates und
seine Erziehungsmethoden, ferner iiber Bu-
fe und Gesundheit 1488t vermuten, dafl das
Budh in erster Linie fiir Novizenmeisterin-
nen geschrieben wurde (oder entstanden ist).
Fiir den, der nicht von der Noviziats- und
Klosteratmosphire geprigt ist, wirkt die
Welt, die hier geschildert wird, oft ,er-
schreckend® klein. Was wird hier nicht alles
wichtig genommen und zum Problem ge-
macht! Und dennodh ist es die echte, unretu-
schierte Welt des Menschen, und es sind die
gleichen Probleme, die jeder in seiner Weise
und in seinem Lebensbereich christlich zu be-
wiiltigen hat. Darin liegt die Vorbildhaftig-
keit der heiligen Karmelitin fiir alle und
ebenso der Wert des vorliegenden Buches.

F. Wulf §]



236 Buchbesprechungen

Baumann, Ferdinand S]: Pius XII.
erhob sieaufdie Altidre. Die
Heilig- und Seliggesprochenen seines
Pontifikats. Wiirzburg, Echter-Uerlag
1960. 875 S., Ln. DM 19,80.

Viele werden es begriifien, in einem hand-
lichen Band die kurzen Biographien jener
Heiligen und Seligen zu finden, die in den
beiden letzten Jahrzehnten von Papst Pius
XII. kanonisiert worden sind. Der V. bringt
sie in der zeitlichen Reihenfolge ihrer Hei-
lig- bzw. Seligsprechung. Wire er der Chro-
nologie der Sterbejahre gefolgt, so wiirde
man auf den ersten Blick sehen, dafl der
weitaus grofite Teil dieser Heiligen dem 19.
und 20. Jahrhundert angehort, so dafl wir
sie als moderne Heilige bezeichnen kénnen.
Viele von ihnen sind in unseren Gegenden
kaum bekannt, und es dirfte auch schwer
sein, liber sie zusammenhidngend etwas so
Brauchbares zu finden wie hier.

P. Baumann, der als Gutachter der Riten-
kongregation fiir die Selig- und Heiligspre-
chungsprozesse in Rom titig ist und darum
grofle Kenntnisse auf diesem Gebiet besitzt,
bringt die wichtigsten Lebensdaten der neuen
Seligen und Heiligen, legt aber offensicht-
lich den Hauptwert darauf, durch gut ge-
wihlte Einzelheiten oder Zitate das innere
Bild dieser Seligen und Heiligen vor uns
erstehen zu lassen, so dafl man leicht erfafit,
wodurch sie es — menschlich gesprochen —
»verdient“ haben, von der Kirche als Vor-
bild hingestellt und zur Verehrung anemp-
fohlen zu werden. Die Darstellung ist in der
Hauptsache berichtend, nicht kommentierend,
denn nur so wurde es méglich, auf dem
knappen Raum von je vier bis finf Seiten
die einzelnen Lebensbilder zu zeichnen. Im
ganzen handelt es sich um 65 Heiligengestal-
ten und um vier Martyrergruppen. ,Aufler
den insgesamt 129 Martyrern der vier Grup-
pen sind noch weitere zu den Martyrern zu
zdhlen (de Brito, Chanel, Goretti und Cres-
citelli), wahrend die Zahl der heiligen bzw.
seligen Bekenner 61 betragt (Vorwort).

Ad. Rodewyk S|

Baumann, Ferdinand SJ: Ein A po-
stel des heiligsten Herzens
Jesu. Der Diener Gottes P. Johann
Baptista Reuff S] (1868—1947). Frei-
burg/Schweiz-Konstanz-Miinchen, Ka-
nisius-Uerlag 1960. 586 S., Ln. SFr 14,70,

Der Mann, iiber den dieses Buch handelt,
ist ein Deutscher. Wenn er kaum bekannt ist,
so liegt das daran, dafl er iiber die Hilfte
seines Lebens in Brasilien gelebt hat. P.
Reufl wurde am 10. 7. 1868 zu Pottenstein

in der Didzese Bamberg geboren. Nach sei-
ner Priesterweihe (1893) wirkte er kurze Zeit
als Weltpriester in seiner Heimatdiézese und
trat dann in den Jesuitenorden ein (1894).
Am 15. 9. 1900 fuhr er nach Brasilien, wo er
zundchst in Rio Grande do Sul, dann in Por-
to Alegre wirkte, von 1914 aber bis zu sei-
nem Tode (am 21. 7. 1947) immer in Sio
Leopoldo. Hier war er hauptsdchlich im Se-
minar als Spiritual der Alumnen und als
Liturgieprofessor titig. Nach aufien hatte
seine Tatigkeit nichts Auffallendes, dafiir
war sein inneres Leben um so erstaunlicher.
Denn P. Reufl wurde von Gott hoher mysti-
scher Gnaden gewurdigt.

Inhaltlich ist sein mystisches Gebetsleben
vor allem durch die Herz-Jesu-Verehrung
gepragt. Auf Befchl seiner Obern, die um
seine auflergewohnliche Begnadung wuflten,
fihrte er ein geistliches Tagebuch, das uns
erhalten ist und auf das sich der Vf. dieser
Biographie in der Hauptsache stiitzt. Er wer-
tet es ausgiebig aus und versucht, den in-
neren Weg von P. Reufl méglichst mit seinen
eigenen Worten zu schildern. Dadurch wird
die Darstellung zwar etwas umfangreich,
gestattet dem Leser aber, sich selbst ein Ur-
teil zu bilden. Dieses ist nicht immer leicht.
P. Reufl wurde von der Liebe zu Gott nicht
nur im bildlichen Sinne {iberwiltigt, sondern
sie warf ihn oft geradezu um, so dafl er sich
nicht mehr auf den Fiiflen halten konnte.
Er hat sich immer wieder gegen das Durch-
brechen der mystischen Zustinde gewehrt
und versucht, sie zu verhindern. Umsonst.
Trotzdem gelang es ihm, vor der Uffentlich-
keit seine mystischen Gnaden fast ganz zu
verbergen, so dafl auch solche, die lange mit
ihm zusammenlebten, kaum etwas davon
merkten und nach seinem Tode sehr erstaunt
waren, daf} fast unmittelbar seine Verehrung
im Volke einsetzte und sich auf Grund der
vielen Gebetserhérungen immer mehr stei-
gerte. So hat es ihm der Herr selbst ange-
kiindigt und ihn erkennen lassen, dafl er ein-
mal zu den Heiligen des Himmels gehéren
wirde.

Bei P. Reufl hatten all diese Gnaden die
Wirkung, ihn nur immer noch demiitiger zu
machen. Gerade diese Demut ist in seinem
Charakterbild wohl das allerauffallendste.
Obwohl Gott ihn seine Liebe immer wieder
erkennen lief, so glaubte P. Reuf} doch, dafl
der Herr all das an einen véllig Unwiirdi-
gen verschwende.

Die Mystik desP.Reuf§ stellt uns vor man-
che Fragen. P. Baumann hat sie nicht grund-
sdtzlich 16sen wollen, sie eher nur angedeutet
oder hat durch Hinweise auf Parallelfille
im Leben der Heiligen kleine Hilfen fiir ihr
Verstindnis gegeben. Trotz dieser vorsichti-
gen Zuriickhaltung spiirt man doch durch das



\ Buchbesprechungen 237

ganze Buch eine ruhige und sichere Fiihrung,
die vor allem in einer gewissen Systematik
spiurbar wird, die notwendig war, um das
Tagebuch auswerten zu kénnen. Es sei nur
hingewiesen auf die Kapitel: ,Wirde und
Pflicht des Priesters. Vom Wert und We-
sen der heiligen Messe. Aus der heiligen
Messe des Dieners Gottes“. Aus diesen Ab-

schnitten allein schon wiirde man erkennen,
daf Gott P. Reufl auserwahlte, um an einem
ergreifenden Beispiel das Verhiltnis und die
Liebe Christi zu seinen Priestern zu zeigen
oder mit anderen Worten: was der Priester
in den Augen Gottes ist. In dieser Hinsicht
ist das Buch eine reiche Quelle fiir die prie-
sterliche Betrachtung. Ad. Rodewyk S]

» Exerzitien «

Dumoulin, Heinrich: ZEN. Ge-
schichte und Gestalt (Sammlung Dalp
Band 87). Bern, Francke Uerlag 1959.
382 8. mit 16 Tafeln, Ln. DM 14,40.

Neben dem Yoga (und iber ihm) ist das
Zen eine Erscheinungsform ostasiatischer
Weisheit, die den. Westen in steigéndem
Mafle fasziniert. ,Das Zen ist die aus dem
mystischen Strom im Buddhismus geborene
Erleuchtungsschule. Wenn auch die Erfah-
rung des Zen iiber die Vernunftkategorien
hinausliegt, so dispensiert der irrationale
Charakter doch keineswegs von einer sorg-
faltigen geschichtlichen Prifung des Phino-
mens“ (58). Das Zen ist eine ganze geistige
Welt, und an sich sind viele Wege zu seiner
ErschlieBung denkbar. Dumoulin selbst weist
darauf hin, dafl das Zen ,der Religion, Psy-
chologie, Metaphysik, Kultur und Mystik an-
gehért” (5) und sich somit viele Forschungs-
methoden anbieten. Er wihlt den Weg der
Geschichte. .

Ausgehend vom mystischen Element im
indischen Urbuddhismus, fithrt er den Leser
uber das Mahiyina und seine Sutren zur
Vorbereitung des Zen im chinesischen Bud-
dhismus. Er schildert die Zen-Patriarchen
der Friihzeit, die Zen-Meister der Hochbliite,
das ménchische Leben und die Ausbreitung
und Methodisierung des Zen wihrend der
Sungzeit. Es folgt die Verpflanzung des Zen
nach Japan: Zen-Meister Ddgen, Zazen und
religidse Metaphysik, sodann ein sehr inter-
essantes Kapitel iiber die Begegnung zwi-
schen Zen und dem Christentum. Die letz-
ten Kapitel gelten dem Zen in der japani-
schen Neuzeit, der Zen-Mystik des Hakuin,
der Gestalt des Zen und dem Problem der
natiirlichen Mystik.

Wie der sachliche, geradezu fachwissen-
schaftliche Charakter dieses Aufrisses bereits
durchblicken 1afit, handelt es sich bei dem
vorliecgenden Werk keineswegs um eine Ver-
offentlichung, die westlichem Sensations-
bediirfnis entgegenkdme. Vielmehr ist das
Buch eine griindliche, wissenschaftlich fun-
dierte Arbeit. Sie gewinnt freilich bei aller

sachlichen Zucht auf eine doppelte. Weise
Leben: einmal aus der Fiille des konkreten
geschichtlichen und biographischen Materials,
sodann aus der intimen Vertrautheit des
Verfassers mit der Welt Asiens. Dumoulin
lebt seit Jahrzehnten in Japan und kann
aus personlichem Kontakt mit Zen-Kléstern
und Zen-Monchen sprechen. Das Buch, dem
ein reicher Literaturhinweis beigegeben ist,
kann jedem empfohlen werden, der sich
ernst um eine griindliche Kenntnis des Zen

bemiiht. F. Hillig §]

Enomiya-Lassalle, H M. S]: Zen —
Weg zur Erleuchtung. Wien,
Herder 1960. 148 S. mit 18 Fotos. Ln..
DM 9,60.

Wie Dumoulin ist auch Lassalle (trotz des
franzosischen Namens) ein deutscher Jesuit.
Auch er lebt seit einem Menschenalter in Ja-
pan, und es ist fiir ihn bezeichnend, dafl er
den japanischen Namen Enomiya angenom-
men hat, versucht er doch mit starker Ein-
fithlungskraft und unter nicht geringen Ent-
behrungen sich, soweit es einem katholischen
Priester moglich ist, in die Welt des Zen
einzuleben. Sein Biichlein ist insofern eine
willkommene Ergénzung zu dem viel schwe-
reren und mehr theoretischen Dumoulins, als
es schlicht und konkret schildert, wie die
Zen-Meditation gehandhabt wird und wie
es einem Europaer ergeht, der sich in sie
cinweihen laf}t. Natiirlich verkennt Lassalle
die tiefgreifenden Unterschiede nicht, die
zwischen Zen-Buddhismus und christlicher
Kontemplation und Mystik bestehen, Den-
noch geht er sehr weit, wir méchten meinen,
zu weit, in dem optimistischen Glauben einer
Verwendbarkeit des Zen fiir die christliche
Meditation. Fir einen Menschen, der durch
jahrzehntelanges Eingewdhnen fernéstlichem
Wesen nahegekommen ist, mag sein Urteil
gelten. Fir uns andere darf man an die Be-
merkung Dumoulins erinnern, daf das Zen
gerade deshalb eine so starke Anziehungs-
kraft auf den Westen ausiibe, weil im gan-
zen Osten nichts unwestlicher sei als das
Zen, F. Hillig S]



238

Miihlenbrock, Georg S]: Aktion
nach innen. Exerzitienund Einkehr-
tage fir die Jugend. Uberlegungen und
Uorschlige. Diisseldorf, Uerlag Haus
Altenberg (1960). 139 S., br. DM 7,80.

Es handelt sich hier um ein Werkbuch, das
aus langjahriger Erfahrung stammt und zu
dem eine Reihe von Jugendseelsorgern bei-
getragen haben. Dem VI, kommt das Ver-
dienst zu, all diese Erfahrungen zusammen-
gestellt zu haben, und da er selbst jahrelang
an fihrender Stelle in der Exerzitienarbeit
fir die Kernkreise der katholischen Jugend
gestanden ist, war er wie kaum ein anderer
zu dieser Arbeit berufen.

Der erste Teil ,Grundsitzliches® handelt
von dem, was Exerzitien im Sinne des hl.
Ignatius eigentlich sind, um sie nicht nur von
anderen Besinnungstagen abzuheben, son-
dern um daraus abzuleiten, welche Aufgabe
den E. in der (Jugend-)Seelsorge zukommt,
wer fir die Teilnahme an wirklichen E. reif
ist und wie E. gestaltet werden miissen. Sol-
che Erwigungen sind um so notwendiger,
als immer wieder die Gefahr besteht, daf
religiése Veranstaltungen E. genannt wer-
den, die es nicht sind, weil ihnen der Ubungs-
charakter fehlt (der sich vor allem darin
zeigt, dal nicht Vortrage angehort, sondern
Meditationen gemacht werden) und weil den
Teilnehmern nichts abgefordert wird, diese
nicht vor Entscheidungen gestellt werden. —
Der zweite Teil ,Praktische Ubungen uud
Vorschlige“ spricht iber die duflere Form
(Vorbereitung, Tagesordnung usw.) und
tiber die Thematik der E. Letztere sollte (bei
Jugendlichen) womdéglich davon bestimmt
sein, ob es sich um die ersten E. handelt,

Buchbesprechungen

oder ob schon einmal E. gemacht wurden.
Dementsprechend ist von Grundkursen und
von Aufbaukursen die Rede. — Der dritte
Teil geht die einzelnen Formen von Be-
sinnungstagen durch, die den E. verwandt
sind, aber nicht mit diesen auf eine Stu-
fe gestellt werden sollten, weil ihnen we-
sentliche Elemente der E. fehlen, also Ein-
kehrtage, Ferienakademien, Schiilerwochen
usw. Sie haben auch eine breitere und variab-
lere Thematik. — Im vierten und umfas-
sendsten Teil, ,Werkraum® iberschrieben,
werden konkrete, skizzenhaft ausgearbeitete
Vorschlige fiir die verschiedenen E.-kurse
vorgelegt; sowohl fir die Gesamtthematik
eines Kurses wie auch fiir die einzelnen Be-
trachtungen. — Der finfte Teil ist haupt-
sichlich fiir die Exerzitanten bestimmt. Er
enthilt Anregungen fir das Gebet, die Be-
trachtung, die Gewissenserforschung, die
Beichte. Er ist auch als Separatdruck erschie-
nen und kann den Teilnehmern in die Hand
gegeben werden. — Zum Schlufl sind noch
einige praktische Hinweise fiir die Durch-
fiihrung von E. hinzugefiigt. Ein sehr niitz-
liches Buch, ein wenig, wie uns scheint, zu
unruhig in der Vielgestalt von Vorschligen.
Werden nicht zuweilen statt Betrachtungs-
vorlagen Instruktionen (sehr notwendige!)
geboten? Kann iibrigens ein Junge beten:
»Herr Jesus Christus, laf uns aus Licbe zu
dir dein Gewand und deine Ehrenzeichen
tragen: Kreuz und Schmach! Lafl uns das
Kreuz lieben und umfangen!” (S. 102)? Zwi-
schen der Aufteilung der Betrachtungsvor-
lagen in Anschauung, Uberlegungen, Collo-
quium (S. 57ff.) und der spiteren Anleitung
zum inneren Gebet (S. 119ff) scheint uns
nicht in allem eine Ubereinstimmung zu be-
stehen. F. Wulf ST

Gelebte Frommigkeit

Frommigkeit. Gesammelte Auf-
siitze. Herausg. von Theodor Bogler OSB
(Liturgie und Monchtum. Laacher Hefle
27). Maria Laach, Uerlag Ars Liturgica
1960. 159 S.u.4 Bildseiten, geh. DM 4,—.

Die hier gesammelten Aufsétze haben fol-
gende Titel: Biblische Erwigungen zur christ-
lichen Weltfrémmigkeit (A. Kassing), Litur-
gische Frommigkeit (W. Diirig), Leben aus
dem Mysterium (Th. Schneider), ,Monasti-
sche Frémmigkeit® (E. v. Severus), Die Virgo
und die Frommigkeit (C. Bonn), Uber die
Meditation als Element der Frommigkeit
(E. v. Severus), Das immerwihrende Gebet
(A. Schoenen), Mannesjugend und Frémmig-
keit (K. Erlinghagen), Das Madchen und die

Frommigkeit (W. Hef8), Der Mann und die
Frommigkeit (W. Dirks), Die Frau und die
Frommigkeit (M. Dirks). Ein weitgespannter .
Rahmen also. Die meisten Aufsitze wollen
unmittelbar in die Zeitsituation hineinspre-
chen. So setzt sich A. Kassing von der Lehre
des NT her mit den Thesen A. Auers zur
Laienfrémmigkeit auseinander, W. Diirig
sieht in der Liturgischen Frommigkeit nicht
irgendeinen Frémmigkeitstyp neben ande-
ren, sondern die Grundform christlicher
Frommigkeit iiberhaupt, W. Dirks zeigt die
Tendenzen auf, die nach seiner Meinung das
religiése Bewufitsein und den Frommigkeits-
vollzug des heutigen katholischen Mannes
kennzeichnen und hebt diese Frémmigkeit
von der des ausgehenden 19. Jahrhunderts



Buchbesprechungen

ab. Lehrer des geistlichen Lebens (Novizen-
meister, Spirituile usw.) und Seelsorger
empfangen aus dem Sammelband reiche An-
regung. F.Whulf §]

Marduel, F.. Le pardon de
Dieu. Pour un meilleur usage du
sacrement de pénitence. Le Puy, Edi-
tions Xavier Mappus 1959. 168 S.,
brosch. Frs. 660.

Der VI. fiihlt sich zu diesem Buch aufge-
rufen durch die Beobachtung, dafl manche
moderne Psychologen das Maf unserer Frei-
heit und damit die moralische Verantwor-
tung des Menschen zu sehr herabsetzen, wo-
durch die Begriffe von Siinde und Schuld
ausgehéhlt werden. Darum geht er in seinem
ersten Kapitel auf die Ausfliichte ein, mit
denen sich der heutige Mensch gern entschul-
digen und jede Schuld abwilzen méchte. An-
schlieBend grenzt er normales und krank-
haftes Schuldgefiihl gegeneinander ab und
kldrt damit den Begriff der iibernatiirlichen
Reue. Um die Grofle der Siinde zu erfassen,
lenkt er den Blick auf die Welt, zu der wir
gehoren, auf die Wunden, die wir anderen
schlagen, auf die unendliche Gréfle Gottes
und auf den Erléser.

Dariiber hinaus wird all das behandelt,
was zu einem guten Beichtunterricht gehort,
wobei auch die praktischen Fragen gebiih-
rend zur Sprache kommen, Dazu gehért nicht
zuletzt ein sehr ausfithrliches Schema fiir die
Gewissenserforschung, die vor allem die in-
nere Haltung, mehr als die einzelnen Hal-
tungen, betont ins Auge fafit. Orientieren
soll sich der Beichtende an den Worten Jesu.
Deshalb werden auf der linken Seite Her-
renworte oder andere Schriftstellen ange-
fuhrt, auf der rechten die entsprechenden
Fragen fiir die Gewissenserforschung.

Bringt das Buch inhaltlich auch wohl kaum
etwas Neues, so diirfte es aber in seiner prak-
tischen Art doch das erreichen, was der Un-
tertitel andeutet: einen besseren Vollzug des
Bufisakramentes. Ad. Rodewyk S]

Gleason, Robert W. S]: Christ
and the Christian. New York,
Sheed & Ward 1959. 179 S., $ 8,—.

Gleason gibt mit diesem Buch eine Ein-
fihrung in die Grundbegriffe und Grund-
linien des geistlichen Lebens. Es ist offen-
sichtlich firr ein breites katholisches Publikum

239

gedacht, das nicht uber einen grofien Fundus
an Wissen verfilgt, dem aber selbst Dinge,
die einem deutschen Sonntagskirchginger al-
lein durch die angehorten Predigten bekannt
sind, noch erklirt werden miissen.

Nach der Einleitung (,01d and new Orien-
tations“), die vielleicht zu amerikanisch-op-
timistisch gehalten ist, fithrt Gleason in sie-
ben Kapiteln den Leser zu den Grundgedan-
ken der Exerzitien: Jeder Christ — nicht
nur der Priester oder der Ordensmann —
mufl auf seine Weise aus sich herausgehen
und den Willen Gottes zu erfiillen suchen.
Eine gut saturierte ,Riickversicherungsexi-
stenz® ist damit nicht zu vereinbaren. (So
S. 29: ,Because our Lord has directed us to
be perfect, we can never halt upon the road,
but must always continue to progress.“)

Das Buch ist lebendig und verstindlich ge-
schrieben, hascht aber im Stil und Aufma-
chung nicht nach populir-reiflerischen Effek-
ten. Wir unterschreiben, was in einer ameri-
kanischen Rezension von einem anderen
Buch des Vi.s gesagt wird: It is commen-
dable for its palatable form. G. Soballa S]

Evely, Louis: Manifest der
Liebe. Das Uaterunser. Ins Deutsche
iibertragen von Maria Wahl. Freiburg,
Uerlag Herder 1958. 160 S., Ln. DM
7,80.

Ein franzosischer Seelsorgspriester legt
hier in einfacher und bildhafter Sprache Ge-
danken zum Vaterunser vor. Sie werden al-
len, die in ehrlichem Bemiihen ihr persén-
lich-alltigliches Leben am Evangelium der
Liebe auszurichten suchen, etwas mitgeben
kénnen, Louis Evely fiihrt die Bitten des
Herrengebetes auf ihre alles durchdringende
Sinnspitze hin: die Liebe. Wahre Bruderlie-
be verlangt, dafl wir Kinder des einen Vaters
und Briider seines Sohnes sind. Gottes- und
Naéchstenliebe laufen nicht unabhingig ne-
beneinander her. Unsere Liebe ist vielmehr
ein unbedingtes Sichhineingeben in die Lie-
be des Vaters, die uns in Christus sichtbare
Gestalt geworden, deren ureigenster Charak-
ter das Schenken ist. Wir milssen einfach
den Lebensrhythmus dieser Liebe mitvollzie-
hen, die vom Vater ihren Ausgang in die
Welt nahm und alles mitreiiend zu ihrem
Ursprung, dem Vater, zuriidkkehrt. Dazu
will uns dieses Buch bewegen, aus dem ein
lebendiger Glaubensgeist und religiése Wir-
me sprechen. G. Soballa S]



240 Buchbesprechungen

Priestertum

Delleport, Jan — Greinacher, Norbert
— Menges, Walter: Die deutsche
Priesterfrage. Eine soziologische
Untersuchung viber Klerus und Priester-
nachwuchs in Deutschland. Mainz, Mat-
thias-Griinewald-Uerlag 1961. 217 S.,
Ln. DM 24,80.

In Deutschland fehlen 10112 Pfarrseel-
sorger, das sind 38 Prozent des augenblick-
lichen Gesamtbedarfs; so das Ergebnis die-
ser Untersuchung (58). Es wire miifig, hier
um die genaue Zahl rechten zu wollen; bei
allem Wissen um die Grenzen der Soziolo-
gie, bei aller Vorsicht im Lesen von Statisti-
ken und bei aller Zuriikhaltung gegeniiber
manchen Einzelschliissen von  schmaler
Grundlage aus bleibt der Priestermangel in
Deutschland als Tatsache bestehen. Ja, es
mufl ,damit gerechnet werden, dall nach
spétestens zehn Jahren noch weniger Prie-
ster eine noch groflere Arbeitslast zu tragen
haben®; so schliefit eine neuerliche Unter-
suchung iiber ,Die Priesterfrage im Bistum
Miinster“ (Unsere Seelsorge, Sept. 1960, 10).
— Das Buch sieht die Frage stark von der
Pfarrseelsorge her; unsere Zeit braucht aber
dariiber hinaus mehr denn je ,spezialisier-
te“ Seelsorger (in welcher Stadt gibt es z. B.
einen Priester, der sich in den dort wirken-
den Sekten wirklich auskennt?), sie braucht
auch eine gréflere Breite des wissenschaft-
lichen Nachwuchses, sie braucht vor allem
Stitten der Besinnung und Beschauung.
Sonst werden unsere Pfarrseelsorger eine
kdmpfende Truppe ohne Munition und ohne
gesichertes riickwirtiges Gebiet. Sie selber
wissen genau, dafl ihre Kraft in der Inner-
lichkeit liegen muf} (93—100), und die Ju-
gend weill es auch (137). Von hier aus hat
der Einsatz der Orden (und auch der Schul-
geistlichen) in der Pfarrseelsorge eine nicht
zu {ibersehende Grenze. Wenn die Quanti-
tit gering ist, mnfl man um so mehr auf die
Qualitit bedacht sein. Das heifit in unserer
Frage: moglichste Entlastung von Verwal-
tungsarbeit (einschlieflich der Beantwortung
statistischer Bogen) und méglichste Freistel-
lung fiir eine personlich durchformte Seel-
sorge. Das heifit unter anderem stets neues
Durchdenken und Erarbeiten der Fragen der
Frommigkeit, auch wissenschaftlich; und
hierin wird wirklich in Deutschland nicht
viel getan. Oder geniigt ausgerechnet hier
die Ausriistung aus vergangenen Zeiten?
Wenn unsere erste Sorge der echten Chri-

stusnachfolge unserer Priester gilt {dazu ge-
hért auch katholische Weite, etwa in der
Férderung von Missionsberufen), dann
braucht uns um die Zahl nicht bang zu sein.
Leben zeugt Leben (vgl. 130—140: Die Mo-
tivation bei der Berufswahl der Theologie-
studenten).

Das Buch bedeutet mit seinen Darlegun-
gen, den statistischen Bildern und dem rei-
chen Literaturverzeichnis eine wertvolle Hil-
fe; wir wiinschen, daf} es viele zum Nachden-
ken und zum Gebet vor dem Herrn der Ern-
te fithre. J. Méllerfeld S]

Priestergemeinschaften.
Herausg.von Norbert Greinacher. Mainz,
Matthias-Griinewald-Uerlag (1960). 240
S.., Ln. DM 13,80.

Die heutige Situation der Pfarrseelsorge
und ‘des Weltpriesters haben ein starkes
Verlangen nach engerer Gemeinschaft mit
gleichgesinnten Mitbriiddern geweckt. Allent-
halben sucht man (vor allem in den euro-
paischen Landern) nach neuen Formen des
Zusammenschlusses und eines gemeinsamen
Lebens. Man ist der Uberzengung, dafl man
in der briiderlichen Gemeinschaft den eige-
nen Schwierigkeiten (Einsamkeit, Erfolglo-
sigkeit usw.) besser gewachsen ist, man sieht
in einem gemeinsamen Ideal und einer ge-
meinsamen Lebensordnung die Voransset-
zung fir die Erméglichung und Vertiefung
eines geistlichen Lebens nnd erhofft sich aus
der briiderlichen Zusammenarbeit auch fiir
die Seelsorge einen giinstigeren Start. — Im
vorliegenden Sammelband sind eine Reihe
von Aufsitzen zum genannten Thema, die
meist in franzésischen Zeitschriften erschie-
nen sind, zusammengefaflt. Sie beinhalten
zunichst grundsatzliche Uberlegungen iiber
das Gemeinschaftsleben des Weltklerus, su-
chen dieses zu begriinden und eine ihm ge-
mafle Spiritualitit zu entfalten. Eine zweite
Reihe von Beitrigen berichtet von den Er-
fahrungen, die man in Frankreich und in
Deutschland mit Priestergemeinschaften ge-
macht hat. Wenn die Sammlung anch kei-
neswegs vollstindig ist, so gibt sie doch
einen guten Aufschlufl {iber die hentigen
Gemeinschaftsbestrebungen im Weltklerus
und vermittelt allen, die sich um diese Fra-
ge bemiihen, viel Anregung. Weihbischof
Reufl aus Mainz schrieb das Vorwort.

F. Wulf S]





