
•Seid meine Nachahmer, Brüder!" (Phil 3,17) 

Von Friedrich Wulf SJ, München 

Wie soll man es eigentlich verstehen, daß Paulus so oft auf sich und sein 
Beispiel hinweist, sich allen Christen zum Vorbild hinstellt, ja, geradezu ver- 
langt, daß man ihn nachahmen müsse. An die Korinther schreibt er: •Ich 
ermahne euch, seid meine Nachahmer!" (1 Kor 4,1.6). Und im gleichen Brief 
heißt es noch einmal: •Seid meine Nachahmer, wie auch ich Christi Nach- 
ahmer bin" (11, 1). Ähnlich im Brief an die Gemeinde von Philippi: •Seid 
meine Nachahmer, Brüder, und schaut auf die, die nach dem Vorbild wan- 
deln, wie ihr es an uns habt" (Phil 3,17). Oder: •Was ihr an mir gesehen 
habt, das tut" (Phil 4, 9). •Ihr wißt ja selbst, wie ihr uns nachahmen sollt. . . 
Tag und Nacht haben wir angestrengt und mühevoll gearbeitet, um keinem 
von euch zur Last zu fallen. Nicht als ob wir keinen Anspruch gehabt hätten, 
sondern um uns selbst euch als Vorbild hinzustellen, auf daß ihr uns nachfolg- 
tet" (2 Thess 3, 7-9). Klingt das nicht überheblich? Widerspricht das nicht der 
Lehre von der Einzigkeit der Person Christi für den Weg unseres Heils, der 
Erfahrung von der Gebrochenheit alles menschlichen Tuns, soweit es auf uns 
ankommt? Wie schildert doch der Apostel selbst die sittliche Situation des 
Menschen, der auf seine eigenen Kräfte vertraut: •Ich weiß", schreibt er an die 
römischen Christen, und er denkt dabei an die beschämenden Erfahrungen 
seines früheren Lebens, •daß in mir, das heißt in meinem Fleisch, nichts Gutes 
wohnt; das Wollen liegt zwar bei mir, das Vollbringen aber nicht. Denn nicht 
das Gute, das ich will, tue ich, sondern das Böse, das ich nicht will, verübe 
ich... Ich sehe ein anderes Gesetz in meinen Gliedern, das dem Gesetz des 
Geistes widerstreitet und mich gefangen hält in dem Gesetz der Sünde. Ich 
unglückseliger Mensch! Wer wird mich befreien von dem Leib dieses Todes?" 
(Rom 7, 18 ff.). Wie kann sich Paulus bei solcher Einsicht in die menschliche 
Schwachheit trotzdem als Vorbild hinstellen? Ist es nicht wahrhaftiger, wenn 
er sich den geringsten der Apostel nennt, nicht würdig, Apostel genannt zu 
werden, weil er die Kirche verfolgt habe? (1 Kor 15, 9). 

Und doch steht er mit seiner Redeweise nicht allein. Wir begegnen ihr öfter 
in der Geschichte der großen Heiligen, etwa bei Franz von Assisi oder bei 
Therese von Lisieux. Der Poverello, der sich für den größten Sünder hält, 
betrachtet sich zugleich als Norm und Vorbild für seine Brüder, als die leben- 
dige Regel, nach der sich alle richten sollen. Immer wieder hörte man ihn 
sagen: •Ich muß allen Brüdern Vorbild und Beispiel sein"1. Einem Novizen, 
der ihn darum bat, ein Psalterium besitzen zu dürfen, verwies er es mit dem 
kühnen, kaum nachvollziehbaren Wort: •Ego breviarium! Ich bin dein Bre- 
vier"2, er wollte damit wohl sagen: ich bin • in meiner evangelischen Armut 



242 Friedrich Wulf 

und meiner Ungelehrtheit um des Herrn willen • eine vollkommene Zusam- 
menfassung der Lebensweise der Brüder; wenn ihr in ihr lest und euch nach 
ihr richtet, dann lebt auch ihr •nach der Form des heiligen Evangeliums". 
Nichts konnte ihn so erregen, als wenn man seine Vorbildhaftigkeit für die 
Brüder in Frage stellte. In den zu seinen Lebzeiten beginnenden Auseinander- 
setzungen um die rechte Auslegung der Regel gab er einmal einem Bruder 
zur Antwort: •Mein Sohn, die Brüder liebe ich, so viel ich kann; doch wenn 
sie meinen Spuren folgten, würde ich sie noch mehr lieben und mich ihnen 
nicht entfremden. Unter den Obern gibt es nämlich einige, die sie auf andere 
Wege führen, indem sie ihnen die Beispiele der Alten [der Stifter der Mönchs- 
orden] vor Augen stellen und meine Mahnungen zu gering schätzen"3. So 
sehr scheint er auf der Gültigkeit seiner Lebensweise für den Orden bestan- 
den zu haben, daß man ihn nach seinem Tod einfach •die Form der Minderen 
Brüder" nannte. 

Ähnlich war es bei der kleinen Therese. Sie stellt sich bewußt Mitschwestern 
zum Vorbild hin. So kann sie z. B. einer Novizin, die unter dem Ausbleiben 
fühlbarer Gnaden litt, sagen: •Nach Tröstungen verlangen! .. . Wenn Sie 
mir ähnlich sein wollen, müssen Sie wissen, daß ich also sage: ,0 fürchte nicht, 
mein Herr, daß ich dich wecke, im Frieden warte ich auf des Himmels Ufer'"4. 
Sie fühlt sich im Lauf ihres Lebens immer mehr als Modellfall. Was sie er- 
fährt, hat sie für andere erfahren. An ihr soll man ablesen können, was es 
um die Ganzhingabe an die barmherzige Liebe Gottes ist. Sie hält darum die 
Veröffentlichung ihres Manuskriptes für eine wichtige Sache und unterhält 
sich auf dem Sterbebett mit ihrer Schwester Pauline ganz offen, fast naiv dar- 
über. Wenn sie über ihre Sendung spricht, die Menschen den kleinen Weg 
der geistigen Kindheit zu lehren, dann tut sie es mit einer solchen Sicherheit 
und Selbstverständlichkeit, daß man sich zunächst nur darüber wundern kann. 
•Ich fühle, daß meine Sendung bald beginnen wird • meine Sendung, den 
lieben Gott so lieben zu lehren, wie ich ihn liebe . .. Ich will ihnen die kleinen 
Mittel beibringen, die mir so vollkommen gelungen sind"5. Immer wieder 
weist sie auf sich hin. Wie stimmt dieses eigentümliche Selbstbewußtsein, 
diese religiöse •Ichbezogenheit" mit der Forderung Jesu überein, sich selbst 
zu verleugnen, das heißt doch, sich nicht mehr zu kennen, sich zu vergessen. 
Wie ist der ständige Hinweis auf das eigene gute Beispiel zu vereinbaren mit 
der Mahnung des Evangeliums, sich an den letzten Platz zu stellen, unbeach- 
tet zu bleiben, an der Schmach und Verachtung des Herrn teilzunehmen? Um 
diesen Zwiespalt zu lösen, muß man die Äußerungen der Heiligen einmal 
genauer ansehen und in ihren Zusammenhang stellen. 

Was bedeutet es, wenn Paulus sagt: •Seid meine Nachahmer, wie auch ich 
Nachahmer Christi bin" (1 Kor 11,1)? Worin war Paulus ein Nachahmer 
Christi? Etwa in der Demut, in der Geduld, im Dienen, im Verzeihen und in 



•Seid meine Nachahmer, Brüder!" 243 

der Liebe? Ach, nach all dem strebte er, aber sein Herz, seine Erfahrung sag- 
ten ihm, daß er den Herrn nie erreichen würde. War er nicht gerade daran 
gescheitert, daß er vor den Augen Gottes und der Menschen als ein Vollkom- 
mener dastehen wollte? Sein Bewußtsein hätte ihn darum Lügen gestraft, 
wenn er auf seine Tugenden als ein Vorbild hingewiesen hätte. Von sich 
konnte er vielmehr nur bekennen: •Mir aber sei es fern, mich zu rühmen, 
außer im Kreuz unseres Herrn Jesus Christus" (Gal 6,14). Worin war er 
dann aber ein vorbildlicher Nachahmer Christi? Im Glauben und im Gehor- 
sam. So wie Christus den Auftrag seines Vaters, mit dem er in die Welt gesandt 
worden war, angenommen hatte, ihm gehorchend, in ihm ausharrend bis zum 
Tod am Kreuz, so hatte auch Paulus im Glauben das Wort Christi angenom- 
men, das ihn zum Herold des Evangeliums, zum Apostel unter den Heiden 
bestimmte. Und wie Christus als Mensch gänzlich hinter dem Vater zurück- 
getreten war, einzig seinem Auftrag, der Verkündigung und der Erlösung, 
lebend • •meine Speise ist es, daß ich den Willen dessen tue, der mich 
gesandt hat, und sein Werk vollende" (Joh 4, 34) •, so war auch Paulus hin- 
ter der Person seines Herrn zurückgetreten, nur noch ihm und seiner Sendung 
lebend: •Man halte uns für Diener Christi und Verwalter der Geheimnisse 
Gottes" (1 Kor 4, 1) und: •Nicht mehr ich lebe, nein, Christus lebt in mir. 
Sofern ich aber jetzt im Fleische lebe, lebe ich im Glauben an den Sohn Got- 
tes, der mich geliebt und sich für mich dahingegeben hat" (Gal 2, 20). Erst in 
Glaube und Gehorsam nimmt der Apostel auch an der Heiligkeit seines Herrn 
teil, so daß er schreiben kann: •Unser Ruhm ist dieser: das Zeugnis unseres 
Gewissens, daß wir in gottgeschenkter Heiligkeit und Lauterkeit, nicht in 
fleischlicher Weisheit, sondern in Gottes Gnade in der Welt gewandelt sind, 
zumal aber bei euch" (2 Kor 1,12). 

Worin ist also Paulus den Gläubigen zum Vorbild geworden? Worin sol- 
len sie ihn nachahmen? Im Glauben und im Gehorsam gegenüber dem Wort 
Gottes, in der Nachfolge Christi, in der Annahme seiner Botschaft. •Ihr seid 
unsere und des Herrn Nachahmer geworden, da ihr das Wort (des Evange- 
liums) trotz vieler Bedrängnis in der Freude des Heiligen Geistes aufgenom- 
men habt. Darum seid ihr (eurerseits wieder) ein Vorbild geworden für alle 
Gläubigen" (1 Thess 1, 6 f.). Und weil Paulus Apostel, d. h. Gesandter ist, 
•nicht von Menschen und nicht durch einen Menschen, sondern durch Jesus 
Christus und Gott den Vater, der ihn von den Toten auferweckt hat" (Gal 
1,1), darum kann er nun auch mit Autorität fordern: •Seid meine Nachahmer, 
nehmt mich zum Vorbild, seht auf mein Beispiel, nehmt meine Botschaft an 
und befolgt sie!" Er ist ihnen von Gott und von Christus zum gültigen und 
Gehorsam heischenden Vorbild gegeben. Er hat geglaubt und im Glauben 
Christus ergriffen. Er hat das ihm anvertraute Wort ihnen weitergegeben. Er 
hat sie in Christus gezeugt, er ist ihr Vater geworden (1 Kor 4, 15). Von ihm 



244 Friedrich Wulf 

haben sie den Glauben empfangen, auf sein Zeugnis hin haben sie Christi 
Botschaft angenommen. Wie sollten sie nicht seine Nachahmer sein. •Geden- 
ket eurer Vorsteher", heißt es im Hebräerbrief (13, 7), •die euch das Wort 
Gottes verkündet haben, seht auf den Ausgang ihres Wandels, ahmt ihren 
Glauben nach!" Und weil der Apostel weiß, daß er trotz seiner Armseligkei- 
ten und Schwächen •in Christus" ist und nur noch in Ihm lebt, darum kann er 
auch seinen Lebenswandel zum Vorbild hinstellen: die Lauterkeit seiner Ab- 
sicht, seine Christusliebe, seine Ehelosigkeit um des Herrn willen, sein Sich- 
ausstrecken nach der Ewigkeit, seine Leiden, seine Arbeitsamkeit und seinen 
apostolischen Eifer. Das alles kommt ja von Gott, ist Werk seiner Gnade und 
preist Ihn. Er geht nicht seine eigenen Wege, sondern •Wege in Christus" 
(1 Kor 4, 17). Darum meint er im Grunde immer nur Ihn, wenn er auf sich, 
auf sein Verhalten und sein Schicksal zur Nachahmung hinweist. In dem 
Apostel tritt Christus vor die Menschen hin und fordert Glaube und Gehor- 
sam. Nur in Christus und von Christus gesandt kann Paulus sagen: •Seid 
meine Nachahmer, Brüder!" 

Nicht anders ist es bei den Heiligen. Zwar haben nicht alle von ihnen ein 
von Gott oder von Christus gesetztes Amt wie Paulus. Nicht alle sind darum 
von Amts wegen Vorbilder der Brüder. Nicht alle dürfen auf Grund eines 
Amtes Glaube und Gehorsam fordern. Aber niemand ist nur für sich aus- 
erwählt worden. Niemand hat seine Gnaden nur für sich erhalten. Sie alle 
sind zum Zeichen für die Welt und für die Brüder bestimmt. Bisweilen wissen 
das die Heiligen, vor allem dort, wo ihnen eine besondere Aufgabe oder Bot- 
schaft anvertraut worden ist. Das war bei Franziskus der Fall. •Dich, den ein- 
fältigen Menschen, habe ich dazu aufgestellt, daß alle, die es wollen, befol- 
gen, was ich anderen zur Nachahmung an dir getan habe", hört der Heilige 
im Gebet Gott sagen6. Ähnlich ein anderes Mal: •Ich habe dich ihnen zum 
Zeichen gesetzt, damit sie die Werke, die ich an dir wirke, sehen und selber 
das gleiche tun. Denn die, welche auf dem Weg wandeln, den ich dir gezeigt 
habe, besitzen mich und werden mich in immer größerer Fülle besitzen"7. 
Franziskus betrachtet seinen Weg nicht als seinen eigenen und seine Werke 
nicht als solche, die von ihm gewirkt wurden. Er ist ja nur den Fußspuren des 
Herrn gefolgt; er wollte das Evangelium buchstäblich und ohne Abstriche 
erfüllen. Er zieht darum auch die Menschen nicht an sich, wenn er sich ihnen 
zum Vorbild hinstellt, sondern lenkt ihre Blicke auf Christus, den er in sei- 
nem Denken und Tun, bis in das Sterben hinein, oft in ergreifender Weise 
verkörpert. Die Christusähnlichkeit war für seine Jünger das große Charisma 
ihres Vaters, Lehrers und Hirten. Franziskus war für sie das lebendige Bild 
Christi und der Antrieb zu seiner Nachfolge. 

Auch die heilige Karmelitin von Lisieux ist fest von ihrer Sendung über- 
zeugt. Selbst wenn man ihr Manuskript ins Feuer werfen würde, bemerkte sie 



•Seid meine Nachahmer, Brüder!" 245 

einmal, •es machte nicht das geringste. Ich bekäme deswegen nicht den klein- 
sten Zweifel an meiner Sendung. Ich dächte ganz einfach, daß der liebe Gott 
mein Verlangen auf eine andere Weise erfüllen wird"8. Sie läßt sich durch 
nichts davon abbringen: •In meiner Sendung, wie in der der Jeanne d'Arc, 
wird sich der Wille Gottes trotz der Eifersucht der Menschen durchsetzen"9. 
Denn •Jesus ganz allein hat mich unterwiesen, nicht ein einziges Buch, nicht 
ein Theologe hat mich belehrt, und doch weiß ich im Grund meines Herzens, 
daß ich in der Wahrheit bin"10. Darum kann sie auch mit aller Sicherheit zu 
einer ihrer Vertrauten sagen: •Glauben sie an meinen Weg und folgen sie 
ihm getreulich", und es ist nur Ausdruck der Demut, wenn sie hinzufügt: 
•Wenn ich, im Himmel ankommend, erfahren sollte, daß ich Sie in die Irre 
geführt habe, dann werde ich mir vom lieben Gott die Erlaubnis erbitten, 
sofort zurückzukommen und sie zu warnen"11. Sosehr sie sich nun zum Mo- 
dellfall macht, so wenig denkt sie dabei an sich. •Ich habe mit Jesu Gnade 
niemals versucht, Herzen an mich zu ziehen. Ich erkannte, daß meine Sen- 
dung darin bestand, sie zu Gott zu führen und ihnen begreiflich zu machen, 
daß Sie, meine Mutter (gemeint ist Maria Gonzaga, die damals das Amt der 
Novizenmeisterin innehatte und der Therese als Gehilfin zugeteilt war), hie- 
nieden der sichtbare Jesus seien, den sie lieben und achten müssen"12. •Ich 
suchte nicht, geliebt zu werden, und kümmerte mich nicht darum, was man über 
mich reden oder denken könnte. Ich suchte nur, meine Pflicht zu tun und den 
lieben Gott zufrieden zu stellen, ohne jemals zu verlangen, daß meine An- 
strengungen Früchte trügen. . . Uns gehört die Arbeit, Jesus der Erfolg"13. 
Von Natur aus war sie freilich nicht so. Sie war äußerst empfindsam und 
liebebedürftig. •Sie ist gut, sie liebt mich sehr", schreibt sie einmal von einer 
ihrer Novizinnen an ihre Schwester Celine14. Erst in vielen Prüfungen und 
nach einem langen Ringen wurde sie von sich frei. Aber dann ist sie auch ganz 
frei, so daß Celine, im Karmel Schwester Genoveva, von ihr im Kanonisa- 
tionsprozeß bezeugen konnte: •Was die ganze Stärke unserer Novizenmei- 
sterin ausmachte, war das völlige Losgelöstsein von sich selbst, sie vergaß sich 
restlos"14. Sie kann auf sich, auf ihre Erfahrungen und auf ihren Weg hin- 
weisen, ohne das Bewußtsein der eigenen Nichtigkeit zu verlieren, und ohne 
daß die Unterwiesenen bei ihr stehen bleiben. Im Gegenteil, sie alle gestehen, 
daß sie durch nichts so in der Losschälung von sich selbst und in der Hingabe 
an den Herrn gefördert worden seien als durch das Beispiel und die Lehre 
ihrer Mitschwester. Therese wurde für ihre Umgebung der Stachel zur Voll- 
kommenheit, die lebendige Verkörperung der Liebe Gottes, die sich in Chri- 
stus der •Unmündigen" (Mt 11,25) erbarmt hat. 

Ist das aber nicht die Ausnahme in der Geschichte der Gnadenführung 
Gottes? Wer von uns würde es wagen, wie Paulus, Franziskus oder die kleine 
Therese sich anderen zum christlichen Vorbild hinzustellen? Natürlich, das 



246 Friedrich Wulf 

gibt es. Aber empfinden wir es nicht immer als peinlich, wenn einer, der nicht 
durch Amt und Charisma herausgehoben ist, auf sein vorbildliches Verhalten 
und Tun hinweist, um andere damit zu korrigieren oder anzuspornen, und 
wären es nur der Vater oder die Mutter, die ihren Kindern das Beispiel ihres 
Lebens vorhielten? Und doch sollten wir alle sagen können: •Seid meine 
Nachahmer, Brüder!" Denn es geht ja darin nicht in erster Linie um das so- 
genannte gute Beispiel, nicht um dieses oder jenes tugendhafte Verhalten, 
sondern um unser lebendiges Christsein, um jenen Glauben, jene Hoffnung 
und jene Liebe, in denen die Wirklichkeit des unsichtbaren Gottes, die Wirk- 
lichkeit Christi, der Kirche, der Geheimnisse der Erlösung für andere sichtbar 
und greifbar wird. Überall, wo ein Christ mitten im Dunkel, in der Ausweg- 
losigkeit, in einem schweren Leid, einem Verlust, einem Mißerfolg, einer 
Verleumdung, in der Einsamkeit und Verlassenheit, aus dem Glauben seine 
Kraft findet und, hoffend auf Gottes Verheißungen, in Geduld ausharrt, über- 
all, wo einer nicht um des eigenen Vorteils willen oder aus bloßer Pflicht, son- 
dern aus Liebe zu Gott und zum Herrn Unrecht leidet, nicht murrt, anderen 
verzeiht, den Armen und Notleidenden zu Hilfe kommt, da ist die Gnade 
am Werk, da wird die Macht und die Herrlichkeit, die Barmherzigkeit und 
Liebe Gottes offenkundig. Wer darum solchen Gnadenwirkens im Leben 
eines Menschen Zeuge ist, wird in einer tieferen Schicht der Seele angerührt 
als nur in jener, in der man zum anderen als eben diesem Menschen hinfindet, 
ihn bewundert oder zu lieben beginnt. Der andere wird vielmehr transparent 
für eine höhere Wirklichkeit, die mahnt, lockt, entlarvt oder erfüllt. Und auch 
der Begnadete selbst, wenn anders er ein Glaubender, Hoffender und Lieben- 
der ist, weiß, daß in all dem, was über die bloße Natur hinausgeht, nicht er 
der Ersthandelnde ist, sondern der Vater, der Sohn und der Geist; er weiß, 
daß eine andere Kraft ihn treibt und trägt. So muß er denn auch Gott die 
Ehre geben und auf diese oder jene Weise (vielleicht mehr durch sein Ver- 
halten als mit Worten), auf den hinweisen, von dem alles Licht und alle Kraft 
kommt, •damit sie eure guten Werke sehen und euren Vater preisen, der im 
Himmel ist" (Mt5,16). 

Es ist ein Gesetz in der Ordnung der Erlösung, daß der Gott der Gnade, 
des Bundes mit seinem Volk und der Verheißungen, durch Menschen bezeugt 
wird. Christus war der Zeuge schlechthin (Offb 1,5). Aber andere gingen ihm 
voraus und folgten ihm nach: die Patriarchen und Propheten, die Apostel und 
ihre Nachfolger, die Heiligen und alle Christen. Ihrer aller Zeugnis fordert 
Nachahmung. •Werden wir Nachahmer jener (Männer des Alten Bundes) 
... die die Ankunft Christi verkündeten", heißt es schon gegen Ende des 
ersten Jahrhunderts in einem Brief der römischen an die korinthische Ge- 
meinde15. Der Glaube und das Vertrauen, die Geduld und das Ausharren; 
aber auch •die Demut und die Bescheidenheit so großer und so heiliger Man- 



•Seid meine Nachahmer, Brüder!" 247 

ner hat durch den Gehorsam nicht nur uns, sondern auch die Geschlechter vor 
uns besser gemacht, diejenigen nämlich, die seine (Gottes) Aussprüche in 
Furcht und Aufrichtigkeit entgegennahmen"16. Mit großer Eindringlichkeit 
weist der Hebräerbrief auf die •Wolke von Zeugen" (12,1) des Glaubens 
hin, die unsere Nachahmung erheischen. Indem wir ihnen nacheifern, sollen 
wir auf Jesus blicken, der in ihnen sichtbar wird, •den Urheber und Vollender 
unseres Glaubens, der um der für ihn bestimmten Freude willen das Kreuz 
erduldete, der Schmach nicht achtend, und sich zur Rechten des Thrones Got- 
tes niedergesetzt hat" (Hebr 12,2). Vom Martyrium des heiligen Polykarp 
sagt der Augenzeugenbericht, es sei geschehen, •weil der Herr uns so noch 
einmal den Verlauf seines eigenen im Evangelium erzählten Martyriums 
vorführen wollte. Polykarp wartete nämlich ruhig ab, bis man ihn verhaftete, 
so wie es der Herr auch getan hat, damit für uns seine Nachahmung leichter 
werde. Wir sollen ja ,nicht nur an uns selbst denken, sondern auch an den 
Nutzen des Nächsten' (Phil 2, 4). Denn es zeugt von echter und starker Liebe, 
wenn man nicht nur seine eigene Seele retten will, sondern auch die Seelen 
aller Brüder"17. 

So könnte man weiter fortfahren bis auf unsere Tage. Wir alle, die wir uns 
Christen nennen, müssen bezeugen, •was von Anfang an war, was wir ge- 
hört, was wir mit unseren Augen gesehen, was wir geschaut und unsere 
Hände betastet haben" (1 Jo 1,1). Wir müssen es einander bezeugen und uns 
so im Glauben, in der Hoffnung und in der Liebe bestärken. Wir müßten 
darum auch einander zurufen können: •Werdet meine Nachahmer, Brüder!", 
nicht nur diejenigen, die ein Amt haben • die allerdings zuvörderst, die 
Bischöfe, die Priester, die Eltern •, sondern jeder Getaufte. Wir leben von- 
einander, von dem Zeugnis des Glaubens und der Liebe, das wir uns gegen- 
seitig geben. Denn eben darin wird der unter uns gegenwärtig, der der •ge- 
treue Zeuge" (Offb 1,5) genannt wird, Christus der Herr, der den Vater mit 
seinem Blut bezeugt hat und der uns zum Zeugnis von den Toten erweckt 
wurde. Er ist es im Grund allein, der in den Erlösten ruft: •Werdet meine 
Nachahmer, Brüder!". So gilt denn letztlich, was Ignatius von Antiochien an 
die Christen der Gemeinde von Philadelphia schreibt: •Werdet Nachahmer 
Christi, wie auch er Nachahmer seines Vaters ist"18. 

1 Speculum Perfectionis, Buch I, Kp. 15; 19; Buch II, Kp. 1 u. ö. 2 Legenda antiqua 70 
bis 74. 3 2 Celano n. 188. 4 Conseils et Souvenirs (Ratschläge und Erinnerungen von 
Schwester Genoveva vom Heiligsten Antlitz = Celine). * Novissima Verba 81f. 6 2 
Celano n. 158. 7 Spec. Perf., Buch IV, Kp. 6. 8Petitot, Sainte Therese de Lisieux. 
Une renaissance spirituelle, 1925, 150. 9 Novissima Verba 94•95. w Kanonisations- 
prozeß (2 Summarium, Animadversiones 22). " Ebd. 12 Manuscrits autobiographiques 
de Sainte Therese de VEnfant-Jesus, Lisieux 1956, Ms C 23b = Gesch. einer Seele, Kp. 10. 
13 Celine (Schw. Genoveva) im Kanonisationsprozeß. 14 In einem Brief an Celine vom 
18. 7. 1894.      15 Klemens-Brief 17, 1.      18 Ebd. 19, 1.      " Mart. Polyc. I, 1•2.      1B 7,2. 




