
•Mater et Magistra" 

Zur Spiritualität des neuen Sozialrundschreibens Johannes' XXIII. 

Von Hans Hirschmann SJ, Frankfurt/Main 

Der geistliche Charakter aller Lebensäußerungen der Kirche, also auch ihrer lehr- 
und hirtenamtlichen Verkündigung, ist zwar in den Sozialrundschreiben der Päpste 
nicht so offenkundig wie in ihren Rundschreiben, die sich unmittelbar mit Fragen 
der christlichen Spiritualität befassen, etwa mit der Herz-Jesu-Verehrung oder den 
Geistlichen Übungen. Darum erwartet man auch in ihnen weniger Hinweise auf das 
unterscheidend Christliche jener Grundhaltungen, die die soziale Bewährung der 
Gläubigen tragen, als Ausführungen zum sozialen Ordnungsbild selbst. Trotzdem 
enthielten die beiden bekanntesten Rundschreiben der Päpste zur sozialen Frage in 
der Vergangenheit, Rerum novarum (1891) und Quadragesimo anno (1931), auch 
beachtliche Ausführungen über die Pflege jener Gesinnungen, die die Sozialarbeit 
der Gläubigen erst zu einer vollen Lebensäußerung der Kirche werden lassen: der 
christlichen Brüderlichkeit etwa, der Arbeitsamkeit und Opferbereitschaft in der 
Nachfolge des Gekreuzigten, des verantwortungswilligen Apostolates. 

Auch das Rundschreiben Johannes' XXIII. •über die jüngsten Entwicklungen 
des gesellschaftlichen Lebens und seine Gestaltung im Licht der christlichen Lehre" 
vom 15. Mai 1961 bleibt dieser Linie treu. Im Vordergrund stehen die Auseinander- 
setzungen mit den Ordnungsproblemen, die die heutige Gesellschaft aufwirft, das 
Verhältnis von persönlicher Initiative und staatlichem Eingreifen in der Wirtschaft, 
der Prozeß der zunehmenden gesellschaftlichen Verflechtung, das Arbeitsverhältnis, 
die menschlichen Beziehungen im Unternehmen, die Eigentumsordnung, das Gleich- 
gewicht zwischen den verschiedenen Wirtschaftszweigen, zwischen den wirtschaftlich 
unterschiedlich gestellten Gebieten innerhalb eines Landes und den verschieden ent- 
wickelten Völkern, das Bevölkerungsproblem und das Problem der internationalen 
Zusammenarbeit. Aber immer wieder verbindet sich mit der Betrachtung der Ord- 
nungsgrundsätze auch der Hinweis auf jene religiösen und sittlichen Grundkräfte, 
die die Bewältigung all dieser Fragen zu dem von Gott uns abverlangten Glaubens- 
zeugnis in der Welt von heute machen. 

Schon die Eingangsworte des Rundschreibens weisen in diese Richtung •Mutter 
und Lehrmeisterin der Völker ist die katholische Kirche. Sie ist von Christus Jesus 
dazu eingesetzt, alle, die sich im Lauf der Geschichte ihrer herzlichen Liebe anver- 
trauen, zur Fülle höheren Lebens und zum Heil zu führen". Ihre Lehre •erfaßt den 
Menschen in seiner Ganzheit, Leib und Seele, Vernunft und Willen; sie führt seinen 
Sinn von den wechselvollen Gegebenheiten dieses irdischen Lebens zu den Gefilden 
des ewigen". In der Nachfolge Christi hat sie sich auch der irdischen Nöte der Men- 
schen anzunehmen. So ist ihre Soziallehre und ihre soziale Aktion Geschenk einer 
höheren Liebe. 

Der erste Teil des Rundschreibens, ein Rückblick auf die Soziallehren der letzten 
Päpste, erwähnt die Bedeutung, die bei Leo XIII. die christliche Brüderlichkeit für 
die Überwindung der Klassengesellschaft hat, und nennt als oberste Maßstäbe für 



•Mater et Magistra" 249 

die Beratung einer Gesellschaftsordnung bei Pius XI. und Pius XII. Gerechtigkeit 
und Liebe. 

Gewiß steht unter den sittlichen Haltungen, die die christliche Sozialordnung tra- 
gen, an erster Stelle die Gerechtigkeit. Aber man spürt, daß Johannes XXIII. dabei 
nicht an etwas Abstraktes denkt, wie die häufigen Verbindungen von •Gerechtig- 
keit" und •Billigkeit", •Gerechtigkeit" und •Menschlichkeit", •Gerechtigkeit" und 
•Liebe" andeuten. Ausdrücklich wird auch die Bedeutung des Glaubens für die Ge- 
rechtigkeit betont •Wer ,Licht im Herrn' (Eph 5, 8) geworden ist und ,als Sohn des 
Lichtes' (vgl. ebda) wandelt, der kann tatsächlich sicherer beurteilen, was die Gerech- 
tigkeit in den verschiedenen Bereichen des menschlichen Wirkens zu tun verlangt; 
das gilt auch für diejenigen Bereiche, in denen die übertriebene Eigenliebe, der 
Nationalismus oder der Rassendünkel weiter Kreise den Erfolg erschweren". 

Eben darum sichert die Rechtsordnung als solche der Caritas jenen Wirkungs- 
bereich, den die unvermeidliche Unvollkommenheit einer positiven Rechtsordnung 
allezeit offenläßt: den Bereich der •überaus zahlreichen Härtefälle und verborgenen, 
aber schwerwiegenden Notstände, denen die noch so vielseitige öffentliche Fürsorge 
nicht beikommt und denen sie in keiner Weise abhelfen kann. Hier bleibt für private 
menschliche Hilfsbereitschaft und christliche Caritas immer ein weites Feld". 

Die Sicht des Evangeliums vervollkommnet hier die naturrechtliche Lehre vom 
Recht auf Eigentum. Eindringlich mahnt Christus, •die irdischen Güter den Armen 
zu schenken und sie so in übernatürliche Reichtümer zu verwandeln". 

Die Verwurzelung der Liebespflicht in der Zugehörigkeit des Christen zum 
geheimnisvollen Leib Christi, wird vom Papst besonders im Zusammenhang mit der 
Entwicklungshilfe betont: •Es ist leicht einzusehen und die Kirche hat es immer nach- 
drücklich eingeschärft: Die Pflicht, für Arme und Schwache zu sorgen, spricht von 
Rechts wegen die Katholiken vor allem deshalb an, weil sie Glieder am mystischen 
Leibe Christi sind. • .Darin haben wir die Liebe Gottes erkannt', sagt der Apostel 
Johannes, ,daß er sein Leben für uns hingab. Auch wir müssen das Leben geben für 
die Brüder. Wie kann die Liebe Gottes in dem bleiben, der irdisches Gut besitzt, 
aber sein Herz verschließt, wenn er seinen Bruder Not leiden sieht'" (1 Joh 3,16 f.). 
Auch hier • bei der Entwicklungshilfe • handelt es sich in erster Linie um eine 
Frage der Gerechtigkeit. Aber man würde das Verhältnis von Gerechtigkeit und 
Liebe, wie der Papst es sieht, verkennen, wenn man aus der Tatsache, daß eine 
bestimmte Sozialleistung eine Rechtspflicht ist, schließen wollte, •also" handle es 
sich nicht um eine Pflicht der Liebe. Die Gerechtigkeit selbst sollte beim Christen 
beseelt sein von der Liebe. Und jemandem das zukommen lassen, worauf er ein 
Recht hat, kann durchaus auch eine Pflicht der Liebe sein. 

Das Ernstnehmen der Schöpfungsordnung 

Die Tatsache, daß die Grundsätze der christlichen Soziallehre weitgehend natur- 
rechtlicher Art sind, macht verständlich, warum auch in dem Ethos der Sozialarbeit, 
über das die päpstlichen Rundschreiben handeln ••Mater et magistra" nicht aus- 
genommen • die natürlichen Tugenden besonders betont werden. Es handelt sich 
dabei nicht nur um die Gerechtigkeit. Auch die andern Grundtugenden des natür- 



250 Hans Hirschmann 

lichen Sittengesetzes kommen ausführlich zu Wort. So die sittliche Tugend der Klug- 
heit. Ihr entspricht das Ernstnehmen der Wirklichkeit, so wie sie nach Gottes Willen 
ist und sein soll. Das zeigt sich vor allem in der Anerkennung der Eigengesetzlich- 
keit der innerweltlichen Kultursachbereiche. Darum müssen die Laien •beruflich 
auf der Höhe sein; sie müssen ihren Einsatz entsprechend den jeweiligen Zielen 
sachgerecht gestalten". • Es genügt nicht das Wissen um die Erkenntnis einer gege- 
benen Situation. Der Papst wird nicht müde, die Hinordnung des grundsätzlichen 
Wissens auf die konkrete Situation zu betonen und empfiehlt in diesem Zusammen- 
hang allen, besonders der Jugend, die Erziehungsgrundsätze der Christlichen Ar- 
beiterjugend: •Sehen, Urteilen, Handeln". 

Nicht weniger bedeutsam ist die Tugend der Zucht und des Maßes. Ohne Opfer- 
bereitschaft läßt sich keine Sozialordnung verwirklichen. Sie ist ein integrierender 
Bestandteil der Erziehung zur Verantwortung gegenüber der Weitergabe des Le- 
bens, zur rechten Verwaltung des Eigentums, besonders des Reichtums, zu einem 
verträglichen Zusammenleben der einzelnen und der Völker. •Leider beherrscht 
heute nicht wenige Menschen die Sucht nach Vergnügen. Das Jagen nach Genuß und 
die unbändige Gier nach Vergnügungen scheinen ihnen das Hauptziel des Lebens zu 
sein. Die Schäden, die für das geistige, aber auch für das leibliche Wohl daraus ent- 
stehen, sind unbestritten. Auch wer allein nach dem natürlichen Menschenverstand 
urteilt, wird zugeben, daß es klug und weise ist, in allen Dingen Maß zu halten und 
die Leidenschaften zu zügeln. Wer aber die Dinge im Licht der Gottesordnung sieht, 
kann nicht verkennen, daß die Botschaft Christi, die Lehre der katholischen Kirche 
und die überlieferte Aszese uns auffordern, unsere Triebhaftigkeit zu zügeln und 
die Widerwärtigkeiten des Lebens mit besonderer Geduld zu tragen. Diese Tugen- 
den ermöglichen eine feste und ausgeglichene Beherrschung des Körpers durch den 
Geist. Sie sind auch eine mächtige Hilfe, die Strafen für die Sünde zu tilgen, von 
denen außer Christus und seiner makellosen Mutter niemand frei ist." 

Die Sicht der Wirklichkeit als der Schöpfungsordnung erklärt auch zwei Akzente, 
die das Rundschreiben bei seinen Ausführungen zur rechten Sicht und Haltung 
gegenüber der sozialen Frage setzt. 

Zunächst betont es die Verwurzelung der Wirklichkeit in Gott, die natürliche 
Gottebenbildlichkeit des Menschen, seinen unaustilgbaren Sinn für das Religiöse 
überhaupt, und im Zusammenhang damit die Unmöglichkeit einer echten und blei- 
benden Sozialordnung ohne ihre bewußte Verankerung in einer theozentrischen 
Weltanschauung. Hier setzt die Kritik des Papstes an den Ideologien der Gegen- 
wart an; hier sieht er den eigentlichen Grund für die Schwierigkeiten, zu einer inter- 
nationalen Verständigung zu kommen; hier hält er an der Sozialismuskritik Pius' 

XI. fest. 
Dabei ist ein gewisser optimistischer Grundzug in der Beurteilung der Situation 

unverkennbar: Die unzerstörbare Verwurzelung der Wirklichkeit in Gott entlarvt 
immer wieder alle Ideologien; sie zwingt zu ihrer Revision und führt, wenn auch auf 
dem Umweg über Enttäuschungen, den Menschen immer wieder zu dem zurück, auf 
den hin er geschaffen ist. In der Unruhe der Welt der Gegenwart sieht darum der 
Papst jene Unruhe gegenwärtig, von der Augustinus in seinen Bekenntnissen spricht: 
•Unruhig ist unser Herz, bis es ruht in Dir" (Bek 1, 3). 



•Mater et Magistra" 251 

Aus dem gleichen Grund betont der Papst mehrfach, wie wichtig die Anerken- 
nung der rechten Werthierarchie in allen Bereichen des sozialen Lebens ist. Ohne sie 
verirrt sich die Wirtschaft, die Entwicklungshilfe, der Versuch einer Neuordnung 
der Völkergemeinschaft. 

Gerade in diesem Zusammenhang muß sich der Papst mit dem Pluralismus der 
sozialen Ordnungsvorstellungen in der Gegenwart auseinandersetzen. •Die Katho- 
liken", so sagt er, •kommen nun aber in ihrer wirtschaftlichen und sozialen Arbeit 
auch vielfach mit Menschen zusammen, die andere Lebensauffassungen haben als sie 
selbst. Da sollen sie sorgfältig darauf achten, sich selber treu zu bleiben. Sie sollen 
sich nicht auf Kompromisse einlassen, durch die in irgendeiner Weise der volle 
Glaube oder die Sittlichkeit Schaden leidet. Sie sollen aber auch andere Auffassun- 
gen mit dem gebührenden Wohlwollen prüfen. Sie sollen nicht überall nur auf ihr 
eigenes Interesse schauen, vielmehr bereit sein, in ehrlicher Zusammenarbeit dort 
mitzuarbeiten, wo es um etwas geht, was seiner Natur nach gut ist oder zu Gutem 
führen kann." • So zögert der Papst auch nicht, das Mitwirken von Katholiken in 
nichtkatholischen Organisationen, vorausgesetzt, daß sie sich an den Rahmen des 
natürlichen Sittengesetzes halten und nicht intolerant sind, anzuerkennen, etwa in 
gewerkschaftlichen Organisationen, oder die Tätigkeit nichtkonfessionell aufgebau- 
ter Institutionen der sozialen Arbeit, etwa der FAO oder ILO lobend zu gedenken. 

Natürlich gilt dieses Gebot der Toleranz auch für die innerkatholischen Auseinan- 
dersetzungen über die besten Wege katholischer Sozialarbeit. Die Meinung des 
Papstes ist ebenso weise wie nüchtern: •Bei der Anwendung dieser Grundsätze kön- 
nen nun manchmal auch unter Katholiken, selbst wenn sie ehrlichen Willens sind, 
Meinungsverschiedenheiten aufkommen. In einem solchen Fall müssen sie trotzdem 
die gegenseitige Achtung und Ehrerbietung in Wort und Tat zu wahren trachten. 
Auch müssen sie überlegen, wie sie gemeinsam zusammenarbeiten können. Nur so 
tun sie zeitig, was die Situation erfordert. Sie sollen sich geflissentlich davor hüten, 
ihre Kräfte in ständigen Diskussionen zu verbrauchen und unter dem Schein, das 
Beste zu suchen, das zu unterlassen, was sie verwirklichen können und darum auch 
verwirklichen sollen." 

Zusammenarbeit von Hierarchie und Laien 

So wie nach dem Wort des Papstes die katholische Soziallehre ein Werk von Prie- 
stern und Laien ist, so ist ihre Verwirklichung eine Aufgabe beider. 

Dabei kommt wegen seiner besonderen Nähe zur gesamten sozialen Wirklichkeit 
dem Laien ein besonderer Auftrag zu. •Bei ihrer Arbeit geht es gewöhnlich um die 
Gestaltung des irdischen Lebens oder auf dieses Ziel hin zu gründende Einrichtun- 
gen." Einen besonderen Auftrag haben ihre apostolischen Bewegungen in der sozialen 
Bildungsarbeit. 

Auf zwei Punkte legt der Papst in diesem Zusammenhang besonderen Wert. Ein- 
mal auf das Zeugnis, das die Verwirklichung dieser Soziallehre in ihrer eigenen All- 
tagswelt zu geben vermag. Das gilt vor allem von ihrem Berufsethos • ausführlich 
handelt davon der Papst im Hinblick auf den Bauernstand. Der Papst zögert nicht, 
hier von einer eigenen Sendung zu sprechen. •In der Arbeit des Bauern findet sich 
alles vereint, was der Würde, der Entfaltung und vollkommenen Bildung der 



252 Hans Hirschmann 

menschlichen Person dient. Darum muß sie als eine gottgegebene Sendung und Be- 
rufung aufgefaßt werden, die den Menschen über sich selbst hinausweist. Der Mensch 
muß diese Arbeit Gott weihen, der in seiner Vorsehung alle Zeiten zum Heil der 
Menschen lenkt." Was hier für das christliche Zeugnis in der Welt der Arbeit gesagt 
wird, dehnt der Papst an anderer Stelle auf das Zeugnis aus, das in der Unterschied- 
lichkeit und Eigenart ihrer Kulturen die verschiedenen Völker geben, die in die 
Kirche hineinwachsen. •Jeder, der sich Christ nennt, muß es als einen Auftrag und 
als eine Sendung ansehen, sich mit aller Kraft für die Vervollkommnung der Gesell- 
schaft einzusetzen und sich bis zum äußersten bemühen, daß die Menschenwürde in 
keiner Weise angetastet wird, vielmehr alle Schranken niedergelegt und alle Hilfen 
bereitgestellt werden, die ein Leben nach der Tugend anziehend machen und för- 
dern." 

Dabei bleibt dieses Apostolat der Laien dem Gesamtapostolat der Kirche einge- 
ordnet und die Aktion dem Wächteramt ihrer Hierarchie unterstellt. •Wenn aber in 
einer solchen Angelegenheit • so heißt es im Hinblick auf die Zusammenarbeit mit 
Nichtkatholiken in Wirtschaft und Gesellschaft • •die kirchliche Hierarchie mit 
Weisung oder Vorschrift eingreifen sollte, müssen sich die Katholiken selbstverständ- 
lich unverzüglich nach einer solchen Entscheidung richten. Die Kirche hat ja nicht nur 
das Recht und die Pflicht, über die Grundsätze des Glaubens und der Sittlichkeit zu 
wachen, sondern auch, sich in verbindlichen Entscheidungen mit Bezug auf die Ver- 
wirklichung dieser Grundsätze zu äußern." 

Daß die kirchliche Hierarchie dabei selbst zurückhaltend ist, um nicht die Freiheit 
des Laien ungebührlich einzuschränken, dafür ist das Rundschreiben selbst ein schö- 
nes Beispiel. Man spürt die echte Friedfertigkeit des Papstes, seine wiederholt er- 
wähnte Bereitschaft zur Zusammenarbeit •mit allen Menschen guten Willens". So 
ist das Rundschreiben nicht nur eine Ergänzung der Soziallehre der Kirche, sondern 
zugleich ein neues Zeugnis ihrer sozialen Haltung. Es wird damit auch selbst zu 
einer Erfüllung des Doppelauftrags der Kirche, von dem es spricht: •zu geben: die 
Gabe der sozialen Lehre und die Gabe der sozialen Tat". 




