»Mater et Magistra

Zur Spiritualitit des neuen Sozialrundschreibens Johannes’ XXIII.

Von Hans Hirschmann SJ, Frankfurt/Main

Der geistliche Charakter aller LebensiuBlerungen der Kirche, also auch ihrer lehr-
und hirtenamtlichen Verkiindigung, ist zwar in den Sozialrundschreiben der Piépste
nicht so offenkundig wie in ihren Rundschreiben, die sich unmittelbar mit Fragen
der christlichen Spiritualitit befassen, etwa mit der Herz-Jesu-Verehrung oder den
Geistlichen Ubungen. Darum erwartet man auch in ihnen weniger Hinweise auf das
unterscheidend Christliche jener Grundhaltungen, die die soziale Bewdhrung der
Gldubigen tragen, als Ausfithrungen zum sozialen Ordnungsbild selbst. Trotzdem
enthielten die beiden bekanntesten Rundschreiben der Pépste zur sozialen Frage in
der Vergangenheit, Rerum novarum (1891) und Quadragesimo anno (1931), auch
beachtliche Ausfithrungen iber die Pflege jener Gesinnungen, die die Sozialarbeit
der Gldubigen erst zu einer vollen Lebensiuflerung der Kirche werden lassen: der
christlichen Briiderlichkeit etwa, der Arbeitsamkeit und Opferbereitschaft in der
Nachfolge des Gekreuzigten, des verantwortungswilligen Apostolates.

Auch das Rundschreiben Johannes’ XXIII. ,iber die jingsten Entwicklungen
des gesellschaftlichen Lebens und seine Gestaltung im Licht der christlichen Lehre
vom 15. Mai 1961 bleibt dieser Linie treu. Im Vordergrund stehen die Auseinander-
setzungen mit den Ordnungsproblemen, die die heutige Gesellschaft aufwirft, das
Verhaltnis von persénlicher Initiative und staatlichem Eingreifen in der Wirtschaft,
der Prozefl der zunehmenden gesellschaftlichen Verflechtung, das Arbeitsverhaltnis,
die menschlichen Beziehungen im Unternehmen, die Eigentumsordnung, das Gleich-
gewicht zwischen den verschiedenen Wirtschaftszweigen, zwischen den wirtschaftlich
unterschiedlich gestellten Gebieten innerhalb eines Landes und den verschieden ent-
wickelten Volkern, das Bevilkerungsproblem und das Problem der internationalen
Zusammenarbeit. Aber immer wieder verbindet sich mit der Betrachtung der Ord-
nungsgrundsitze auch der Hinweis auf jene religiosen und sittlichen Grundkrifte,
die die Bewiltigung all dieser Fragen zu dem von Gott uns abverlangten Glaubens-
zeugnis in der Welt von heute machen.

Schon die Eingangsworte des Rundschreibens weisen in diese Richtung , Mutter
und Lehrmeisterin der Volker ist die katholische Kirche. Sie ist von Christus Jesus
" dazu eingesetzt, alle, die sich im Lauf der Geschichte ihrer herzlichen Liebe anver-
trauen, zur Fiille hoheren Lebens und zum Heil zu fihren®. Thre Lehre ,erfafit den
Menschen in seiner Ganzheit, Leib und Seele, Vernunft und Willen; sie fithrt seinen
Sinn von den wechselvollen Gegebenheiten dieses irdischen Lebens zu den Gefilden
des ewigen®. In der Nachfolge Christi hat sie sich auch der irdischen Note der Men-
schen anzunehmen. So ist ihre Soziallehre und ihre soziale Aktion Geschenk einer
hoheren Liebe.

Der erste Teil des Rundschreibens, ein Riidkblick auf die Soziallehren der letzten
Pipste, erwidhnt die Bedeutung, die bei Leo XIII. die christliche Briiderlichkeit fiir
die Uberwindung der Klassengesellschaft hat, und nennt als oberste Mafistdbe fiir



~Mater et Magistra” 249

die Beratung einer Gesellschaftsordnung bei Pius XI. und Pius XII. Gerechtigkeit
und Liebe.

Gewifl steht unter den sittlichen Haltungen, die die christliche Sozialordnung tra-
gen, an erster Stelle die Gerechtigkeit. Aber man spiirt, dafl Johannes XXIII. dabei
nicht an etwas Abstraktes denkt, wie die hiufigen Verbindungen von ,Gerechtig-
keit* und ,Billigkeit“, ,Gerechtigkeit® und ,Menschlichkeit“, ,Gerechtigkeit* und
»Liebe“ andeuten. Ausdriicklich wird auch die Bedeutung des Glaubens fir die Ge-
rechtigkeit betont ,Wer ,Licht im Herrn’ (Eph 5, 8) geworden ist und ,als Sohn des
Lichtes’ (vgl. ebda) wandelt, der kann tatsdchlich sicherer beurteilen, was die Gerech-
tigkeit in den verschiedenen Bereichen des menschlichen Wirkens zu tun verlangt;
das gilt auch fiir diejenigen Bereiche, in denen die ibertricbene Eigenliebe, der
Nationalismus oder der Rassendiinkel weiter Kreise den Erfolg erschweren®.

Eben darum sichert die Rechtsordnung als solche der Caritas jenen Wirkungs-
bereich, den die unvermeidliche Unvollkommenheit einer positiven Rechtsordnung
allezeit offenlafit: den Bereich der ,iiberaus zahlreichen Hartefalle und verborgenen,
aber schwerwiegenden Notstande, denen die noch so vielseitige 6ffentliche Fiirsorge
nicht beikommt und denen sie in keiner Weise abhelfen kann. Hier bleibt fiir private
menschliche Hilfsbereitschaft und christliche Caritas immer ein weites Feld“.

Die Sicht des Evangeliums vervollkommnet hier die naturrechtliche Lehre vom
Recht auf Eigentum. Eindringlich mahnt Christus, ,die irdischen Giiter den Armen
zu schenken und sie so in itbernatiirliche Reichtiimer zu verwandeln®.

Die Verwurzelung der Liebespflicht in der Zugehorigkeit des Christen zum
geheimnisvollen Leib Christi, wird vom Papst besonders im Zusammenhang mit der
Entwicklungshilfe betont: ,Es ist leicht einzusehen und die Kirche hat es immer nach-
driicklich eingescharft: Die Pflicht, fiir Arme und Schwache zu sorgen, spricht von
Rechts wegen die Katholiken vor allem deshalb an, weil sie Glieder am mystischen
Leibe Christi sind. — ,Darin haben wir die Liebe Gottes erkannt’, sagt der Apostel
Johannes, ,daf er sein Leben fiir uns hingab. Auch wir miissen das Leben geben fiir
die Briider. Wie kann die Liebe Gottes in dem bleiben, der irdisches Gut besitzt,
aber sein Herz verschlieflf, wenn er seinen Bruder Not leiden sieht'® (1 Joh 8, 16 £.).
Auch hier — bei der Entwicklungshilfe — handelt es sich in erster Linie um eine
Frage der Gerechtigkeit. Aber man wiirde das Verhiltnis von Gerechtigkeit und
Liebe, wie der Papst es sieht, verkennen, wenn man aus der Tatsache, dafl eine
bestimmte Sozialleistung eine Rechtspflicht ist, schliefen wollte, ,also“ handle es
sich nicht um eine Pflicht der Liebe. Die Gerechtigkeit selbst sollte beim Christen
beseelt sein von der Liebe. Und jemandem das zukommen lassen, worauf er ein
Recht hat, kann durchans auch eine Pflicht der Liebe sein.

Das Ernstnehmen der Schépfungsordnung

Die Tatsache, dafl die Grundsatze der christlichen Soziallehre weitgehend natur-
rechtlicher Art sind, macht verstandlich, warum auch in dem Ethos der Sozialarbeit,
iiber das die papstlichen Rundschreiben handeln —,Mater et nfagistra“ nicht aus-
genommen — die natiirlichen Tugenden besonders betont werden. Es handelt sich
dabei nicht nur um die Gerechtigkeit. Auch die andern Grundiugendén des natiir-



250 Hans Hirschmann

lichen Sittengesetzes kommen ausfiihrlich zu Wort. So die sittliche Tugend der Klug-
heit. Thr entspricht das Ernstnehmen der Wirklichkeit, so wie sie nach Gottes Willen
ist und sein soll. Das zeigt sich vor allem in der Anerkennung der Eigengesetzlich-
keit der innerweltlichen Kultursachbereiche. Darum miissen die Laien ,beruflich
auf der Hohe sein; sie miissen ihren Einsatz entsprechend den jeweiligen Zielen
sachgerecht gestalten®. — Es geniigt nicht das Wissen um die Erkenntnis einer gege-
benen Situation. Der Papst wird nicht miide, die Hinordnung des grundsitzlichen
Wissens auf die konkrete Situation zu betonen und empfiehlt in diesem Zusammen-
hang allen, besonders der Jugend, die Erziehungsgrundsitze der Christlichen Ar-
beiterjugend: ,Sehen, Urteilen, Handeln®.

Nicht weniger bedeutsam ist die Tugend der Zucht und des Mafes. Ohne Opfer-
bereitschaft 1At sich keine Sozialordnung verwirklichen. Sie ist ein integrierender
Bestandteil der Erzichung zur Verantwortung gegeniiber der Weitergabe des Le-
bens, zur rechten Verwaltung des Eigentums, besonders des Reichtums, zu einem
vertriglichen Zusammenleben der einzelnen und der Vélker. ,Leider beherrscht
heute nicht wenige Menschen die Sucht nach Vergniigen. Das Jagen nach Genuf} und
die unbindige Gier nach Vergniigungen scheinen ihnen das Hauptziel des Lebens zu
sein. Die Schaden, die fiir das geistige, aber auch fiir das leibliche Wohl daraus ent-
stehen, sind unbestritten. Auch wer allein nach dem natiirlichen Menschenverstand
urteilt, wird zugeben, daf es klug und weise ist, in allen Dingen Maf zu halten und
die Leidenschaften zu ziigeln. Wer aber die Dinge im Licht der Gottesordnung sieht,
kann nicht verkennen, dafl die Botschaft Christi, die Lehre der katholischen Kirche
und die iiberlieferte Aszese uns auffordern, unsere Triebhaftigkeit zu ziigeln und
die Widerwirtigkeiten des Lebens mit besonderer Geduld zu tragen. Diese Tugen-
den erméglichen eine feste und ausgeglichene Beherrschung des Korpers durch den
Geist. Sie sind auch eine michtige Hilfe, die Strafen fur die Siinde zu tilgen, von
denen aufier Christus und seiner makellosen Mutter niemand frei ist.”

Die Sicht der Wirklichkeit als der Schépfungsordnung erklart auch zwei Akzente,
die das Rundschreiben bei seinen Ausfithrungen zur rechten Sicht und Haltung
gegeniiber der sozialen Frage setzt.

Zamiachst betont es die Verwurzelung der Wirklichkeit in Gott, die natiirliche
Gottebenbildlichkeit des Menschen, seinen unaustilgbaren Sinn fiir das Religiose
{iberhaupt, und im Zusammenhang damit die Unmoglichkeit einer echten und blei-
benden Sozialordnung ohne ihre bewufite Verankerung in einer theozentrischen
Weltanschammg. Hier setzt die Kritik des Papstes an den Ideologien der Gegen-
wart an; hier sieht er den eigentlichen Grund fiir die Schwierigkeiten, zu einer inter-
nationalen Verstandigung zu kommen; hier hilt er an der Sozialismuskritik Pius’
XI. fest.

Dabei ist ein gewisser optimistischer Grundzug in der Beurteilung der Situation
unverkennbar: Die unzerstérbare Verwurzelung der Wirklichkeit in Gott entlarvt
immer wieder alle Ideologien; sie zwingt zu ihrer Revision und fithrt, wenn auch auf
dem Umweg iiber Enttiuschungen, den Menschen immer wieder zu dem zuriick, auf
den hin er geschaffen ist. In der Unruhe der Welt der Gegenwart sieht darum der
Papst jene Unruhe gegenwirtig, von der Augustinus in seinen Bekenntnissen spricht:
,Unruhig ist unser Herz, bis es ruht in Dir* (Bek 1, 3).



~Mater et Magistra“ 251

Aus dem gleichen Grund betont der Papst mehrfach, wie wichtig die Anerken-
nung der rechten Werthierarchie in allen Bereichen des sozialen Lebens ist. Ohne sie
verirrt sich die Wirtschaft, die Entwicklungshilfe, der Versuch einer Neuordnung
der Volkergemeinschaft.

Gerade in diesem Zusammenhang muf sich der Papst mit dem Pluralismus der
sozialen Ordnungsvorstellungen in der Gegenwart auseinandersetzen. ,,Die Katho-
liken, so sagt er, ,kommen nun aber in ihrer wirtschaftlichen und sozialen Arbeit
auch vielfach mit Menschen zusammen, die andere Lebensauffassungen haben als sie
selbst. Da sollen sie sorgfiltig darauf achten, sich selber treu zu bleiben. Sie sollen
sich nicht auf Kompromisse einlassen, durch die in irgendeiner Weise der volle
Glaube oder die Sittlichkeit Schaden leidet. Sie sollen aber auch andere Auffassun-
gen mit dem gebithrenden Wohlwollen priifen. Sie sollen nicht tiberall nur auf ihr
eigenes Interesse schauen, vielmehr bereit sein, in ehrlicher Zusammenarbeit dort
mitzuarbeiten, wo es um etwas geht, was seiner Natur nach gut ist oder zu Gutem
fihren kann.“ — So zdgert der Papst auch nicht, das Mitwirken von Katholiken in
nichtkatholischen Organisationen, vorausgesetzt, daf} sie sich an den Rahmen des
natiirlichen Sittengesetzes halten und nicht intolerant sind, anzuerkennen, etwa in
gewerkschaftlichen Organisationen, oder die Tétigkeit nichtkonfessionell aufgebau-
ter Institutionen der sozialen Arbeit, etwa der FAO oder ILO lobend zu gedenken.

Natiirlich gilt dieses Gebot der Toleranz auch fiir die innerkatholischen Auseinan-
dersetzungen iiber die besten Wege katholischer Sozialarbeit. Die Meinung des
Papstes ist ebenso weise wie niichtern: ,Bei der Anwendung dieser Grundsitze kon-
nen nun manchmal auch unter Katholiken, selbst wenn sie ehrlichen Willens sind,
Meinungsverschiedenheiten aufkommen. In einem solchen Fall miissen sie trotzdem
die gegenseitige Achtung und Ehrerbietung in Wort und Tat zu wahren trachten.
Auch miissen sie liberlegen, wie sie gemeinsam zusammenarbeiten kénnen. Nur so
tun sie zeitig, was die Situation erfordert. Sie sollen sich geflissentlich davor hiiten,
ihre Krifte in stindigen Diskussionen zu verbrauchen und unter dem Schein, das
Beste zu suchen, das zu unterlassen, was sie verwirklichen konnen und darum auch
verwirklichen sollen.”

Zusammenarbeit von Hierarchie und Laien

So wie nach dem Wort des Papstes die katholische Soziallehre ein Werk von Prie-
stern und Laien ist, so ist ihre Verwirklichung eine Aufgabe beider.

Dabei kommt wegen seiner besonderen Néihe zur gesamten sozialen Wirklichkeit
dem Laien ein besonderer Auftrag zu. ,Bei ihrer Arbeit geht es gewohnlich um die
Gestaltung des irdischen Lebens oder auf dieses Ziel hin zu grindende Einrichtun-
gen.“ Einen besonderen Auftrag haben ihre apostolischen Bewegungen in der sozialen
Bildungsarbeit.

Auf zwei Punkte legt der Papst in diesem Zusammenhang besonderen Wert. Ein-
mal auf das Zeugnis, das die Verwirklichung dieser Soziallehre in ihrer eigenen All-
tagswelt zu geben vermag. Das gilt vor allem von ihrem Berufsethos — ausfithrlich
handelt davon der Papst im Hinblick auf den Bauernstand. Der Papst zogert nicht,
hier von einer eigenen Sendung zu sprechen. ,In der Arbeit des Bauern findet sich
alles vereint, was der Wiirde, der Entfaltung und vollkommenen Bildung der



252 Hans Hirschmann

mensdilichen Person dient. Darum muf sie als eine gottgegebene Sendung und Be-
rufung aufgefafit werden, die den Menschen iiber sich selbst hinausweist. Der Mensch
mufl diese Arbeit Gott weihen, der in seiner Vorsehung alle Zeiten zum Heil der
Menschen lenkt.“ Was hier fiir das christliche Zeugnis in der Welt der Arbeit gesagt
wird, dehnt der Papst an anderer Stelle auf das Zeugnis aus, das in der Unterschied-
lichkeit und Eigenart ihrer Kulturen die verschiedenen Volker geben, die in die
Kirche hineinwachsen. , Jeder, der sich Christ nennt, muf} es als einen Auftrag und
. als eine Sendung ansehen, sich mit aller Kraft fiir die Vervollkommnung der Gesell-
schaft einzusetzen und sich bis zum duflersten bemithen, dafl die Menschenwiirde in
keiner Weise angetastet wird, vielmehr alle Schranken niedergelegt und alle Hilfen
bereitgestellt werden, die ein Leben nach der Tugend anziehend machen und for-
dern.” .

Dabei bleibt dieses Apostolat der Laien dem Gesamtapostolat der Kirche einge-
ordnet und die Aktion dem Wichteramt ihrer Hierarchie unterstellt. ,Wenn aber in
einer solchen Angelegenheit — so heifit es im Hinblick auf die Zusammenarbeit mit
Nichtkatholiken in Wirtschaft und Gesellschaft — ,die kirchliche Hierarchie mit
Weisung oder Vorschrift eingreifen sollte, miissen sich die Katholiken selbstverstind-
lich unverziiglich nach einer solchen Entscheidung richten. Die Kirche hat ja nicht nur
das Recht und die Pflicht, iiber die Grundsitze des Glaubens und der Sittlichkeit zu
wachen, sondern audh, sich in verbindlichen Entscheidungen mit Bezug auf die Ver-
wirklichung dieser Grundsitze zu duflern.”

Daf die kirchliche Hierarchie dabei selbst.zuriickhaltend ist, um nicht die Freiheit
des Laien ungebiihrlich einzuschrinken, dafiir ist das Rundschreiben selbst ein scho-
nes Beispiel. Man spiirt die echte Friedfertigkeit des Papstes, seine wiederholt er-
wihnte Bereitschaft zur Zusammenarbeit ,mit allen Menschen guten Willens®. So
ist das Rundschreiben nicht nur eine Ergdnzung der Soziallehre der Kirche, sondern
zugleich ein neues Zeugnis ihrer sozialen Haltung. Es wird damit auch selbst zu
einer Erfillung des Doppelaufirags der Kirche, von dem es spricht: ,zu geben: die
Gabe der sozialen Lehre und die Gabe der sozialen Tat*.






