
Einweihung ins Priestertum 

Franz H i 11 i g SJ, München 

Wie wird ein Mensch Priester? Wie wird das Priestertum an ihn weitergegeben, 
nicht nur die Vollmacht, sondern der Geist? Fragt man nach der Weitergabe der 
Weihegewalt, dann fällt die Antwort leicht: Sie geschieht durch die Handauflegung 
des Bischofs. In ihr gründet die geistliche Vaterschaft, die den Konsekrator mit den 
von ihm geweihten Priestern verbindet. Wie auch die Ehrfurcht der Gläubigen 
gegenüber ihrem Oberhirten letztlich darauf zurückgeht, daß der Bischof seinerseits 
durch die Handauflegung eines Konsekrators die Fülle der priesterlichen Gnade 
empfing. Durch sie steht er in der apostolischen Sukzession: Die ununterbrochene 
Kette der Amtsübertragung und Weihe reicht durch die Jahrhunderte hinauf bis zu 
den Apostelschülern, auf deren Häuptern die Hände der Apostel selbst geruht 
haben. So erinnert Paulus seinen Schüler Timotheus, den er mit apostolischer Voll- 
macht als Bischof von Ephesus bestellt hatte, an die •Gnadengabe Gottes", die durch 
•die Auflegung seiner Hände" in ihm sei (2 Tim 1,6). 

Aber die sakramentale Übertragung ist nur eine, wenn auch die grundlegende 
Gnade in der Vermittlung des Priestertums. Sie ist eingebettet in eine lebendige 
Fülle und will zugleich aufblühen zu solcher Fülle. Die amtliche Bestellung und 
Befugnis will getragen sein von tiefem Wissen um die Heilswahrheiten und von 
geistlicher Gesinnung, apostolischem Eifer und echter Frömmigkeit. Sie ist nur 
gesund, wenn priesterliche Formung und Lebensgestaltung mit ihr Schritt halten, 
wenn die priesterliche Vollmacht, die ihren Träger auch äußerlich aus dem Kirchen- 
volk (den Laien) aussondert, ihn zugleich innerlich in das Besondere der priester- 
lichen Existenz einführt. Wie wird, darauf läuft unsere Frage hinaus, aus einem 
Geweihten ein •Eingeweihter"? Wie kommt es praktisch zu der tief innerlichen 
Durchdringung und Durchformung mit priesterlichem Geist, wie ihn die Kirche von 
ihren Priestern erwartet und den wir im Lauf ihrer Geschichte bis in unsere Gegen- 
wart hinein, in immer neuen Ausprägungen, an vorbildlichen Priestergestalten ver- 
wirklicht sehen. 

Man könnte antworten: Nun, der für das Priestertum ausersehene junge Mensch 
(denn normalerweise wird es sich um junge Menschen handeln) studiert eben zu die- 
sem Zweck Theologie. Da lernt er doch das alles. Tatsächlich stellen sich viele die 
Vorbereitung auf die geistliche Laufbahn völlig parallel zu den übrigen akademi- 
schen Berufen vor. Sie meinen, man werde Theologe, wie man Mediziner oder Jurist 
wird. Das Bestehen theologischer Fakultäten an einer Reihe von Universitäten mag 
solchen Vorstellungen Vorschub leisten. Wenigstens bei uns in Deutschland. Im 
Ausland liegen die Verhältnisse häufig anders. Es mag bezeichnend sein, daß sich 
ein französischer Priester in Deutschland darüber verwunderte, daß die jungen 
Leute mit Priesterberuf, denen er begegnete, stets sagten, sie wollten •Theologen", 
nie aber sie wollten Priester werden. Als ob das Wissenschaftliche und Akademische 
dabei die Hauptsache wäre, wie ja freilich bei uns der Geistliche auch soziologisch 
und wirtschaftlich zu den Akademikern zählt. 



254 Franz Hillig 

Aber die Welt des Priesters und der Weg in diese Welt hinein ist doch etwas 
völlig Eigenes und Anderes. Manche sind maßlos erstaunt, wenn sie hören, daß 
Johannes Maria Vianney, der Pfarrer von Ars, nur ein einziges Semester Theologie 
gehört hat und zwar am Priesterseminar zu Lyon. Die ganze übrige Ausbildung 
(von dem Schuljahr in Verrieres abgesehen) erhielt er von einem Pfarrer, einem 
ehemaligen Augustiner, den die Revolution aus seiner früheren Stelle vertrieben 
hatte. Da das Seminar an dem bäuerlichen Spätberuf verzweifelte, übernahm es 
Pfarrer Balley, aus Jean-Marie Vianney, von dessen Wert er überzeugt war, einen 
Priester zu bilden. Man kann die Art dieser Ausbildung am besten damit kennzeich- 
nen, daß man sagt: Vianney wurde so etwas wie der Gefährte und Geselle dieses 
tüchtigen, ja heiligmäßigen Priesters, dem wir den hl. Pfarrer von Ars recht eigent- 
lich verdanken. Denn nicht nur hielt Balley an dessen Eignung zum Priestertum 
fest, als alle andern an ihr irre geworden, und brachte ihm die notwendigen theo- 
logischen Kenntnisse bei, sondern er war auch das spornende Vorbild für den Ge- 
bets- und Bußgeist und den apostolischen Eifer des Heiligen. Ist es nicht wunderbar 
tiefsinnig, daß Vianney den Spiegel, den er von Pfarrer Balley geerbt hatte, nie 
hergeben wollte? Er hielt ihn in hohen Ehren. So oft er auf ihn schaute, stand der 
heilige Mann vor ihm, der sein erster Pfarrer gewesen und in seinen Armen gestor- 
ben war, dessen geistiges Erbe oder einfach dessen •Priestergeist" er in sich auf- 
genommen hatte. 

Man muß zugeben, daß dieser Ausbildungsgang für die damalige Zeit, das heißt 
die Jahre von 1811 •1815, einen Anachronismus darstellte. Längst gab es Seminare 
und Hochschulen für die Priesterbildung (wenn ihnen in Frankreich die Revolution 
und die napoleonische Willkür auch schwer mitgespielt hatten). Im übrigen erinnert 
uns aber gerade Vianneys Weg an die eigentliche und ursprüngliche Form, wie ein 
Kandidat zum Priester gebildet wurde, nämlich durch Nachfolge und Nachahmung. 

Tief im Zentrum des Priestertums steht die Eucharistie. Der Priester ist wesent- 
lich Diener und Verwalter dieses Geheimnisses. Der Herr hatte es seinen Aposteln 
mit den Worten anvertraut: •Tut dies zu meinem Gedächtnis" (Lk22, 19). Was 
war damit gemeint? Als der Geist am Pfingsttag auf sie herabgekommen war, be- 
gannen die Apostel es tiefer zu begreifen: Sie sollten sich bei der Feier der Euchari- 
stie nicht nur der Worte und Werke des Meisters erinnern, sie sollten sie nachvoll- 
ziehen. 

Dieses Nachtun und Nachvollziehen ist nicht auf die Feier der Eucharistie be- 
schränkt. Sie ist nur dessen Brennpunkt. Es bezieht sich vielmehr auf die gesamte 
Verkündigung und Erscheinung des Herrn: auf seine Wahrheit und Güte, auf seine 
Vollmacht und Heiligkeit. •Wie mich der Vater gesandt hat, so sende ich euch" 
(Jo 20, 21). Sie sollten tun, was Jesus getan hatte: Seine Predigt und sein Brotbre- 
chen, seine Handauflegung und Sündenvergebung, sein Kampf gegen die dämo- 
nischen Mächte und seine Freude an den Kindern sollte mit ihnen weiter über die 
Welt gehen. In ihnen sollte Jesus den Menschen sichtbar gegenwärtig sein. Daher 
die Vorstellung: •der Priester, ein anderer Christus". 

Für die Apostel hieß das: das direkte Nachtun dessen, was sie an Jesus gesehen 
hatten; für die Apostelschüler: das indirekte Nachtun, nämlich durch Lehre und Bei- 
spiel des Apostels hindurch. Beides findet sich klar ausgesprochen in einer Stelle des 



Einweihung ins Priestertum 255 

ersten Korintherbriefes: •So bitte ich euch denn: werdet meine Nachahmer, gleich 
wie ich Christi Nachahmer bin. Deshalb sende ich den Timotheus, meinen lieben und 
treuen Sohn im Herrn, zu euch; er wird euch meine Wege in Christus in Erinnerung 
bringen, so wie ich allenthalben in allen Gemeinden lehre" (4, 16 f.). Daher als un- 
erläßliche Voraussetzung für die Wahl eines Apostels, der den Platz des Verräters 
einnehmen soll: Es kann nur einer aus dem Jüngerkreis sein. Er muß persönlich 
Zeuge der Auferstehung sein und in all den Jahren mit Jesus gelebt haben, er muß 
ganz von ihm erfüllt und in ihn umgewandelt sein. Daher das hohe Ansehen, das 
die Apostel als Lebensgefährten des Herrn in der Urkirche besaßen. Daher auch 
das Ansehen der Apostelschüler, die ihrerseits die apostolische Lehre und Lebens- 
form widerspiegelten und das Verlangen, sich auf sie zu berufen wie Irenäus von 
Lyon auf Polykarp von Smyrna und dieser auf den Evangelisten Johannes. 

Von hier aus erklärt sich das zunächst befremdliche Vakuum, wenn man bei den 
Kirchenvätern nach einem systematischen, theologischen Traktat über das Priester- 
tum sucht: es gibt deren kaum. Chrysostomus bildet hier die einzige rühmenswerte 
Ausnahme. Aber es bedurfte solcher Traktate auch nicht; es gab dafür etwas Ur- 
sprünglicheres: den lebendigen Nach Vollzug: die Treue im Tun dessen, was die 
Väter getan hatten. •Die Priester jener Zeit empfingen ihre Ausbildung durch die 
sakramentale Praxis, indem sie dem Bischof und den älteren Priestern, mit denen 
sie lebten, zuschauten und zuhörten. Sie handelten dann selbst wie diese und drück- 
ten sich, ihrem Beispiel folgend aus wie sie"1. 

Schon von frühester Zeit an übte der Priester seine Funktionen ja nicht allein aus. 
Jede Gemeinde hatte ihr Presbyterium, bestehend aus Priestern und Diakonen. So 
bezeugt es schon Ignatius von Antiochien. Das ist um die Wende vom ersten zum 
zweiten Jahrhundert. Sie feiern gemeinsam die Eucharistie. Mit den wachsenden 
Aufgaben und den größer werdenden Gemeinden gesellen sich ihnen noch weitere 
Diener des Altares hinzu; auch sie erhalten ihre Weihen. Um die Mitte des dritten 
Jahrhunderts zählt man in Rom neben dem Bischof 46 Priester, 7 Diakone, 7 Sub- 
diakone, 42 Akoluthen, 52 Exorzisten, Lektoren und Ostiarier. ,Akolouthos' bedeu- 
tet ,Nachfolger', sowohl im Sinn von Schüler, Jünger wie auch von Diener. Aus dem 
Kreis der niederen Weihegrade, insbesondere der Lektoren gehen vielfach die Prie- 
ster hervor. Felix von Nola, Eusebius von Vercelli, Epiphanius von Pavia, die 
Päpste Liberius und Siricius haben als Lektoren begonnen. Was Priestertum ist, 
haben sie von ihren Vätern im Priestertum gelernt. Sie wollen es genau so machen, 
wie sie es bei jenen gesehen und gehört haben. Zwar konnte man auch Priester wer- 
den, ohne zuvor einen Kirchen- oder Altardienst versehen zu haben. Aber kein Laie 
sollte unmittelbar zum Priestertum gelangen können. Er mußte sich vielmehr in der 
Gemeinschaft Gleichgesinnter auf das hohe Amt vorbereiten. Gegen Ende des 5., 
sicherlich seit dem 6. Jahrhundert ist neben den gewöhnlichen Weihegraden ein 
besonderer Klerikerstand bezeugt, in den man durch die Tonsur aufgenommen 
wurde. Von Anfang an drängt die Kirche darauf, daß diejenigen, die sich auf das 
Priestertum vorbereiten, zusammen wohnen und von einem erfahrenen, älteren 
Priester erzogen werden. Nur so sieht sie die Übertragung des priesterlichen Geistes 

} G. Jouassard, Pour une etude du sacerdoce au temps des Peres, in: La Tradition 
Sacerdotale (Sammelband der Faculte de Theologie de Lyon). Paris 1959, S. 109•125. 



256 Franz Hillig 

von Generation zu Generation gewährleistet. Was das Konzil von Aachen (816) 
für die Erziehung der jungen Kleriker in den Kanonikaten einschärft, ist alte kirch- 
liche Tradition: •Die jungen Leute sollen dem Erprobtesten von den älteren (Prie- 
stern) zur Behütung anvertraut werden, mögen andere sie auch unterrichten"2; er 
hat sie mit den •kirchlichen Lehren" vertraut zu machen und mit •geistlichen Waf- 
fen" zu rüsten. 

Diese ganz persönliche Einweihung in das Priestertum soll auch dort geschehen, 
wo Priester sich auf Einzelposten befinden und selbständig (als Pfarrer) eine Ge- 
meinde leiten, ursprünglich also vor allem in den Landgemeinden. Auch sie sollen 
Knaben als Lektoren in ihr Haus aufnehmen. So heißt es z. B. im zweiten Konzil 
von Vaison (529), Kanon 1: •Alle Pfarrpriester sollen gemäß dem recht segens- 
reichen Brauch, der bekanntlich in ganz Italien in Übung ist, jüngere Lektoren zu 
sich in ihr Haus aufnehmen und sich eifrig bemühen, ihnen wie gute Väter geistliche 
Nahrung zu geben, mit ihnen die Psalmen vorbereiten, die heiligen Schriften lesen 
und sie im Gesetz Gottes unterweisen, damit sie auf diese Weise für würdige 
Nachfolger Vorsorge treffen und vom Herrn den ewigen Lohn dafür empfangen"3. 
So ist es auch später, während des ganzen Mittelalters, geblieben. 

Die Dom- und Stiftsschulen, im 15. Jahrhundert die collegia der Fraterherren, 
waren keineswegs die einzigen Pflanzstätten der Kleriker, und schon gar nicht die 
erst seit dem 12. (13.) Jahrhundert aufkommenden Universitäten. •Die theologi- 
schen Fakultäten hatten nicht die Aufgabe, die künftigen Geistlichen mit dem nöti- 
gen Rüstzeug zu versehen. Nicht bloß war ihre Zahl zu gering", das Studium dauerte 
auch viel zu lang. •Einrichtungen, die ein fünfjähriges philosophisches Vorstudium 
und eine eigene Lehr- und Lernzeit von 8 bis 12 Jahren verlangen, können nicht 
zur Ausbildung unbemittelter Kleriker dienen, deren Mehrzahl kein dringenderes 
Anliegen hat, als bald versorgt zu werden"4. Die Zeugnisse für eine Einzelunter- 
weisung bei einem Pfarrherrn sind darum auch recht häufig. •Es hatten solche, die 
Priester werden wollten, einen gelehrten Vater, der auch ein Priester gewesen ist; 
der hat sie gelehrt beten und Mess halten und was nötig ist einem Priester", lesen 
wir noch bei Heinrich von Pflummern5. Das ist im späten Mittelalter. •Ein geist- 
liches Haus ohne .famulus' (war) kaum denkbar"6. Er war recht eigentlich der Gesell 
und Gehilfe des Pfarrers. Er •las und sang mit ihm, begleitete ihn auf seinen We- 
gen, brachte das Weihwasser rund; kurz, er tat alles, was später dem Küster oblag"7. 
•Burkhard Zeng (geb. 1396 in Memmingen) wurde als Elfjähriger zu seinem geist- 
lichen Oheim nach Krain geschickt, der sandte ihn in die Schule zu Reisnitz. Den 
jungen Ortwinus Gratius nahm, als er fast noch in den Windeln lag, sein geistlicher 
Onkel mit nach Deventer. Johannes Eck erinnerte sich dankbar seines Oheims, 
des Mag. Martinus Maier, Pfarrherrn zu Rottenburg, der den Achtjährigen in drei 
Jahren in den Anfangsgründen der Grammatik und Logik unterwies, mit allen 

2 Monum. Germ. Hist., Concilia II, 413. 
3 Monum. Germ. Hist., Concilia I, 56. 
4 Fr. W. O e d i n g e r , Über die Bildung der Geistlichen im späten Mittelalter (Studien 

und Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters, hrsg. von J. Koch, Bd. II). Köln 1953, 63f. 
5 Freiburger Diözesan-Archiv 19, 91 u. 150 (zit. bei Oediger, a.a.O. 76). 
6 Oediger 77. 
7 Oediger 77; dort auch die Belege. 



Einweihung ins Priestertunt 257 

Büchern der Bibel • die Propheten ausgenommen • vertraut machte und ihn auf 
seine Kosten auf die Universität sandte"8. 

Natürlich war das nicht immer eine ideale Vorbereitung auf das Priestertum. 
Kaum etwas begegnet uns in den Quellen so häufig wie die Klage über die Unwis- 
senheit und die zweifelhafte Lebensführung der heranwachsenden Kleriker. Man 
hat sagen können, das Hauptübel der Kirche des Mittelalters sei ihre Nachlässigkeit 
in der Ausbildung des Priesternachwuchses gewesen. Das ist nicht zuletzt im Hin- 
blick auf die famuli im Pfarrhaus gesagt. •Meist mochte sich der Unterricht auf ein 
mechanisches Einprägen der liturgischen Texte beschränken. Wenn der Pfarrer 
sagte: ,Quare', hatte der famulus fortzufahren: ,... fremuerunt gentes' (Ps 2, 1)". 
Manche Pfarrhöfe, die uns geschildert werden, sind •ländliche Betriebe, und ihre 
Inhaber unterscheiden sich in ihrer Derbheit nur wenig von den Bauern"9. Aber 
worauf es uns hier ankommt, ist die Intention, die die Kirche hierin leitete, die 
Überzeugung, daß es für die Einführung in das geistliche Amt eines geistlichen 
Vaters bedürfe, der selbst Priester ist. Diese Überzeugung und die entsprechende 
Praxis ziehen sich wie ein roter Faden durch die ganze Geschichte des Priestertums10. 
Und wir haben genügend Zeugnisse, daß die Einweihung in das Priestertum auf 
solche Weise geglückt ist. Wieviele große Priestergestalten konnten sich eines geist- 
lichen Vaters rühmen, dem sie alles zu verdanken glaubten. 

Irenäus ist als junger Mensch von Polykarp so beeindruckt worden, daß er es nie 
mehr vergessen konnte. •Ich kann den Ort angeben, wo der selige Polykarp saß, 
wenn er sprach, die Plätze, wo er aus- und einging, seine Lebensweise, seine körper- 
liche Gestalt, seine Reden an die Gemeinde, seine Erzählung über den Verkehr mit 
Johannes und mit den übrigen, die den Herrn gesehen haben, seinen Bericht über 
ihre Lehren, ferner das, was er von diesen über den Herrn, über seine Machttaten 
und über seine Lehre gehört hatte"11. Paulinus von Nola, selbst Bischof, schreibt 
voller Dankbarkeit und Vertrauen an Augustinus, der ihm auf seinem Lebensweg 
ein Gleichbild Christi gewesen ist: •In meiner augenblicklichen Lage wende ich mich 
an Dich als meinen Lehrer und geistlichen Arzt um Rat, damit Du mich lehrest, den 
Willen Gottes zu erfüllen, auf Deinen Spuren Christus zu folgen und jenen Tod zu 
sterben, wie ihn das Evangelium fordert. So will ich auch nach Deinem Beispiel das 
alte Schuhwerk von meinen Füßen lösen, die Fesseln zerreißen und, freigeworden, 
jauchzend vorwärts eilen, um zu sterben, so wie Du dieser Welt gestorben bist, um 
in Christus für Gott zu leben. Christi Tod und Christi Leben sind in Deinem Leib, 
Deinem Herzen und Deinem Wort erkennbar. Christi Wort strömt über in Deiner 
Brust"12. So ist es vielfach in der alten Kirche. Die großen Bischöfe sind für eine 
ganze Generation von Priestern Lehrer und Väter in Christus gewesen. Über Euse- 
bius von Vercelli schreibt der hl. Bischof Maximus: •Da er sein Bischofsamt vor- 
bildlich innehatte, hinterließ er mehrere seiner Jünger als Nachfolger seines Prie- 

8 Oediger 77f. 
9 Oediger 78. 
10 Noch heute wird der neugeweihte Priester im Weiheritus vom Bischof gemahnt, •die 

Ordnung der vollständigen Meßfeier, die Verwandlung, die Brechung, die Kommunion der 
heiligen Hostie von anderen wohlunterrichteten Priestern" zu erlernen, bevor sie selbst das 
heilige Opfer feiern. 

11 Kirchengeschichte V 20, 6. 
12 Ep. 94, 4 (CSEL 34, 501). 



258 Franz Hillig 

stertums". Und von Ambrosius sagt das offizielle Festoffizium, er habe der Kirche 
das hellstrahlende Licht, nämlich den hl. Augustinus, in Christus geboren. 

Was von den Großen gilt, läßt sich auch vom einfachen Pfarrklerus bezeugen. 
Dafür wieder einige Belege aus dem ausgehenden Mittelalter. •Der alte Dechant 
Ensfridus aus Köln, den uns Caesarius von Heisterbach schildert, ist ein Erzieher 
von Beruf gewesen, auch der Magister Eberhard von Eza, dessen Pfarrhaus in 
Almelo fast ein Fraterhaus war"13. Ergreifend ist, mit welcher Liebe und Dankbar- 
keit Canisius seines priesterlichen Erziehers im Kölner Pfarrhaus bei St. Gereon, 
Nikolaus van Esche, gedenkt: •Preise, meine Seele, den Herrn und vergiß nicht, was 
Er alles für dich getan hat, indem Er dir zum Lehrer und täglichen Ratgeber auf 
den Wegen der Heiligkeit einen Mann gab, dessen einzige liebevolle Sorge dein 
Heil war . . . Mit ihm als meinem innigen Freunde fand ich es leicht, auf andere 
Kameradschaft zu verzichten. Niemand auf der Welt war mir teurer oder mehr ein 
Teil meiner Seele als er, und ich schenkte ihm das ganze Vertrauen, das ein Vater 
von seinem Sohn wünschen kann ... Täglich wuchs seine Sorge für mich. Er betete 
für mich, er weinte über mich, er nahm seine Feder in die Hand und schrieb mir An- 
weisungen. Meine Seele war in Wahrheit ganz eingehüllt in seine Segnungen, Er- 
mahnungen und Warnungen... Ich bitte Dich, o Herr, Du getreuer Hüter und 
Liebhaber der Menschen, vielen jungen Leuten dieselbe Gnade zu verleihen, die 
Du mir Unwürdigen gegeben, die Gnade guter und heiliger Führer für ihre See- 

len"14. 
Mit dem Konzil von Trient wurde die Priesterbildung neu geordnet15. Man wollte 

den Mißständen begegnen und setzte eine einheitliche Regelung für den ganzen 
Weltklerus fest. Aber der Grundgedanke der Überlieferung blieb doch erhalten. 
So sehr man künftig mehr Wert auf eine gründliche theologische Ausbildung legte, 
so sollte doch der Kern der Erziehung zum Priestertum in der geistlichen Einwei- 
hung durch andere Priester liegen. Wenn auf Grund der Trienter Beschlüsse all- 
mählich, wenn auch unter mancherlei Widerständen und Hindernissen, eine neue 
Priestergeneration heranwuchs, so ist das neben der besseren theologischen Unter- 
weisung und den regelmäßigen geistlichen Übungen hauptsächlich großen Priester- 
gestalten zu verdanken: heiligen Bischöfen wie Karl Borromäus und Gregor Bar- 
barigo, Männern wie Berulle, Jean Eudes, Vinzenz von Paul oder Olier, um nur 
einige große Franzosen zu nennen. Fenelon hat von sich bekannt: •Ich wurde Schü- 
ler Tronson's, der ein Nachfolger Oliers und Erbe seiner Tugenden war. Er hat mich 
mit den Worten des Glaubens aufgezogen und mich den geistlichen Stand erwählen 
lassen"16. Ungezählt sind die unmittelbaren oder mittelbaren Schüler Johann Mi- 
chael Sailers, darunter so bedeutende Männer wie Christoph von Schmid, Johann 
Baptist Hirscher, Magnus Jocham, die Bischöfe Johann Baptist von Keller (Rotten- 
burg) und Melchior von Diepenbrock (Breslau). Sie alle sahen in Sailer ihren geist- 
lichen Vater. Schon die Seminaristen hingen ihm wegen seiner menschlichen und 

13 Oediger 78. 
14 Bekenntnisse. 
15 Histoire de l'Eglise depuis les origines jusqu ä nos jours. Tom 18: Apres le Concile de 

Trente. La Restauration Catholique 1563•1648, par Leopold Willaert SJ, Paris 1960, 
84•90. 16 In einem Brief an Papst Innozenz XII., zit. nach B. D u p r i e z , Fenelon et la Bible. 
Paris 1961, S. 18. 



Einweihung ins Priestertum 259 

religiösen Ausstrahlung mit einer solchen Liebe an, daß er nach seiner unschönen 
und für ihn sehr schmerzlichen Amtsenthebung in Dillingen nicht nur die Stadt, 
sondern auch die Umgebung verlassen mußte, •weil seine Feinde nicht ohne Grund 
besorgten, die Studenten, besonders die Kandidaten der Theologie, würden ihm 
zulaufen, wenn er nur zwei Stunden von der Universitätsstadt entfernt lebte"17. Die 
meisten, die seinen Unterricht genossen, verehrten dies dankbar, wie Johann Nepo- 
muk Bestlin sich ausdrückte, als eine der größten Wohltaten der Fürsehung18. Jede 
Diözese und jedes Seminar kennt solche Gestalten. Ihr Einfluß bleibt für das ganze 
priesterliche Leben. An ihnen richtet man sich immer wieder auf, ihrer Worte und 
Weisungen erinnert man sich. •Der hochselige Bischof NN hat mich noch geweiht", 
kann ein Priester wohl in dankbarer Rückschau auf sein Leben sagen. •Unser Regens 
im Seminar sagte zu uns oft... mein Spiritual sagte mir einmal...", und immer ist 
es die Besinnung auf das priesterliche Erbe, das einem überkommen ist und das man 
nun weiterzutragen hat, das einen selbst erfüllt und trägt. 

Heute, an der Schwelle in eine neue Zeit, am Vorabend eines Konzils, das die 
Erneuerung der Kirche auf sein Programm geschrieben hat, wird den Möglichkeiten 
und Wegen der Initiation ins Priestertum wieder erhöhte Aufmerksamkeit ge- 
schenkt. Man sucht nach institutionellen Formen dieser Einweihung und möchte sie 
nicht dem Zufall überlassen, wiewohl man weiß, daß im Grund nur Gott die Men- 
schen schicken kann, die priesterlichen Geist entzünden und weitertragen. Eine dieser 
Formen sieht man in dem, was das Noviziat für die Einführung und Einweihung in 
das Ordensleben bedeutet. So schreibt z. B. der Regens eines Priesterserninars: 
•Warum soll eine ähnliche Einrichtung wie das Noviziat nicht auch für den Welt- 
priester von Vorteil sein? Schon seit Jahren ist man in Kreisen der Konviktsdirekto- 
ren und Seminarregenten darüber völlig einig." Die neu Eintretenden würden 
dadurch nicht nur für die Bewährungsproben des Seminarlebens besser gerüstet, sie 
würden auch dem theologischen Studium, das Franz von Sales das •achte Sakrament" 
für den Priester genannt hat, geistlicher begegnen. •Ob ein solches Studium nicht 
wahrhaft zu Gott und zum Menschen führt? Ob es nicht reiche Inhalte böte für die 
Meditation und das Gebet? Die reinste Freude eines Theologieprofessors ist wohl, 
zu erfahren, daß seine Hörer, um es einmal ganz nüchtern auszudrücken, den Lehr- 
stoff nicht einfach gedächtnismäßig festhalten, sondern ihn als geistige Nahrung bis 
ins innerste Heiligtum, ins Gebetsleben aufgenommen haben." In einem solchen 
•Noviziat" würden überdies •die persönlichen Beziehungen (der Alumnen) zu ihren 
Vorgesetzten, vor allem zum Director Spiritus geknüpft, ein Vorteil der gar nicht 
hoch genug veranschlagt werden kann". Die •Schlüsselstellung" hätte dabei der 
Spiritual einzunehmen19. 

Eine weitere Weise priesterlicher Initiation wird vor allem im Hinblick auf die 
Erneuerung der Seelsorge viel erwogen. So wie der Herr seine Apostel und Jünger 
unter seiner Aufsicht und mit seinen Anweisungen auf apostolische Ausfahrt sandte, 

17 Jakob Salat, Sehelling in München. Bd. 2, Heidelberg 1845, S. 319 (zit. nach H. 
Schiel, Johann M. Sailer in Selbstzeugnissen, Gesprächen und Erinnerungen der Zeitgenos- 
sen, Regensburg 1948, 260; ebd. 77ff. die Belege für die Freundes- und Schülerkreise Sailers). 

>8 H. S c h i e 1, a.a.O. 77. 
19 A. F r o t z , Gedanken zur Priesterbildung im Geiste des heiligen Augustinus, in: Die 

Kirche und ihre Ämter und Stände, Festgabe für Kardinal Frings, Köln 1960, S. 97f. u. 103. 



260 Franz Hillig 

um mit ihnen nach ihrer Rückkehr die gemachten Erfahrungen zu besprechen, so 
möchte man auch Ausbildungszentren der Pfarrseelsorge einrichten, in denen die 
Diakone und Neupriester mit einem oder mehreren erfahrenen Seelsorgspriestern 
ein brüderliches Gemeinschaftsleben führen, gemeinsam beten und planen und alle 
Arbeit als ein gemeinsames Werk betrachten. Haben sich nicht aus der Einsicht, die 
uns hier leitet, schon manche Priester zu solcher Gemeinsamkeit zusammengefun- 
den? Und ist nicht dies ihr Erlebnis: daß sie hier zum ersten Mal in allem Ernst 
und existentieller, als es im Seminar möglich war, erfahren, was priesterliches Den- 
ken und Arbeiten ist und warum der Priester ein Ausgesonderter sein muß? Bekom- 
men nicht in einem solchen Leben die Worte des Evangeliums, von der Nachfolge, 
vom Dienen, von der Brüderlichkeit und von der Herde, die geweidet werden muß, 
ein ganz anderes Gewicht? Ist eine solche Initiation ins Priestertum nicht zugleich 
eine Initiation in die Welt Christi, der Erlösung und der Gnade überhaupt? Auch 
der Priester lebt heute in der Diaspora, auch er ist von gott-loser Welt umgeben. 
Auch er bedarf der Stütze durch eine Gemeinschaft, die vorbehaltlos aus dem Glau- 
ben lebt und mit der Botschaft Jesu ernst macht. Andernfalls wird ihm der immer 
gefährlicher werdende Angleichungsprozeß an die •Welt" das geistliche Mark aus 
der Seele saugen20. 

Und noch ein Letztes: Auch die Gläubigen, das Elternhaus, Lehrer und Freunde, 
Jugendgruppen und Gemeinde, spielen bei der Formung des Priesters aus dem Geist 
der Tradition eine Rolle, nicht nur durch die tiefen Gnadenkräfte von Gebet und 
Opfer, sondern auch durch die Vorstellungen, die sie vom Priestertum haben, durch 
die Art und Weise, wie sie vom Priestertum sprechen und wie sie dem Priester 
begegnen. Wie oft dankt einer seine priesterliche Haltung vorbildlichen Eltern, aber 
auch Gläubigen, die ihn aufsuchen und in deren Seele er einen Einblick gewinnt. 
Was die hl. Beicht eigentlich ist, weiß er am tiefsten von manchen Beichtkindern, die 
ihn mit ihrer Demut und ihrem Streben beschämten. Zwar kann der Priester durch 
das Bild, das die Gläubigen, zumal die •Frommen", von seinem Stand und seiner 
Person haben, auch irregeführt werden, aber wenn er unterscheiden gelernt hat, 
wird gerade die Seelsorge, der priesterliche Umgang mit Menschen, ihn am meisten 
in den innersten Geist des Priestertums einführen21. 

Wir fragten am Anfang: Wie geschieht die Einweihung ins Priestertum? Und 
unsere Antwort lautete: In erster Linie durch Priester. Wenn das so ist, dann hat 
auch jeder Priester wieder selbst die Pflicht, priesterlichen Geist zu entzünden und 
weiterzugeben. Eine schwere und heilige Aufgabe, zumal in einer Stunde des Prie- 
stermangels. Werden aber nicht zu ihrer Erfüllung große Gnaden geschenkt? Von 
jedem Priester sollte darum gelten, was einst der junge Canisius an einen Freund 
von einem Priester schrieb, der zum Initiator für viele Priester wurde, von Peter 
Faber: •Den Mann, den ich suchte • wofern er überhaupt ein Mensch ist und nicht 
vielmehr ein Engel des Herrn • habe ich zu meinem großen Nutzen angetroffen. 

20 Es liegt auf der Hand, daß hier besonders dem Pfarrer, unter dessen Anleitung ein 
Neupriester seine ersten Priesterjahre verbringt, vor einer verantwortungsreichen Aufgabe 
steht; wie umgekehrt die jungen Kapläne eine wirkliche Bereitschaft mitbringen müssen, sich 
in die praktische Seelsorge einführen zu lassen. Auf evangelischer Seite hat sich unlängst: 
W. Tebbe im Deutschen Pfarrerblatt zu diesen Fragen geäußert: •Kandidaten werden 
Pfarrer" (1. Juli 1961; 61. Jahrg. Nr. 13; 317•320). 

21 F. H i 11 i g , Was der Priester empfängt, in: Seele 25 (1949), 72•77. 



Der A Itar ist Christus 261 

Ich habe noch nie einen gelehrteren und gründlicheren Theologen oder sonst einen 
Menschen von so ausgezeichneter Tugend gesehen oder sprechen gehört. Nichts 
anderes kennt er, als mit Christus für das Heil der Seelen zu arbeiten. Ich habe im 
Verkehr mit ihm, in vertrautem Gespräch und bei Tisch kein einziges Wort aus 
seinem Munde gehört, das nicht auf die Ehre Gottes und auf eine gute Lebens- 
führung hinzielte; und doch wirkte dies wegen seiner Gewandtheit für seine Zuhörer 
keineswegs unangenehm... Was mich selbst angeht, so kann man es kaum mit 
Worten beschreiben, wie sehr in den Geistlichen Übungen mein Herz und meine 
Seele sich geändert haben und wie sehr mein ganzes Denken durch die Strahlen der 
himmlischen Gnade erleuchtet wurde. So fühle ich jetzt in mir eine neue Kraft, und 
es scheint, als ob die Fülle der Wohltaten Gottes sich auch über meinen Leib ergieße 
und ich an Leib und Seele gestärkt zu einem ganz anderen Menschen umgewandelt 
werde"22. 

Als einst Elias sich vor seinem Hinscheiden von seinem Schüler Elisäus trennte, 
bat dieser ihn: •Mögen doch von deinem Geist zwei Drittel auf mich herabkommen!" 
• •Du hast Schweres erbeten", war die Antwort des Elias. Aber es werde ihm zuteil 
werden, wenn er Zeuge seiner Entrückung sein dürfe. Da nun Elisäus den Propheten 
gen Himmel fahren sah, rief er hinter ihm her: •Vater, mein Vater! Wagen Israels 
und sein Lenker!" Und er wirkte fortan die Großtaten Gottes. Denn der Geist des 
Vaters war auf ihn übergegangen (4 Kg 2, 9 ff). Das alles war Gnade, über die Gott 
allein verfügt, nicht der Mensch; aber Gott will durch den Menschen wirken. Darum 
gibt es auch in der Gnadenordnung das Meister-Jünger-Verhältnis, das aus Christus 
stammt und in Ihm lebt. Im Priestertum der Kirche hat es seinen einzigartigen Ort. 
Der Priester empfängt den priesterlichen Geist von Priestern, sakramental und 
charismatisch. Und er selbst hat wieder andern davon mitzuteilen. Wie er immer 
wieder zu seinen Vätern in Christus aufblicken wird, so wird er selbst für andere, 
jüngere Vater sein. 

Der Altar ist Christus 
Gedanken zur Altar- und Tabernakelfrömmigkeit 

Von Johannes Möllerfeld SJ, Münster/Westfalen 

Wir sprechen heute gern von einer Neubesinnung auf den Altar, der •wieder 
zum Sinnbild Christi und des Abendmahltisches"1 wird, und doch wissen wir so 
wenig von ihm. •Ganz unklar ist, wie es zu der altchristlichen Symbolik Altar = 
Christus gekommen ist"2. Damit hängt sicher eine weitere Feststellung zusammen: 
•Was uns fehlt,   ist eine Theologie des christlichen Kultusgebäudes,   des Altares 

22 Petrus Canisius, Briefe. Ausgew. u. hrsg. von B. Schneider. Salzburg (1959), 119f. 
1 E. Sauser, Symbolik des kath. Kirchengebäudes, in: J. A. Jungmann, Symbolik der 

kath. Kirche, Stuttgart (1960) 75. 
2 Th. K1 a u s e r , RAC 1 (1950) 353 s. v. Altar. 




