'Einweihung ins Priestertum

Franz Hillig SJ, Miinchen

Wie wird ein Mensch Priester? Wie wird das Priestertum an ihn weitergegeben,
nicht nur die Vollmacht, sondern der Geist? Fragt man nach der Weitergabe der
Weihegewalt, dann fallt die Antwort leicht: Sie geschicht durch die Handauflegung
des Bischofs. In ihr griindet die geistliche Vaterschaft, die den Konsekrator mit den
von ihm geweihten Priestern verbindet. Wie auch die Ehrfurcht der Gldubigen
gegeniiber ihrem Oberhirten letztlich darauf zuriickgeht, dafl der Bischof seinerseits
durch die Handauflegung eines Konsekrators die Fiille der priesterlichen Gnade
empfing. Durch sie steht er in der apostolischen Sukzession: Die ununterbrochene
Kette der Amtsiibertragung und Weihe reicht durch die Jahrhunderte hinauf bis zu
den Apostelschillern, auf deren Hiuptern die Hénde der Apostel selbst geruht
haben. So erinnert Paulus seinen Schiiler Timotheus, den er mit apostolischer Voll-
macht als Bischof von Ephesus bestellt hatte, an die ,Gnadengabe Gottes®, die durch
»die Auflegung seiner Hinde“ in ihm sei (2 Tim 1, 6).

Aber die sakramentale Ubertragung ist nur eine, wenn auch die grundlegende
Gnade in der Vermittlung des Priestertums. Sie ist eingebettet in eine lebendige
Fiille und will zugleich aufblithen zu solcher Fille. Die amtliche Bestellung und
Befugnis will getragen sein von tiefem Wissen um die Heilswahrheiten und von
geistlicher Gesinnung, apostolischem Eifer und echter Frommigkeit. Sie ist nur
gesund, wenn priesterliche Formung und Lebensgestaltung mit ihr Schritt halten,
wenn die priesterliche Vollmacht, die ihren Trager auch dufierlich aus dem Kirchen-
volk (den Laien) aussondert, ihn zugleich innerlich in das Besondere der priester-
lichen Existenz einfithrt. Wie wird, darauf lduft unsere Frage hinaus, aus einem
Geweihten ein ,Eingeweihter“? Wie kommt es praktisch zu der tief innerlichen
Durchdringung und Durchformung mit priesterlichem Geist, wie ihn die Kirche von
ihren Priestern erwartet und den wir im Lauf ihrer Geschichte bis in unsere Gegen-
wart hinein, in immer neuen Ausprigungen, an vorbildlichen Priestergestalten ver-
wirklicht sehen.

Man konnte antworten: Nun, der fiir das Priestertum ausersehene junge Mensch
(denn normalerweise wird es sich um junge Menschen handeln) studiert eben zu die-
sem Zweck Theologie. Da lernt er doch das alles. Tatsichlich stellen sich viele die
Vorbereitung auf die geistliche Laufbahn vollig parallel zu den iibrigen akademi-
schen Berufen vor. Sie meinen, man werde Theologe, wie man Mediziner oder Jurist
wird. Das Bestehen theologischer Fakultiten an einer Reihe von Universititen mag
solchen Vorstellungen Vorschub leisten. Wenigstens bei uns in Deutschland. Im
Ausland liegen die Verhiltnisse hiufig anders. Es mag bezeichnend sein, dafl sich
ein franzésischer Priester in Deutschland dariiber verwunderte, dafl die jungen
Leute mit Priesterberuf, denen er begegnete, stets sagten, sie wollten , Theologen®,
nie aber sie wollten Priester werden. Als ob das Wissenschaftliche und Akademische
dabei die Hauptsache wire, wie ja freilich bei uns der Geistliche auch soziologisch
und wirtschaftlich zu den Akademikern zahlt.



254 Franz Hillig

Aber die Welt des Priesters und der Weg in diese Welt hinein ist doch etwas
vollig Eigenes und Anderes. Manche sind mafllos erstaunt, wenn sie horen, dafl
Johannes Maria Vianney, der Pfarrer von Ars, nur ein einziges Semester Theologie
gehort hat und zwar am Priesterseminar zu Lyon. Die ganze iibrige Ausbildung
(von dem Schuljahr in Verri¢res abgesehen) erhielt er von einem Pfarrer, einem
chemaligen Augustiner, den die Revolution aus seiner fritheren Stelle vertrieben
hatte. Da das Seminar an dem bauerlichen Spitberuf verzweifelte, iibernahm es
Pfarrer Balley, aus Jean-Marie Vianney, von dessen Wert er itberzeugt war, einen
Priester zu bilden. Man kann die Art dieser Ausbildung am besten damit kennzeich-
nen, daf man sagt: Vianney wurde so etwas wie der Gefdhrte und Geselle dieses
tiichtigen, ja heiligméfligen Priesters, dem wir den hl. Pfarrer von Ars recht eigent-
lich verdanken. Denn nicht nur hielt Balley an dessen Eignung zum Priestertum
fest, als alle andern an thr irre geworden, und brachte ihm die notwendigen theo-
logischen Kenntnisse bei, sondern er war auch das spornende Vorbild fiir den Ge-
bets- und Bufigeist und den apostolischen Eifer des Heiligen. Ist es nicht wunderbar
tiefsinnig, daf Vianney den Spiegel, den er von Pfarrer Balley geerbt hatte, nie
hergeben wollte? Er hielt ihn in hohen Ehren. So oft er auf ihn schaute, stand der
heilige Mann vor ihm, der sein erster Pfarrer gewesen und in seinen Armen gestor-
ben war, dessen geistiges Erbe oder einfach dessen ,Priestergeist” er in sich auf-
genommen hatte.

Man muf} zugeben, dafl dieser Ausbildungsgang fir die damalige Zeit, das heifdt
die Jahre von 1811—1815, einen Anachronismus darstellte. Lingst gab es Seminare
und Hochschulen fiir die Priesterbildung (wenn ihnen in Frankreich die Revolution
und die napoleonische Willkiir auch schwer mitgespielt hatten). Im {ibrigen erinnert
uns aber gerade Vianneys Weg an die eigentliche und urspriingliche Form, wie ein
Kandidat zum Priester gebildet wurde, nimlich durch Nachfolge und Nachahmung.

Tief im Zentrum des Priestertums steht die Eucharistie. Der Priester ist wesent-
lich Diener und Verwalter dieses Geheimnisses. Der Herr hatte es seinen Aposteln
mit den Worten anvertraut: ,Tut dies zu meinem Gedédchtnis“ (Lk 22, 19). Was
war damit gemeint? Als der Geist am Pfingsttag auf sie herabgekommen war, be-
gannen die Apostel es tiefer zu begreifen: Sie sollten sich bei der Feier der Euchari-
stie nicht nur der Worte und Werke des Meisters erinnern, sie sollten sie nachvoll-
ziehen.

Dieses Nachtun und Nachvollziehen ist nicht auf die Feier der Eucharistie be-
schrankt. Sie ist nur dessen Brennpunkt. Es bezieht sich vielmehr auf die gesamte
Verkiindigung und Erscheinung des Herrn: auf seine Wahrheit und Giite, auf seine
Vollmacht und Heiligkeit. ,Wie mich der Vater gesandt hat, so sende ich euch®
(Jo 20, 21). Sie sollten tun, was Jesus getan hatte: Seine Predigt und sein Brotbre-
chen, seine Handauflegung und Siindenvergebung, sein Kampf gegen die dédmo-
nischen Michte und seine Freude an den Kindern sollte mit ihnen weiter iiber die
Welt gehen. In ihnen sollte Jesus den Menschen sichtbar gegenwirtig sein. Daher
die Vorstellung: ,der Priester, ein anderer Christus®.

Fir die Apostel hief} das: das direkte Nachtun dessen, was sie an Jesus gesehen
hatten; fiir die Apostelschiiler: das indirekte Nachtun, ndmlich durch Lehre und Bei-
spiel des Apostels hindurch. Beides findet sich klar ausgesprochen in einer Stelle des



Einweihung ins Priestertum 255

ersten Korintherbriefes: ,So bitte ich euch denn: werdet meine Nachahmer, gleich
wie ich Christi Nachahmer bin. Deshalb sende ich den Timotheus, meinen lieben und
treuen Sohn im Herrn, zu euch; er wird euch meine Wege in Christus in Erinnerung
bringen, so wie ich allenthalben in allen Gemeinden lehre (4, 16 {.). Daher als un-
erlafliche Voraussetzung fiir die Wahl eines Apostels, der den Platz des Verriters
einnehmen soll: Es kann nur einer aus dem Jiingerkreis sein. Er mufl personlich
Zeuge der Auferstehung sein und in all den Jahren mit Jesus gelebt haben, er muf§
ganz von ihm erfiillt und in ihn umgewandelt sein. Daher das hohe Ansehen, das
die Apostel als Lebensgefihrten des Herrn in der Urkirche besaflen. Daher auch
das Ansehen der Apostelschiiler, die ihrerseits die apostolische Lehre und Lebens-
form widerspiegelten und das Verlangen, sich auf sie zu berufen wie Irendus von
Lyon auf Polykarp von Smyrna und dieser auf den Evangelisten Johannes.

Von hier aus erklart sich das zunichst befremdliche Vakuum, wenn man bei den
Kirchenvitern nach einem systematischen, theologischen Traktat iber das Priester-
tum sucht: es gibt deren kaum. Chrysostomus bildet hier die einzige rithmenswerte
Ausnahme. Aber es bedurfte solcher Traktate auch nicht; es gab dafiir etwas Ur-
spriinglicheres: den lebendigen Nachvollzug: die Treue im Tun dessen, was die
Viter getan hatten. ,Die Priester jener Zeit empfingen ihre Ausbildung durch die
sakramentale Praxis, indem sie dem Bischof und den alteren Priestern, mit denen
sie lebten, zuschauten und zuhdrten. Sie handelten dann selbst wie diese und driick-
ten sich, ihrem Beispiel folgend aus wie sie“1.

Schon von frithester Zeit an iibte der Priester seine Funktionen ja nicht allein aus.
Jede Gemeinde hatte ihr Presbyterium, bestehend aus Priestern und Diakonen. So
bezeugt es schon Ignatius von Antiochien. Das ist um die Wende vom ersten zum
zweiten Jahrhundert. Sie feiern gemeinsam die Eucharistie. Mit den wachsenden
Aufgaben und den grofier werdenden Gemeinden gesellen sich ihnen noch weitere
Diener des Altares hinzu; auch sie erhalten ihre Weihen. Um die Mitte des dritten
Jahrhunderts zdhlt man in Rom neben dem Bischof 46 Priester, 7 Diakone, 7 Sub-
diakone, 42 Akoluthen, 52 Exorzisten, Lektoren und Ostiarier. ,Akélouthos® bedeu-
tet ,Nachfolger*, sowohl im Sinn von Schiiler, Jiinger wie auch von Diener. Aus dem
Kreis der niederen Weihegrade, insbesondere der Lektoren gehen vielfach die Prie-
ster hervor. Felix von Nola, Eusebius von Vercelli, Epiphanius von Pavia, die
Pipste Liberius und Siricius haben als Lektoren begonnen. Was Priestertum ist,
haben sie von ihren Vitern im Priestertum gelernt. Sie wollen es genau so machen,
wie sie es bei jenen gesehen und gehdrt haben. Zwar konnte man auch Priester wer-
den, ohne zuvor einen Kirchen- oder Altardienst versehen zu haben. Aber kein Laie
sollte unmittelbar zum Priestertum gelangen konnen. Er mufite sich vielmehr in der
Gemeinschaft Gleichgesinnter auf das hohe Amt vorbereiten. Gegen Ende des 5.,
sicherlich seit dem 6. Jahrhundert ist neben den gewohnlichen Weihegraden ein
besonderer Klerikerstand bezeugt, in den man durch dic Tonsur aufgenommen
wurde. Von Anfang an dringt die Kirche darauf, dafl diejenigen, die sich auf das
Priestertum vorbereiten, zusammen wohnen und von einem erfahrenen, alteren
Priester erzogen werden. Nur so sicht sie die Ubertragung des priesterlichen Geistes

1 G. Jouassard, Pour une étude du sacerdoce au temps des Péres, in: La Tradition
Sacerdotale (Sammelband der Faculté de Théologie de Lyon). Paris 1959, S. 109—125.



256 Franz Hillig

von Generation zu Generation gewéhrleistet. Was das Konzil von Aachen (816)
fir die Erzichung der jungen Kleriker in den Kanonikaten einschirft, ist alte kirch-
liche Tradition: ,Die jungen Leute sollen dem Erprobtesten von den ilteren (Prie-
stern) zur Behiitung anvertraut werden, mégen andere sie auch unterrichten®s; er
hat sie mit den ,kirchlichen Lehren® vertraut zu machen und mit ,geistlichen Waf-
-fen” zu risten.

Diese ganz personliche Einweihung in das Priestertum soll auch dort geschehen,
wo Priester sich auf Einzelposten befinden und selbstindig (als Pfarrer) eine Ge-
meinde leiten, urspriinglich also vor allem in den Landgemeinden. Auch sie sollen
Knaben als Lektoren in ihr Haus aufnehmen. So heifit es z. B. im zweiten Konzil
von Vaison (529), Kanon 1: ,Alle Pfarrpriester sollen gemif dem recht segens-
reichen Brauch, der bekanntlich in ganz Italien in Ubung ist, jingere Lektoren zu
sich in ihr Haus aufnehmen und sich eifrig bemiihen, ihnen wie gute Viter geistliche
Nahrung zu geben, mit ihnen die Psalmen vorbereiten, die heiligen Schriften lesen
und sie im Gesetz Gottes unterweisen, damit sie auf diese Weise fiir wiirdige
Nachfolger Vorsorge treffen und vom Herrn den ewigen Lohn dafiir empfangen“s.
So ist es auch spiter, wahrend des ganzen Mittelalters, geblieben.

Die Dom- und Stiftsschulen, im 15. Jahrhundert die collegia der Fraterherren,
waren keineswegs die einzigen Pflanzstitten der Kleriker, und schon gar nicht die
erst seit dem 12. (18.) Jahrhundert aufkommenden Universititen. ,Die theologi-
schen Fakultiten hatten nicht die Aufgabe, die kiinftigen Geistlichen mit dem néti-
gen Riistzeug zu versehen. Nicht blof war ihre Zahl zu gering*, das Studium dauerte
auch viel zu lang. ,Einrichtungen, die ein fiinfjihriges philosophisches Vorstudium
und eine eigene Lehr- und Lernzeit von 8 bis 12 Jahren verlangen, kénnen nicht
zur Ausbildung unbemittelter Kleriker dienen, deren Mehrzahl kein dringenderes
Anliegen hat, als bald versorgt zu werden“4. Die Zeugnisse fiir eine Einzelunter-
weisung bei einem Pfarrherrn sind darum auch recht hiufig. ,Es hatten solche, die
Priester werden wollten, einen gelehrten Vater, der auch ein Priester gewesen ist;
der hat sie gelehrt beten und Mess halten und was nétig ist einem Priester”, lesen
wir noch bei Heinrich von Pflummerns. Das ist im spiten Mittelalter. ,Ein geist-
liches Haus ohne ,famulus’ (war) kaum denkbar“s. Er war recht eigentlich der Gesell
und Gehilfe des Pfarrers. Er ,las und sang mit ihm, begleitete ihn auf seinen We-
gen, brachte das Weihwasser rund; kurz, er tat alles, was spiter dem Kiister oblag“?.
»Burkhard Zeng (geb. 1396 in Memmingen) wurde als Elfjihriger zu seinem geist-
lichen Oheim nach Krain geschickt, der sandte ihn in die Schule zu Reisnitz. Den
jungen Ortwinus Gratius nahm, als er fast noch in den Windeln lag, sein geistlicher
Onkel mit nach Deventer. Johannes Eck erinnerte sich dankbar seines Oheims,
des Mag. Martinus Maier, Pfarrherrn zu Rottenburg, der den Achtjihrigen in drei
Jahren in den Anfangsgriinden der Grammatik und Logik unterwies, mit allen

2 Monum. Germ. Hist., Concilia II, 413.

3 Monum. Germ. Hist., Concilia I, 56.

* Fr. W.Oedinger, Uber die Bildung der Geistlichen im spiten Mittelalter (Studien
und Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters, hrsg. von J. Koch, Bd. II). Kéln 1958, 63f.

5 Freiburger Diézesan-Archiv 19, 91 u. 150 (zit. bei Oediger, a.a.0. 76).

¢ Oediger 77.

7 Oediger77; dort auch die Belege.



Einweihung ins Priestertum 257

Biichern der Bibel — die Propheten ausgenommen — vertraut machte und ihn auf
seine Kosten auf die Universitit sandte“s.

Natiirlich war das nicht immer eine ideale Vorbereitung auf das Priestertum.
Kaum etwas begegnet uns in den Quellen so hiufig wie die Klage {iber die Unwis-
senheit und die zweifelhafte Lebensfithrung der heranwachsenden Kleriker. Man
hat sagen konnen, das Hauptibel der Kirche des Mittelalters sei ihre Nachlassigkeit
in der Ausbildung des Priesternachwuchses gewesen. Das ist nicht zuletzt im Hin-
blick auf die famuli im Pfarrhaus gesagt. ,Meist mochte sich der Unterricht auf ein
mechanisches Einprigen der liturgischen Texte beschrinken. Wenn der Pfarrer
sagte: ,Quare’, hatte der famulus fortzufahren: , ... fremuerunt gentes’ (Ps 2, 1)“.
Manche Pfarrhofe, die uns geschildert werden, sind ,lindliche Betriebe, und ihre
Inhaber unterscheiden sich in ihrer Derbheit nur wenig vori den Bauern“®. Aber
worauf es uns hier ankommt, ist die Intention, die die Kirche hierin leitete, die
Uberzeugung, dafl es fir die Einfilhrung in das geistliche Amt eines geistlichen
Vaters bediirfe, der selbst Priester ist. Diese Uberzeugung und die entsprechende
Praxis ziehen sich wie ein roter Faden durch die ganze Geschichte des Priestertums?®.
Und wir haben geniigend Zeugnisse, dafl die Einweihung in das Priestertum auf
solche Weise gegliickt ist. Wieviele grofle Priestergestalten konnten sich eines geist-
lichen Vaters rithmen, dem sie alles zu verdanken glaubten.

Irendus ist als junger Mensch von Polykarp so beeindruckt worden, daf} er es nie
mehr vergessen konnte. ,Ich kann den Ort angeben, wo der selige Polykarp safi,
wenn er sprach, die Plitze, wo er aus- und einging, seine Lebensweise, seine korper-
liche Gestalt, seine Reden an die Gemeinde, seine Erzihlung iiber den Verkehr mit
Johannes und mit den iibrigen, die den Herrn gesehen haben, seinen Bericht iiber
thre Lehren, ferner das, was er von diesen iiber den Herrn, iiber seine Machttaten
und dber seine Lehre gehort hatte“tl. Paulinus von Nola, selbst Bischof, schreibt
voller Dankbarkeit und Vertrauen an Augustinus, der ihm auf seinem Lebensweg
ein Gleichbild Christi gewesen ist: ,In meiner augenblicklichen Lage wende ich mich
an Dich als meinen Lehrer und geistlichen Arzt um Rat, damit Du mich lehrest, den
Willen Gottes zu erfiillen, auf Deinen Spuren Christus zu folgen und jenen Tod zu
sterben, wie ihn das Evangelium fordert. So will ich auch nach Deinem Beispiel das
alte Schuhwerk von meinen Fiiflen 16sen, die Fesseln zerreifien und, freigeworden,
jauchzend vorwirts eilen, um zu sterben, so wie Du dieser Welt gestorben bist, um
in Christus fur Gott zu leben. Christi Tod und Christi Leben sind in Deinem Leib,
Deinem Herzen und Deinem Wort erkennbar. Christi Wort stromt iber in Deiner
Brust“12. So ist es vielfach in der alten Kirche. Die groflen Bischofe sind fiir eine
ganze Generation von Priestern Lehrer und Viter in Christus gewesen. Uber Euse-
bius von Vercelli schreibt der hl. Bischof Maximus: ,Da er sein Bischofsamt vor-
bildlich innehatte, hinterliefl er mehrere seiner Jinger als Nachfolger seines Prie-

8 Oediger 77f.

9 Oediger 78.

10 Noch heute wird der neugeweihte Priester im Weiheritus vom Bischof gemahnt, ,die
Ordnung der vollstindigen Mefifeier, dic Verwandlung, die Brechung, die Kommunion der
heiligen Hostie von anderen wohlunterrichteten Priestern® zu erlernen, bevor sie selbst das
heilige Opfer feiern.

11 Kirchengeschichte V 20, 6.

12 Ep. 94, 4 (CSEL 34, 501).



258 " Franz Hillig

stertums“. Und von Ambrosius sagt das offizielle Festoffizium, er habe der Kirche
das hellstrahlende Licht, nimlich den hl. Augustinus, in Cliristus geboren.

Was von den Groflen gilt, 148t sich auch vom einfachen Pfarrklerus bezeugen.
Dafiir wieder einige Belege aus dem ausgehenden Mittelalter. ,Der alte Dechant
Ensfridus aus Koln, den uns Caesarius von Heisterbach schildert, ist ein Erzieher
von Beruf gewesen, auch der Magister Eberhard von Eza, dessen Pfarrhaus in
Almelo fast ein Fraterhaus war“13. Ergreifend ist, mit welcher Liebe und Dankbar-
keit Canisius seines priesterlichen Erziehers im Kélner Pfarrhaus bei St. Gereon,
Nikolaus van Esche, gedenkt: ,Preise, meine Secle, den Herrn und vergifl nicht, was
Er alles fiir dich getan hat, indem Er dir zum Lehrer und tiglichen Ratgeber auf
den Wegen der Heiligkeit einen Mann gab, dessen cinzige liebevolle Sorge dein
Heil war... Mit ihm als meinem innigen Freunde fand ich es leicht, anf andere
Kameradschaft zu verzichten. Niemand auf der Welt war mir teurer oder mehr ein
Teil meiner Seele als er, und ich schenkte ihm das ganze Vertrauen, das ein Vater
von scinem Sohn wiinschen kann ... Tiglich wuchs seine Sorge fiir mich. Er betete
fiir mich, er weinte Giber mich, er nahm seine Feder in die Hand und schrieb mir An-
weisungen. Meine Seele war in Wahrheit ganz eingehiillt in seine Segnungen, Er-
mahnungen und Warnungen ... Ich bitte Dich, o Herr, Du getreuer Hiter und
Liebhaber der Menschen, vielen jungen Leuten dieselbe Gnade zu verleihen, die
Du mir Unwiirdigen gegeben, die Gnade guter und heiliger Fihrer fiir ihre See-
len“14,

Mit dem Konzil von Trient wurde die Priesterbildung neu geordnet1s. Man wollte
den Mifistinden begegnen und setzte eine cinheitliche Regelung fiir den ganzen
Weltklerus fest. Aber der Grundgedanke der Uberlieferung blieb doch erhalten.
So schr man kiinftig mehr Wert auf eine griindliche theologische Ausbildung legte,
so sollte doch der Kern der Erziehung zum Priestertum in der geistlichen Einwei-
hung durch andere Priester liegen. Wenn auf Grund der Trienter Beschliisse all-
méhlich, wenn auch unter mancherlei Widerstinden und Hindernissen, eine neue
Priestergeneration heranwuchs, so ist das neben der besseren theologischen Unter-
weisung und den regelmafigen geistlichen Ubungen hauptsichlich grofien Priester-
gestalten zu verdanken: heiligen Bischéfen wie Karl Borromédus und Gregor Bar-
barigo, Minnern wie Bérulle, Jean Eudes, Vinzenz von Paul oder Olier, um nur
einige grofe Franzosen zu nennen. Fénelon hat von sich bekannt: ,Ich wurde Schii-
ler Tronson’s, der ein Nachfolger Oliers und Erbe seiner Tugenden war. Er hat mich
mit den Worten des Glaubens aufgezogen und mich den geistlichen Stand erwéhlen
lassen“18, Ungezahlt sind die unmittelbaren oder mittelbaren Schiler Johann Mi-
chael Sailers, darunter so bedeutende Minner wie Christoph von Schmid, Johann
Baptist Hirscher, Magnus Jocham, die Bischéfe Johann Baptist von Keller (Rotten-
burg) und Melchior von Diepenbrock (Breslau). Sie alle sahen in Sailer ihren geist-
lichen Vater. Schon die Seminaristen hingen ihm wegen seiner menschlichen und

13 Qediger 78.

14 Bekenntnisse.

15 Histoire de I'Eglise depuis les origines jusqu’ d@ nos jours. Tom 18: Aprés le Concile de
Trente. La Restauration Catholique 1563—1648, par Léopold Willaert SJ, Paris 1960,
84—90.

18 In einem Brief an Papst Innozenz XII., zit. nach B. Dupriez, Fénelon et la Bible.

Paris 1961, S. 18.



Einwethung ins Priestertum 259

religidsen Ausstrahlung mit einer solchen Liebe an, dafl er nach seiner unschonen
und fiir ihn sehr schmerzlichen Amtsenthebung in Dillingen nicht nur die Stadt,
sondern auch die Umgebung verlassen mufite, ,weil seine Feinde nicht ohne Grund
besorgten, die Studenten, besonders die Kandidaten der Theologie, wiirden ihm
zulaufen, wenn er nur zwei Stunden von der Universitatsstadt entfernt lebte“!7. Die
meisten, die seinen Unterricht genossen, verehrten dies dankbar, wie Johann Nepo-
muk Bestlin sich ausdriickte, als eine der grofiten Wohltaten der Fiirsehung?8. Jede
Dibzese und jedes Seminar kennt solche Gestalten. Ihr Einflufl bleibt fir das ganze
priesterliche Leben. An ihnen richtet man sich immer wieder auf, ihrer Worte und
Weisungen erinnert man sich. ,Der hochselige Bischof NN hat mich noch geweiht®,
kann ein Priester wohl in dankbarer Riickschau auf sein Leben sagen. ,Unser Regens
im Seminar sagte zu uns oft . . . mein Spiritual sagte mir einmal ..., und immer ist
es die Besinnung auf das priesterliche Erbe, das einem iiberkommen ist und das man
nun weiterzutragen hat, das einen selbst erfillt und tragt.

Heute, an der Schwelle in eine neue Zeit, am Vorabend eines Konzils, das die
" Erneuerung der Kirche auf sein Programm geschrieben hat, wird den Mdglichkeiten
und Wegen der Initiation ins Priestertum wieder erhhte Aufmerksamkeit ge-
schenkt. Man sucht nach institutionellen Formen dieser Einweihung und machte sie
nicht dem Zufall iiberlassen, wiewohl man weif}, dafl im Grund nur Gott die Men-
schen schicken kann, die priesterlichen Geist entziinden und weitertragen. Eine dieser
Formen sicht man in dem, was das Noviziat fir die Einfilhrung und Einweihung in
das Ordensleben bedeutet. So schreibt z. B. der Regens eines Priesterseminars:
,Warum soll eine dhnliche Einrichtung wie das Noviziat nicht anch far den Welt-
priester von Vorteil sein? Schon seit Jahren ist man in Kreisen der Konviktsdirekto-
ren und Seminarregenten dariiber véllig einig.“ Die neu Eintretenden wiirden
dadurch nicht nur fiir die Bewdhrungsproben des Seminarlebens besser gerustet, sie
witrden auch dem theologischen Studium, das Franz von Sales das ,achte Sakrament®
fiir den Priester genannt hat, geistlicher begegnen. ,Ob ein solches Studium nicht
wahrhaft zu Gott und zum Menschen fithrt? Ob es nicht reiche Inhalte bote fir die
Meditation und das Gebet? Die reinste Freude eines Theologieprofessors ist wohl,
zu erfahren, daf} seine Horer, um es einmal ganz niichtern auszudriicken, den Lehr-
stoff nicht einfach gedichtnismaBig festhalten, sondern ihn als geistige Nahrung bis
ins innerste Heiligtum, ins Gebetsleben aufgenommen haben.“ In einem solchen
,Noviziat“ wiirden itberdies ,die personlichen Beziehungen (der Alumnen) zu ihren
Vorgesetzten, vor allem zum Director Spiritus gekniipft, ein Vorteil der gar nicht
hoch genug veranschlagt werden kann®. Die ,Schliisselstellung® hitte dabei der
Spiritual einzunehmen??.

Eine weitere Weise priesterlicher Initiation wird vor allem im Hinblick auf die
Erneuerung der Seelsorge viel erwogen. So wie der Herr seine Apostel und Jinger
unter seiner Aufsicht und mit seinen Anweisungen auf apostolische Ausfahrt sandte,

17 Jakob Salat, Schelling in Miinchen. Bd. 2, Heidelberg 1845, S. 819 (zit. nach H.
Schiel, Johann M.Sailer in Selbstzeugnissen, Gesprichen und Erinnerungen der Zeitgenos-
sen, Regensburg 1948, 260; ebd. 77ff. die Belege fur die Freundes- und Schiilerkreise Sailers).

18 H Schiel, a.a.0.77.

19 A, Frotz, Gedanken zur Priesterbildung itm Geiste des heiligen Augustinus, in: Die
Kirche und ihre Amter und Stinde, Festgabe forr Kardinal Frings, Koln 1960, S. 97f. u. 103.



260 Franz Hillig

um mit ihnen nach ihrer Riickkehr die gemachten Erfahrungen zu besprechen, so
mochte man auch Ausbildungszentren der Pfarrseelsorge einrichten, in denen die
Diakone und Neupriester mit einem oder mehreren erfahrenen Seelsorgspriestern
ein briiderliches Gemeinschaftsleben fithren, gemeinsam beten und planen und alle
Arbeit als ein gemeinsames Werk betrachten. Haben sich nicht aus der Einsicht, die
uns hier leitet, schon manche Priester zu solcher Gemeinsamkeit zusammengefun-
den? Und ist nicht dies ihr Erlebnis: daf sie hier zum ersten Mal in allem Ernst
und existentieller, als es im Seminar moglich war, erfahren, was priesterliches Den-
ken und Arbeiten ist und warum der Priester ein Ausgesonderter sein muf? Bekom-
men nicht in einem solchen Leben die Worte des Evangeliums, von der Nachfolge,
vom Dienen, von der Briiderlichkeit und von der Herde, die geweidet werden mufi,
ein ganz anderes Gewicht? Ist eine solche Initiation ins Priestertum nicht zugleich
eine Initiation in die Welt Christi, der Erlosung und der Gnade iberhaupt? Auch
der Priester lebt heute in der Diaspora, auch er ist von gott-loser Welt umgeben.
Auch er bedarf der Stiitze durch eine Gemeinschaft, die vorbehaltlos aus dem Glau-
ben lebt und mit der Botschaft Jesu ernst macht. Andernfalls wird ihm der immer
gefihrlicher werdende Angleichungsprozef an die ,Welt das geistliche Mark aus
der Seele saugen20.

Und noch ein Letztes: Auch die Gliubigen, das Elternhaus, Lehrer und Freunde,
Jugendgruppen und Gemeinde, spielen bei der Formung des Priesters aus dem Geist
der Tradition eine Rolle, nicht nur durch die tiefen Gnadenkrifte von Gebet und
Opfer, sondern auch durch die Vorstellungen, die sie vom Priestertum haben, durch
die Art und Weise, wie sie vom Priestertum sprechen und wie sie dem Priester
begegnen. Wie oft dankt einer seine priesterliche Haltung vorbildlichen Eltern, aber
auch Gliubigen, die ihn aufsuchen und in deren Seele er einen Einblik gewinnt.
Was die hl. Beicht eigentlich ist, weil er am tiefsten von manchen Beichtkindern, die
ihn mit ihrer Demut und ihrem Streben beschimten. Zwar kann der Priester durch
das Bild, das die Gliubigen, zumal die ,Frommen®, von seinem Stand und seiner
Person haben, auch irregefithrt werden, aber wenn er unterscheiden gelernt hat,
wird gerade die Seelsorge, der priesterliche Umgang mit Menschen, ihn am meisten
in den innersten Geist des Priestertums einfithren?1.

Wir fragten am Anfang: Wie geschieht die Einweihung ins Priestertum? Und
unsere Antwort launtete: In erster Linie durch Priester. Wenn das so ist, dann hat
auch jeder Priester wieder selbst die Pilicht, priesterlichen Geist zu entziinden und
weiterzugeben. Eine schwere und heilige Aufgabe, zumal in einer Stunde des Prie-
stermangels. Werden aber nicht zu ihrer Erfiillung grofe Gnaden geschenkt? Von
jedem Priester sollte darum gelten, was einst der junge Canisius an einen Freund
von einem Priester schrieb, der zum Initiator fir viele Priester wurde, von Peter
Faber: ,Den Mann, den ich suchte — wofern er iiberhaupt ein Mensch ist und nicht
vielmehr ein Engel des Herrn — habe ich zu meinem grofien Nutzen angetroffen.

20 Es liegt auf der Hand, daf hier besonders dem Pfarrer, unter dessen Anleitung ein
Neupriester seine ersten Priesterjahre verbringt, vor einer verantwortungsreichen Aufgabe
steht; wie umgekehrt die jungen Kapline eine wirkliche Bereitschaft mitbringen miissen, sich
in die praktische Seelsorge einfilhren zu lassen. Auf evangelischer Seite hat sich unlingst:
W. Tebbe im Deutschen Pfarrerblatt zu diesen Fragen geiuflert: ,Kandidaten werden
Pfarrer” (1. Juli 1961; 61. Jahrg. Nr. 18; 317—320).

2t F Hillig, Was der Priester empfingt, in: Seele 25 (1949), 72—77.



Der Altar ist Christus 261

Ich habe noch nie einen gelehrteren und griindlicheren Theologen oder sonst einen
Menschen von so ausgezeichneter Tugend geschen oder sprechen gehort. Nichts
anderes kennt er, als mit Christus fir das Heil der Seelen zu arbeiten. Ich habe im
Verkehr mit ihm, in vertrautem Gesprich und bei Tisch kein einziges Wort aus
seinem Munde gehért, das nicht auf die Ehre Gottes und auf eine gute Lebens-
fithrung hinzielte; und doch wirkte dies wegen seiner Gewandtheit fiir seine Zuhérer
keineswegs unangenehm ... Was mich selbst angeht, so kann man es kaum mit
Worten beschreiben, wie sehr in den Geistlichen Ubungen mein Herz und meine
Seele sich geidndert haben und wie sehr mein ganzes Denken durch die Strahlen der
himmlischen Gnade erleuchtet wurde. So fithle ich jetzt in mir eine neue Kraft, und
es scheint, als ob die Fiille der Wohltaten Gottes sich auch iiber meinen Leib ergiefle
und ich an Leib und Seele gestirkt zu einem ganz anderen Menschen umgewandelt
werde“22,

Als einst Elias sich vor seinem Hinscheiden von seinem Schiller Elisdus trennte,
bat dieser ihn: ,Mégen doch von deinem Geist zwei Drittel auf mich herabkommen!®
— ,Du hast Schweres erbeten, war die Antwort des Elias. Aber es werde ihm zuteil
werden, wenn er Zeuge seiner Entriickung sein ditrfe. Da nun Elisdus den Propheten
gen Himmel fahren sah, rief er hinter ihm her: ,Vater, mein Vater! Wagen Israels
und sein Lenker!“ Und er wirkte fortan die Grofitaten Gottes. Denn der Geist des
Vaters war auf ihn Gbergegangen (4 Kg 2, 9{f). Das alles war Gnade, iiber die Gott
allein verfiigt, nicht der Mensch; aber Gott will durch den Menschen wirken. Darum
gibt es auch in der Gnadenordnung das Meister- Jinger-Verhiltnis, das aus Christus
stammt und in Thm lebt. Im Priestertum der Kirche hat es seinen einzigartigen Ort.
Der Priester empfingt den priesterlichen Geist von Priestern, sakramental und
charismatisch. Und er selbst hat wieder andern davon mitzuteilen. Wie er immer
wieder zu seinen Vatern in Christus aufblicken wird, so wird er selbst fiir andere,
jungere Vater sein.

Der Altar ist Christus

Gedanken zur Altar- und Tabernakelfrémmigkeit

Von Johannes Méllerfeld SJ, Miinster/Westfalen

Wir sprechen heute gern von einer Neubesinnung auf den Altar, der ,wieder
zum Sinnbild Christi und des Abendmahltisches“! wird, und doch wissen wir so
wenig von ihm. ,Ganz unklar ist, wie es zu der altchristlichen Symbolik Altar =
Christus gekommen ist“2, Damit héingt sicher eine weitere Feststellung zusammen:
~Was uns fehlt, ist eine Theologie des christlichen Kultusgebdudes, des Altares

22 Petrus Canisius, Briefe. Ausgew. u. hrsg. von B. Schneider. Salzburg (1959), 119f.

1 E.Sauser, Symbolik des kath. Kirchengebiudes, in: J. A. Jungmann, Symbolik der
kath. Kirche, Stuttgart (1960) 75.
2 Th.Klauser,RAC] (1950) 353 s. v. Altar.





