Der Altar ist Christus 261

Ich habe noch nie einen gelehrteren und griindlicheren Theologen oder sonst einen
Menschen von so ausgezeichneter Tugend geschen oder sprechen gehort. Nichts
anderes kennt er, als mit Christus fir das Heil der Seelen zu arbeiten. Ich habe im
Verkehr mit ihm, in vertrautem Gesprich und bei Tisch kein einziges Wort aus
seinem Munde gehért, das nicht auf die Ehre Gottes und auf eine gute Lebens-
fithrung hinzielte; und doch wirkte dies wegen seiner Gewandtheit fiir seine Zuhérer
keineswegs unangenehm ... Was mich selbst angeht, so kann man es kaum mit
Worten beschreiben, wie sehr in den Geistlichen Ubungen mein Herz und meine
Seele sich geidndert haben und wie sehr mein ganzes Denken durch die Strahlen der
himmlischen Gnade erleuchtet wurde. So fithle ich jetzt in mir eine neue Kraft, und
es scheint, als ob die Fiille der Wohltaten Gottes sich auch iiber meinen Leib ergiefle
und ich an Leib und Seele gestirkt zu einem ganz anderen Menschen umgewandelt
werde“22,

Als einst Elias sich vor seinem Hinscheiden von seinem Schiller Elisdus trennte,
bat dieser ihn: ,Mégen doch von deinem Geist zwei Drittel auf mich herabkommen!®
— ,Du hast Schweres erbeten, war die Antwort des Elias. Aber es werde ihm zuteil
werden, wenn er Zeuge seiner Entriickung sein ditrfe. Da nun Elisdus den Propheten
gen Himmel fahren sah, rief er hinter ihm her: ,Vater, mein Vater! Wagen Israels
und sein Lenker!“ Und er wirkte fortan die Grofitaten Gottes. Denn der Geist des
Vaters war auf ihn Gbergegangen (4 Kg 2, 9{f). Das alles war Gnade, iiber die Gott
allein verfiigt, nicht der Mensch; aber Gott will durch den Menschen wirken. Darum
gibt es auch in der Gnadenordnung das Meister- Jinger-Verhiltnis, das aus Christus
stammt und in Thm lebt. Im Priestertum der Kirche hat es seinen einzigartigen Ort.
Der Priester empfingt den priesterlichen Geist von Priestern, sakramental und
charismatisch. Und er selbst hat wieder andern davon mitzuteilen. Wie er immer
wieder zu seinen Vatern in Christus aufblicken wird, so wird er selbst fiir andere,
jungere Vater sein.

Der Altar ist Christus

Gedanken zur Altar- und Tabernakelfrémmigkeit

Von Johannes Méllerfeld SJ, Miinster/Westfalen

Wir sprechen heute gern von einer Neubesinnung auf den Altar, der ,wieder
zum Sinnbild Christi und des Abendmahltisches“! wird, und doch wissen wir so
wenig von ihm. ,Ganz unklar ist, wie es zu der altchristlichen Symbolik Altar =
Christus gekommen ist“2, Damit héingt sicher eine weitere Feststellung zusammen:
~Was uns fehlt, ist eine Theologie des christlichen Kultusgebdudes, des Altares

22 Petrus Canisius, Briefe. Ausgew. u. hrsg. von B. Schneider. Salzburg (1959), 119f.

1 E.Sauser, Symbolik des kath. Kirchengebiudes, in: J. A. Jungmann, Symbolik der
kath. Kirche, Stuttgart (1960) 75.
2 Th.Klauser,RAC] (1950) 353 s. v. Altar.



262 Johannes Mollerfeld

usw.“3, und darum haben ,Unsicherheit einerseits, Willkiir anderseits den Kirchen-
bau vielfach zu einem Exerzierfeld gemacht, ,auf dem sowohl unsicheres, zaghaftes
Tasten als auch avantgardistisches Vorprellen zu beobachten ist“3. Ein Versuch zum
Verstindnis der Symbolik des Altares ist um so notwendiger, je mehr die Gefahr
besteht, daf man verfritht auf zu schmaler Grundlage aufbaut. Es sei hier an die
Schlufifolgerungen angekniipft, zu der hinsichtlich des Altares eine pastoralliturgische
Tagung kam. ,Der Altar ist der heilige Mittelpunkt der aus Stein erbauten Kirche.
Sein naturgegebener Platz ist zwischen dem Priesterraum und den Gldubigen. Der
Altar dient aber nicht nur einer Funktion, der Feier der Eucharistie. Die kirchliche
Uberlieferung sicht in ihm Christus verkdrpert. Der Altar ist Christus. Er ist der
Eckstein der aus Stein erbauten Kirche. Dennoch braucht er kein allzu grofies Aus-
maf zu haben“4. Es liegt sicher im Sinne der Teilnehmer dieser Tagung, wenn wir
dieser kirchlichen Uberlieferung genauer nachspiiren, auch auf die Gefahr hin, dafl
die oben genannte Deutung sich als eine Nebenfdhrte herausstelit.

Der bisherige Stand der Frage

Die bisherigen Darlegungen iiber Altarsymbolik stiitzen sich vor allem auf die
Forschungen von J. Braun und F. J. Dé1ger. J. Braun SJ5 unterscheidet fol-
gende Deutungen des christlichen Altares: .

1. die typologische:
a) die typisch-dogmatische: der Altar bedeutet Christus, die Kirche;
b) die typisch-repraesentive: Christi Kreuz, Christi Grab, Abendmahltisch,
Krippe;
2. die tropologische: Glaube, Herz des Menschen;
8. die anagogische: himmlischer Altar, Thron Gottes.

Die typisch-repraesentive und die anagogische Deutung findet er vorziiglich im
Osten, die tropologische (moralische) Deutung im Westen vertreten. Fiir die Aus-
deutung des Altares auf Christus nennt er nur zwei antike Autoren: Eusebius, Kir-
chengeschichte 10, 4, und Ps.-Ambrosius, De Sacramentis 4, 2 unter Hinzuzug von
5,2. F. J. Délger handelt in ,Antike und Christentum® 2 (1930) in seinem Aufsatz
iiber ,Die Heiligkeit des Altars und ihre Begrindung” 1821{. von der Christus-Sym-
bolik des Altares; er nennt als wichtigstes Zeugnis die Stelle aus De Sacramentis,
sieht diese Gleichung aber auch bei Cyrill von Alexandrien und vermutet, ,dafl
Ambrosius diese Symbolik aus dem Osten iibernommen hat®. In ihrer vollen Stérke
habe sie in der Frithkirche gewirkt, als nur ein einziger Altar im Kultraum stand.
In einem weiteren Aufsatz iiber den Altarkuf vermerkt Délger: ,Sobald der Altar

3 A. Berz, Kirchenbau und Kirchenumgestaltung, Schweizerische Kirchenzeitung 129
(1961) 49—52: 49.

4 Studientagung des Centre de Pastorale Liturgique 30. 8. bis 1. 9. 1960 zu Versailles;
Ubersetzung nach La Maison-Dieu (1960) H. 63 durch A. Berz a.a.0. — In diesem Zu-
sammenhang sei eine Formulierung erwihnt, die in der SchwKiZtg 129 (1961) 80 H.
Reinle bei der Besprechung eines Handbuches fir den Kirchenbau als mifiverstindlich
festnagelt: ,Anbetung in der Kultfeier, die sich auf die sichtbare Gestalt des Altartisches
richtet.”

5 Braun SJ, Der christliche Altar in seiner geschichtlichen Entwicklung, 1 Minchen (1924)
750—755: Die Symbolik des Altares.



Der Altar ist Christus 263

in den Kirchen aus Stein war, war die Symbolik Altar = Christus ndhergelegt durch
die um die Mitte des 4. Jahrhunderts im kirchlichen Lehrbetrieb vollig geldufig
gewordene Redeweise, nach der man von Christus als dem geistigen Steine und dem
Ecksteine sprach“s; er nennt dazu Firmicus Maternus, De errore profanarum religio-
num 20. In diesen Randbemerkungen — um mehr handelt es sich nicht — gewinnt
der Hinweis auf die mogliche Heimat dieser Symbolik im Osten an Gewicht, wenn
man die Entstehung von De Sacramentis im &stlichen Kulturraum annimmt, wie es
neuestens Klaus Gamber tut, der Nicetas von Remesiana als Verfasser annimmt,
den Bischof einer an der Grenze der Patriarchate Rom-Konstantinopel gelegenen
Stadt: danach ist die Schrift nach 416 verfafit, unter Benutzung von Ambrosius’.

Eine klare Gleichung Altar = Christus haben wir unter den genannten Stellen
nur in der Schrift De Sacramentis 5, 2: ,Was ist der Altar anderes als das Sinnbild
des Leibes Christi?“ Bekannter ist die Formulierung des Pontificale Romanum bei
der Subdiakonatsweihe: ,Der Altar der hl. Kirche ist Christus selber, nach dem
Zeugnis des Johannes, der in seiner Offenbarung sagt, er habe einen goldenen Altar
geschen stehend vor dem Throne, auf dem und durch den die Gaben der Glaubigen
dem Vater geweiht werden®s.

Wir wollen nun versuchen, die Altarfrémmigkeit des frithen Christentums ken-
nenzulernen, um zu schen, wie von ihr aus der Satz gedeutet werden mufl. Dabei
ist Vollstindigkeit des Materials nicht angestrebt; es geht zunichst um die Blick-
richtung.

Ignatius von Antiochien (1 um 110)

Unser Ausgangspunkt ist der syrische Raum, bis heute Ort einer besonderen eucha-
ristischen Frommigkeit, die einerseits sich von der Wirklichkeit des grofien, geheim-
nisvollen Geschehens tief erschiittern 1afit, zum anderen sich mit viel Liebe in die
symbolische Aussagekraft der heiligen Zeichen hineinsinnt. Am Anfang dieser Ent-
wicklung steht Ignatius von Antiochien. Wenn von seinen sieben Briefen fiinf das
Wort vom Altar in betontem Zusammenhang haben, dann war es jedesmal cin
Wort scines Herzens. Ignatius stimmt vieles an, was spdter in der Christussymbolik
des Altares weiterklingen wird. Die Stellen sind oft behandelt worden, doch zu sehr
unter apologetischem Gesichtspunkt (kann ich aus ihnen das Meflopfer nachweisen?)
oder vom Archiologischen her (kann ich etwas itber urchristliche Altédre erfahren?).
Bei dieser unserer Untersuchung diirfen wir voraussetzen, daf hier ein Bischof, der
oft das hl. Opfer gefeiert hat, an Gemeinden schreibt, die ebenso die eucharistische
Feier kennen. Was klingt in ihm auf, wenn er das Wort vom Altar hért?

Ignatius spricht stets vom Opferaltar, vom Thysiastérion. Man sollte nicht immer
wieder nachschreiben, in der ersten Zeit habe die Christenheit nur vom hl. Tisch,
von der Trapeza, gesprochen. Was sie mied, war der Ausdruck fiir den heidnischen
Altar, den Bomés; so hatte es schon die Septuaginta gehalten und fiir den Altar des

6 a.a.0. 207.

7 K.Gamber, Ist Niceta von Remesiana der Uerfasser von De sacramentis?, Ostk. Stud.
7 (1958), 1583—172; Die sechs Biicher ,Ad competentes® des Niceta von Remesiana. Frithchrist-
liche Taufkatechesen aus dem romischen Dacien, ebd. 9 (1960) 123—173.

8 NachDdolger 206f.



264 Johannes Méllerfeld

wahren Gottes die Vokabel Thysiastérion gewdhlt?. In diesen Sprachgebrauch fiigt
sich Ignatius ein!0. Wie lebendig er dabei die Opferbedentung des Altares empfand,
sagt uns sein Brief an die Romer. ,,Gewahrt mir nicht Hoheres®, bittet er in seiner
Martyriumsehnsucht, ,als dafl ich Gott geopfert werde, solange noch ein Altar be-
reitsteht, damit ihr in Liebe einen Chor bilden und dem Vater in Christus Jesus
lobsingen konnt*“ (2, 2). Er sieht sich als Opfergabe, und die Arena ist ihm der Altar,
den sein Blut roten wird. Darum ist die Sprache seines Briefes von Bildern durch-
wirkt, die teils den Zirkuskidmpfen, teils der christlichen Opferfeier entnommen
sind. , Weizen Gottes bin ich und durch die Zahne von Bestien werde ich gemahlen,
damit ich als reines Brot Christi erfunden werde® (4, 1). Das ist jene fromme Schau
des Brotes als eines Sinnbildes fiir das Opfergeschehen, wie sie gerade im syrischen
Raum bis heute besonders lebendig geblieben ist. Er will sein Sterben vollzichen als
Nachahmer des Leidens seines Gottes (6, 3) in froher Erwartung der ewigen Com-
munio: , Gottes Brot will ich, das ist das Fleisch Jesu Christi, der aus Davids Samen
stammt, und als Trank will ich sein Blut, das ist die unvergingliche Liebe“ (7, 8).
Der Bischof sicht seinen Tod wie eine letzte Eucharistiefeier inmitten der Gott lob-
singenden Gemeinde. Es ist unverstindlich, wie man hier ein Bild heidnischer
Mysterienfeier herauslesen wollte. Was Ignatius knapp niederschreibt, hat wenige
Jahre vorher ein anderer, den er gut kannte, mit kriftigen Farben ausgemalt: Johan-
nes in seiner Apokalypse; es ist der himmlische Gottesdienst nach dem Vorbild der
irdischen Gottesdienstfeiern dargestelltil.

So liest Ignatius aus der Eucharistiefeier die Wesensdeutung seines Martyriums
ab: es ist ein Sich-Hinopfern fiir die Kirche, es ist innigste, endgiiltige Vereinigung
mit Christus; ja, ,was dunkel in der Eucharistie gegeben wird, offenbart seine Wirk-
lichkeit im Martyrium: die Gegenwart des gestorbenen und auferstandenen Christus
in uns“!2. Sich-Hinopfern fiir die Kirche! ,Ein Sithnopfer bin ich fiir euch und weihe
mich fiir ench® (Eph 8, 1). ,Mein Geist weiht sich fiir euch nicht nur jetzt, sondern
auch, wenn ich zu Gott gelange“ (Trall 13, 3). ,Ein Lisegeld bin ich fiir euch® (Eph
21, 1; an Polykarp 2, 3 und 6, 1).

Diese Opfersprache angesichts des Todes wichst aus einem Denken, das immer
wieder zum Altar ging. Wenn Ignatius die Gemeinde zur Einheit mahnt, dann, in-
dem er sie auffordert, ,eine Eucharistie zu gebrauchen, denn eines ist das Fleisch
unseres Herrn Jesus Christus und einer der Kelch zur Vereinigung mit seinem Blut,
einer der Opferaltar, wie einer der Bischof zusammen mit dem Presbyterium und
den Diakonen® (Philad 4). Es wird in eins gesehen: das Opfer Jesu Christi und der
Altar und die Gemeinde. Der Altar ist in besonderer Weise Ort der Gemeinde und
Kennzeichen dafiir, wer sich zu ihr rechnen darf. ,Befindet sich jemand nicht inner-
halb des Altarraumes, so geht er des Brotes Gottes verlustig® (Eph 5, 2). Man hat

® J. Behm, ThWWBNT 3 (1938), 182f. s. v. thysiastérion. H. Leclercq, DACL 1/2
(1907) 3156f. s. v. autel. — Schwer verstindlich ist die Meinung von J. P. Kirsch, RAC 1
(1950) 334, das Wort thysiastérion sei wenig verwendet worden. Die Zitate in unserem
Aufsatz allein sind Gegenbeweis genug.

10 Text nach J. Fischer, Die Apostolischen Udter, Miinchen (1956). Zur Deutung vgl.
L. Bouyer, La spiritualité du Nouveau Testament et des péres, Paris (1960) 238—256.
b I Dazu A. Hamman OFM, La priére, 1: Le Nouveau Testament, Tournai (1959) 348

is 350.
2 Bouyer 254,



Der Altar ist Christus 265

gegen diese Ubersetzung eingewandt, Thysiastérion heifle Altar und nicht Altar-
raum; da die Ubersetzung ,,Altar® sprachlich wie sachlich unmdéglich sei, miisse man
hier anders iibersetzen, etwa mit , Kirche, Gemeinschaft“. Wire das richtig, so bliebe
immer noch die Frage, warum diese Gemeinschaft sich nach dem Altare benennt.
Nun, unsere Ubersetzung ist sprachlich méglich, da wir auch sonst das Wort Thysia-
stérion fir Altarraum findents; sie ist es sachlich, da der Altarraum durchaus nicht
derart ausschlielich dem Klerus vorbehalten war, wie es der Einwurf voraussetzt.
Die Schrift De Sacramentis nennt als grofies Erlebnis der Taufnacht des ofteren:
Venisti ad altare — du bist zum Altar getreten. Das war durch die Taufe verliehe-
nes Recht: mit der Gemeinde das hl. Opfer zu feiern und dabei am Altar die
hl. Speise entgegenzunehmen. Wer diesen Weg zum Altar nicht mitgeht, wer sich
nicht in diese Gemeinschaft einordnet, empfingt die Gabe Gottes nicht. Nur als
Glied der Gottesgemeinde erhilt man das hl. Brot. Ignatius sagt es noch deutlicher:
nur in ihre Firbitte eingebettet. ,Wenn nidmlich das Gebet eines Menschen und
eines zweiten solche Macht besitzt, wieviel mehr dann das des Bischofs und der gan-
zen Kirche! Wer nun nicht zur Versammlung erscheint, der ist bereits von Hochmut
besessen und hat sich selbst gerichtet* (Epk 5,2-3). Wieder sind in einer Linie
gesehen: Christus — Altar — Gemeinde.

So ist es auch im Brief an die Trallianer (7,2): ,Wer sich innerhalb des Altar-
raumes befindet, ist rein; wer sich auflerhalb des Altarraumes befindet, ist nicht rein;
d. h. wer etwas ohne Bischof, Presbyterium und Diakon tut, der ist nicht rein im
Gewissen.“ Wer sich von der Gemeinschaft in eine Sekte absondert, erhidlt hier ,so-
zusagen todliches Gift mit Honigwein“14 und nicht, wie in der Gemeinschaft mit der
hierarchischen Kirche, die ,Unsterblichkeitsarznei“15. So wie wir es spiter bei Chry-
sostomus lesen, dafl der Ungetaufte sich nicht zum christlichen Altar wagt, daf} aber
der Getaufte die Nahe des Altares beim Gebet sucht!®, so dhnlich ist es hier, nur tief
gesehen (wahrend Chrysostomus sich gegen seichte Auffassung wehren mufl): die in
der Taufe geschenkte Reinheit wird nur in der inneren Gemeinschaft mit der Kirche
bewahrt; das tut sich kund in der Gebetsgemeinschaft vor dem Altar.

Zu solcher Einheit ruft Ignatius im Brief an die Magnesier so auf (7, 2): ,Stromt
alle zusammen als zu einem Tempel Gottes, als zu einem Opferaltar, zu einem Jesus
Christus, der von einem Vater ausging und bei dem Einen war und (zu ihm) zuriick-
kehrte.“ Mittelpunkt, in dem wir uns zur Einheit finden, ist also der eine Christus,
dessen Ursprung, Heimat, Ziel der eine Vater ist; und als Bild fiir diesen Christus
wird gewdhlt: ,der eine Tempel Gottes, der eine Opferaltar®. Das muf nicht un-
bedingt vom dhristlichen Altar verstanden werden; es kann der alttestamentliche
Tempel gemeint sein. Immerhin: hier ist der Altar als Bild Christi genannt; und
falls der alttestamentliche Altar gemeint ist, wird die Ubertragung des Bildes auf
den Altar, den die neutestamentliche Gemeinde vor Augen hat, nicht schwer gewesen

13 H Leclercq a.a.0. 3155% verweist auf can. 19 (Leclercq hat: 29) und can. 44 des
Konzils von Laodizda (4. Jhd.; nach Leclercq 820); Mansi 2, Florenz (1759) 567/68 und
571/72. — Zum Betreten des Altarraumes durch Laien O. Nussbaum, ,Sancta Sancto-
rum®, RQ 54 (1959) 234—246: 238.

14 thanasimon pharmakon (Trall 6, 2).

15 pharmakon athanasias (Eph 20, 2).

16 hom. 9, 6 zur Apg (PG 60, 84). Dazu Délger 166—170.



266 Johannes Mollerfeld

sein: der Altar, das heiflt Christus, ist Sammelpunkt der Kirche, Mitte ibrer Einheit,
Briicke zum Vater.

In diese ignatianische Welt fiigt sich gut und erginzend eine Stelle aus dem Brief
des thm nahestehenden hl. Polykarp (4, 3) ein: ,Belehrt die Witwen . . . einzusehen,
daf} sie ein Altar Gottes sind, daBl er alles auf seine Tadellosigkeit pruft und ithm
nichts verborgen bleibt, weder an Erwigungen, noch an Gedanken, noch etwas von
den Geheimnissen des Herzens.“ Hier ist es nicht Christus selber, sondern es sind
Christen, die als Altar bezeichnet sind, als heilige Stitte, von der Gebete zu Gott
emporsteigen sollen; und zwar ist ein bestimmter Stand unter den Christen genannt,
der zu besonderer Reinheit verpflichtet ist!” und darum besondere Ehre verdient!®
und dem die Gldubigen ihre Almosen wie Opfergaben reichen.

Es wire nun reizvoll, bei den spiteren Kirchenvitern die jeweilige Eigenart ihrer
Altarfrommigkeit herauszuschilen. Bei Cyprian!® etwa finden wir die Betonung der
Einheit, und zwar besteht die Einheit des Altares wesentlich darin, daff der Zelebrie-
rende in der Gemeinschaft und im Gehorsam der einen Kirche steht. Wir kénnten
folgern: die Einheit des Altares ist gewahrt, auch wenn an tausend Altiren zelebriert
wird, vorausgesetzt, dafl diese kirchliche Verbundenheit gewahrt ist; die Einheit des
Altares ist verlorengegangen, wenn der Zelebrierende sich aus der Zucht der Kirche
gelost hat. Dies Beispiel mag zeigen, wie anregend eine weiter ausgreifende Unter-
suchung wire. Wir miissen uns fiur diesmal auf eine kleine Auswahl beschrinken.

Cyrill von Alexandrien (1 444)

Wenn wir dabei Cyrill von Alexandrien rasch itbergehen, so méchte es manchen
verwundern, da gerade dieser Kirchenvater immer wieder fiir die Deutung des
Altarsteines auf Christus genannt wird?. Priifen wir aber die Stelle im Zusammen-
hang, sinkt ihr Beweiswert betrichtlich. Cyrill berichtet nicht etwa von im Volk
lebendigen Anschauungen; er sucht vielmehr die Gesetzesbestimmungen des Alten
Bundes im Licht des Neuen Bundes zu sehen und darum christologisch zn deuten.
Audh die kleinste Anordnung gibt ihm ein Bild Christi und seines Erlésungswerkes,
zumal jede Anordnung betreffs des Altarbaues. Der Altar aus unverweslichem Holz
erinnert an die Unverweslichkeit des Leibes Christi und an unsere Berufung zum
ewigen Leben; die vier Horner des Altares an das Kreuz des Herrn2!; der Altar aus
Erde spricht von dem Logos, der Fleisch wurde, Erde aus Erde; und so wird der
Altar aus unbehauenem Stein verstanden von Christus, dem erlesenen Eckstein, der
frei von jeder Teufelswunde war?2. Mit dieser alexandrinischen Exegese lifit sich
sehr viel an Symbolik belegen, aber nur schwer, daf} solche Symbolik im Fithlen des
Volkes lebendig war.

17 Vgl. Tertullian, ad uxor. 1,7 (vor 207): die Witwe darf, wenn sie in den kirchlichen
Witwenstand aufgenommen werden soll, nur eines einzigen Mannes Frau gewesen sein,
denn man darf nur einen reinen Altar vor Gott hinstellen (PL 1, 1286 A).

18 Vgl. Ps.-Ign., ad Tarsenses 9 (um 380): achtet . .. die ehrbaren Witwen wie einen Altar
Gottes (PG 5, 896 B).

19 Z. B. Brief 3, 3 oder 43, 5 (BKV J. Bacr [1928] 362 u. 493).

20 De adoratione in spiritu et veritate, lib. 9 (PG 68, 592).

2 PG 68, 648.

2 PG 68, 592f.



Der Altar ist Christus 267
Johannes Chrysostomus (1 407)

Anders bei Johannes Chrysostomus. Er, der Lehrer der Eucharistie, darf sicher
nach seiner Altartheologie befragt werden; seine niichterne und doch fromme Exe-
gese sowie seine starke Volksverbundenheit erlauben eher den Schlufl auf eine weite
Verbreitung der von ihm gebotenen Gedanken; aufierdem ist er als mégliche Quelle
fiir die Schrift De Sacramentis wichtig. Es ist bekannt, wie sehr Chrysostomus die
Heiligkeit des Opfergeschehens und darum auch des Altares betont. Die grofie Wirk-
lichkeit des Opfers lifit den Altar nicht unberithrt. ,Wenn du Blut begehrst®, 1aBt
Chrysostomus den Herrn sprechen, ,dann réte nicht den Altar (bomés) der Gétzen
mit dem Gemetzel unverniinftiger Tiere, sondern meinen Altar (thysiastérion) mit
meinem Blut“23. Auch wenn erwihnt wird, daf der Altar aus Stein ist, wird nicht
darin seine Heiligkeit und Christussymbolik gesehen; der Segen der Kirche und das
Opfer heiligen den Altar; und es gibt einen Altar, der heiliger als der steinerne Bau
ist: der lebendige Altar in den Seelen der Menschen, besonders der Armen. Dafiir
mége hier eine Stelle ausfithrlicher sprechen. Chrysostomus hat hervorgehoben, wie
der Mildtitige ein Priesteramt ausiibt, und fahrt fort: ,Willst du nun auch den
Altar dieses Priesters schauen? Nicht Beseleel hat ihn gebaut oder sonst ein Kiinst-
ler; Gott selbst hat ihn errichtet, nicht aus Stein, sondern aus einem Stoff, der kost-
barer ist als der Himmel, aus verniinftigen Seelen. ,Aber der Hohepriester®, sagst du,
,geht doch ins Allerheiligste ein. Du darfst in ein noch schauervolleres Heiligtum
treten, wenn du dieses Opfer darbringst, in ein Heiligtum, wo niemand zugegen ist
aufier dein Vater, der im Verborgenen sieht, wo niemand anderer dich schaut. ..
Dieser Altar besteht aus Christi Gliedern selbst, und des Herrn Leib wird dein
Opferaltar. Das soll dich besonders mit Ehrfurcht erfiillen, dal du tiber dem Fleisch
des Herrn das Opfer darbringst. Dieser Altar ist noch schauervoller als selbst unser
gegenwirtiger Altar, geschweige denn der des Alten Bundes. Wundert euch nicht!
Denn wenn unser gegenwirtiger Altar wunderbar ist wegen des Opfers, das auf ihn
gelegt ist, so ist es der Altar des Mildtitigen nicht blof aus diesem Grund, sondern
auch darum, weil er aus dem Opfer selbst besteht, das ihn wunderbar macht. Wenn
ferner dieser unser Altar wunderbar ist, weil er, obwohl aus Stein gebaut, doch
heilig wird durch den Leib des Herrn, den ér aufnimmt, so ist es jener darum, weil
er selbst der Leib des Herrn ist. Und so ist denn dieser erhabener als jener, dieser,
sage ich, dem du als Laie dich nahst. Erscheint dir nun Aaron noch als grof} im Ver-
gleich mit ihm? ... Was soll man ihn linger mit Aarons Altar vergleichen, da er
selbst mit unserem Altar verglichen viel herrlicher erscheint? Du nun aber ehrst wohl
den Altar in der Kirche, weil er den Leib des Herrn aufnimmt; den Altar aber, wel-
cher der Leib des Herrn selbst ist, milachtest du und kitmmerst dich wenig, ob er
zugrunde geht. Diesen Altar kannst du iiberall errichtet sehen, auf Strafie und Markt;
auf ihm kannst du zu jeder Stunde opfern; denn auch hier vollzieht sich ein Opfer.
Und gleichwie der Priester am Altar steht und den heiligen Geist herabruft, so rufst
auch du den gottlichen Geist herab, zwar nicht mit Worten, aber durch Werke. ..
Willst du endlich auch sehen, was aus deiner Opfergabe wird, wohlan, so will ich
auch das dir zeigen! . .. ,.Denn deine Gebete und deine Almosen’, heifit es, ,sind auf-

28 hom. 24, 1 zu 1 Kor (PG 61, 200).



268 Jolhannes Mollerfeld

gestiegen vor das Angesicht Gottes' (Apg 10, 4). ... Siehst du also einen armen
Glaubigen, so glaube einen Opferaltar zu sehen. . .!“24

Was iiber den Grund der Heiligkeit des Steinaltares gesagt wird, findet Bestar-
kung in einer Stelle Gregors von Nyssa (1 394): ,Dieser heilige Altar, an dem wir
stehen, ist seiner Natur nach ein gewéhnlicher Stein, der sich in Nichts von den bri-
gen Steinplatten unterscheidet, aus denen unsere Winde gebaut werden und mit
denen man unsere Fulbdden schmiickt. Da er aber dem Dienst Gottes geheiligt ist
und die Segnung erhalten hat, so ist er ein heiliger Tisch, ein makelloser Altar, der
nicht mehr von allen, sondern nur von den Priestern und auch von diesen mit heili-
ger Scheu berithrt wird“2s,

Die Chrysostomusstelle pafit in die von Ignatius und Polykarp her iiberkommene
Uberlieferung. An den Altar denken heifit an Christus denken, und zwar an den
ganzen Christus, den Herrn, der sich fir uns hingeopfert hat am Kreuz und sich hin-
opfert auf den Altaren, der in seinen Heiligen lebt und besonders in den Armen.
Der materielle Altar ist geheiligt, weil auf ihm Christi Opfer dargebracht wird.

De Sacramentis

Es gab also schon eine entsprechende, reiche und tief empfundene Gedankenwelt,
als der Verfasser von De Sacramentis?6 seinen Neuchristen sagte: Der Altar ist Bild
Christi. Seine Begriindung ist die uns bekannte: ,Bild des Leibes ist der Altar, und
der Leib Christi ist auf dem Altar® (4,2, 7). Er denkt bei ,corpus Christi® freilich
wohl nur an den eucharistischen und nicht an den mystischen Leib. Die mit dem
Altar sich vereinigende Schar der Glaubigen zeichnet er mit einem anderen bibli-
schen Bild, das der Vollstindigkeit wegen kurz wiedergegeben sei. ,Hér David spre-
chen: Erneuert wird deine Jugend wie die eines Adlers (Ps 102). Ein guter Adler zu
sein hast du begonnen, der du das Himmlische erstrebst, das Irdische leid bist. Gute
Adler um den Altar. Wo ndmlich der Leib, dort auch die Adler. Bild des Leibes ist
der Altar, und Christi Leib ist auf dem Altar. Adler seid ihr, erneuert durch die Ab-
waschung der Schuld“ (4, 2, 7). Die Gedankenfithrung erinnert an Chrysostomus:
»Geliebte, lafit uns fiir die Briider sorgen und die Gemeinschaft mit ihnen unter-
halten; denn dazu fordert uns auf jenes schauerliche und schreckliche Opfer, das uns
mit Eintracht und brennender Liebe zu nahen befiehlt, auf dal wir von da den
Adlern gleich uns zum Himmel erschwingen. .Denn wo das Aas (der Leichnam) ist’,
heifdt es, ,dort sind auch die Adler (Mt 24, 28). Der Herr nennt seinen Leib einen
Leichnam wegen des Todes; denn wire er nicht gestorben, so wiirden wir nicht auf-
erstanden sein. Adler aber sagt er, um zu zeigen, dafi, wer sich diesem Leibe naht,
einen hohen Flug nehmen, mit der Erde nichts gemein haben, sich nicht schleppen
lassen noch selbst kriechen diirfe, sondern sich stets in die Hohe erheben, zur Sonne
der Gerechtigkeit aufblicken, den Geistesblick geschirft haben miisse; denn hier wer-
den Adler gespeist, nicht Krihen. Die ihn jetzt wirdig empfangen, werden ihm,
wenn er einst vom Himmel herniedersteigt, entgegen gehen; hingegen wird diejeni-

24 hom. 20,3 zu 2 Kor (BKV! A. Hartl [1882] 331—333; PG 61, 539—540).
25 Rede auf Epiphanie (BKV! J.Fisch [1880] 281; PG 46, 581).
28 Benutzt wurde die Ausgabe von B. B o t t ¢ OSB, Paris (1950).



Der Altar ist Christus 269

gen, die ihn unwiirdig genieflen, die duflerste Strafe treffen“?7. Wichtiger als dieses
Adlerbild ist in unserem Zusammenhang eine andere Vorstellung, die sich in De
Sacramentis findet: Christus als der lebenspendende Fels. Christus wird also unter
dem Bilde eines Steines gesehen, aber nicht des Eck- oder des Grundsteines, sondern
des quellentsendenden Wistenfelsens. Es fragt sich, ob hier Zusammenhdnge mit
einer Altarsymbolik bestehen2s.

Der Verfasser will (5, 1, 3) erkldren, warum bei der eucharistischen Feier dem
Wein Wasser beigemischt wird. ,Ganz zuerst, was besagt das Bild, das zur Zeit des
Moses vorhergegangen ist? Dies: als das Volk der Juden diirstete und murrte, weil
sie kein Wasser finden konnten, befahl Gott dem Moses, den Felsen mit dem Stab
zu berithren. Er berithrte den Felsen, und der Fels ergof einen machtigen Wasser-
schwall, wie der Apostel sagt: Sie tranken aber von dem Felsen, der ihnen nach-
folgte, der Fels aber war Christus (1 Kor 10, 4). Nicht unbeweglich war der Fels, der
dem Volk folgte. Auch du trinke, damit Christus dir folge! Moses, das ist der Pro-
phet, (bertthrte) mit dem Stab, das ist mit dem Worte Gottes: der Priester beriihrt
mit dem Wort Gottes den Felsen, und es flielt Wasser, und es trinkt das Volk Got-
tes. Es beruhrt also der Priester den Kelch, es tberstromt das Wasser im Kelch, es
sprudelt zum ewigen Leben, und es trinkt das Volk Gottes, das Gottes Gnade erlangt
hat. Du hast also dies gelernt.”

Diese Stelle hat Anklinge an Ambrosius, De fide 4, 5, 52 und an De mysteriis
48—51; am nichsten aber steht ihr wohl ein Abschnitt in einer Taufansprache des
Chrysostomus: ,Moses, sagt die Schrift, war der mildeste unter allen Menschen auf
Erden. Wer dies von diesem (unserem) Moses sagen wollte, ginge nicht fehl. Denn
ihm ist zugegen der mildeste Geist als gleichwesentlich und gleicher Herkunft. Moses
hob damals seine Hande gen Himmel und lief Brot der Engel, das Manna, herab-
kommen. Dieser (unser) Moses hebt die Hinde gen Himmel und bringt (uns) die
ewige Speise. Jener schiug an den Felsen und lief Wasserfluten herausstromen; die-
ser berithrt den Tisch, schldgt an den geistlichen Tisch und 1aft Quellen des Geistes
hervorsprudeln. Darum steht der Tisch wie eine Quelle in der Mitte, damit von allen
Seiten die Herden den Quell umfluten, damit sie die heilbringenden Wasser genie-
fien. Da nun diese Quelle dort (ist), dieses Leben, und der Tisch mit tausend Giitern
beladen ist und von allen Seiten uns geistliche Geschenke hervorsprudelt, laft uns
ehrlichen Herzens hinzutreten, mit reinem Gewissen, damit wir Gnade und Erbar-
men zu rechtzeitiger Hilfe empfangen®“?. Bemerkenswert sind hier einige Text-

27 hom. 24,3 zu 1 Kor (BKV! J. C. Mitterrutzner [1881] 414; PG 61, 203). Zum
besseren Verstindnis vgl. die naturkundlichen Vorstellungen bei Ambrosius, De Salomone,
cap.2; ferner Th.Schneider undE.Stemplinger,s. v. Adler, RAC 1 (1950) 87—94.

28 Zur Christussymbolik des Steines vgl. etwa die Einleitung von J. Be tz, Christus —
petra — Petrus, in: Kirche und Uberlieferung, Festschr. fiir J. R. Geiselmann (Hrsg.: J. Betz
und H. Fries), Freiburg (1960) 1—21. Ferner P. Sciascia OFM, Lapis reprobatus, Rom
(1959). Betreffs Ex 17, 5 erweist Botte 124 bei den Vitern eine Deutung auf die Taufe (Johan-
nes — Tertullian — Cyprian — Gregor von Elvira) sowie eine Deutung auf die Eucharistie
(Paulus — Ambrosius — Chrysostomus — Theodoret). Texte bei J. Daniélou SJ, Sacra-
mentum Futuri, Paris (1950) 152—176. Uber die bildlichen Darstellungen des Quellwunders
(mit Moses oder mit Petrus) H. L eclercq, DACL 11/2 (1934) 1661—1683 s. v. Moise, und
E. Stommel, Beitrige zur Tkonographie der konstantinischen Sarkophagplastik, Bonn

1954) 81ff.
( 20 }ean Chrysostome, Huit catéchéses baptismales inédites (A. Wenger AA) Paris
(1957) 166—167.



270 Johannes Mollerfeld

verschiedenheiten in den Handschriften: wihrend nach unserem Text der neue Moses
nur der (dem Geiste gleichwesentliche) Christus sein kann, ist es nach anderer Uber-
lieferung der Bischof Flavian, den Chrysostomus auch sonst wohl mit Moses vergli-
chen hat. Die lateinischen Ubersetzungen haben diese zweite Lesart; und so wire es
moglich, dafl diese dem Verfasser von De Sacramentis vorlag. So 1afit sich jedenfalls
am leichtesten dic Ubereinstimmung erkldren: der Priester berihrt den Tisch, wie
Moses an den Felsen schlug, und hervorsprudeln die Wasser des ewigen Lebens. In
De Sacramentis wird das Bild noch verstirkt: der Priester berithrt mit dem Wort
Gottes den Kelch.

Wiirden wir diesem Bild ndher nachgehen, so wiirde die Bildsprache der Vater
uns zu den Paradiesesquellen3® fithren und zu den Quellen, die unter dem Tempel-
fels entspringens!; und es wiirden dann die Bilder iiber manchem altchristlichen
Altarraum stiarker zu uns sprechen: wo die Limmer zu dem Felsen eilen, dem die
vier Quellen entspringen und auf dem das Lamm steht32. Hier hétten wir eine Deu-
tung des Altarsteines auf Christus, die bildhaft besser pafit als der Eck- oder der
Grundstein und die auch besser durch antike Texte zu stiitzen ist — wenn wir iiber-
haupt den Steincharakter des Altares als wichtig fiir seine Symbolik ansehen wollen.
Wenn! Diese wenigen Texte reichen doch wohl nicht aus, ¢ine solche Uberlieferung
nachzuweisen; und wir haben andere Texte gelesen, die uns klar sagen: nicht weil er
aus Stein ist, bedeutet der Altar den Christen etwas, sondern weil er Ort Christi,
unseres Hohenpriesters, ist. Ort, wo er das hl. Opfer darbringt und die Gaben des
ewigen Lebens spendet. Ort, von dem er fir dauernd Besitz ergriffen hat. Von hier
aus, mochte uns scheinen, geht mit innerer Folgerichtigkeit der Weg dorthin, da}
man fiur die Aufbewahrung der eucharistischen Gestalten, das heifit des durch die
Opferfeier mit Leib und Scele, mit Gottheit und Menschheit gegenwirtig geworde-
nen Herrn keinen besseren Platz weifl als den Altar. Altarfrommigkeit wird Taber-
nakelfrémmigkeit, und diese bleibt am chesten gesund, wenn sie Altarfrommigkeit
ist. Der Leib des Herrn ist erhabener als die Stitte, die ihn aufnimmt. Das sichert
dem Tabernakel seinen Ehrenplatz.

Altarfrommigkeit heute

Wenn wir zuritckschauen, so sehen wir, wie sehr manche Gedanken, die sich auf
das Christentum der ersten Jahrhunderte berufen, einer Uberprifung bediirfen.

30 Chyrsostomus, hom. 46, 4 zu Jo (PG 59, 261 D).

8t H'Schmidt, Der hl. Fels in Jerusalem, Tibingen (1933) 63': ... Der Fliisse sind
vier, sagt Mudschir ed-din, ,alles Wasser, das die Menschenkinder trinken, kommt von
diesen vier und geht hervor unter dem Felsen von Jerusalem‘. Vgl. Ez 47! ,Nach Joma
77b kommt dieser Strom aus dem Allerheiligsten, aus dem Raum unter dem Felsen.“ Von
dem Wasserstrom unter dem Golgothafelsen, genauer unter dem Altar des Abraham und
des Melchisedech, berichtet das Itinerarium Antonini Placentini, vor 570: CSEL 39 (P.
Geyer) 172. — Vgl. auch Apk 22, 1. — Von hier aus lassen sich Linien zur Herz-Jesu-Ver-
ehrung ziehen: wenn Christus der wahre Tempel ist, aus dessen Innerem, dessen Herzen, die
Fluten der Gnade stromen, wie schr schon ausgefiihrt ist bei J. L ecler c q OSB, Les sources
liturgiques de la dévotion au Sacré-Coeur, VS 104 (1961) 376—893, bes. 380f, — dann ent-
spriche im materiellen Tempel diesem Herzpunkt der Altar.

32 Eiwa in Cosma e Damiano in Rom; Abb. 496 bei F. vanderMeer — Chr. Mohr-
m ann, Bildatlas der frithchristlichen Welt, Giitersloh (1959). Ob man aber diese Bilder auf
den Altar beziehen darf? Vgl. H. L ecler cq, Fleuves, DACL 5/2 (1923) 1760f.



Der Altar ist Christus 271

Der Altar ist Bild Christi, auch wenn er nicht aus Stein ist. Ob das Opfer auf
einem michtigen Steinblock der Kathedrale gefeiert wird oder auf einem Proviso-
rium im Schiitzengraben, ob auf dem Reliquienstein oder auf dem Reliquienlinnen,
ob gar auf der Brust des gefangen Daliegenden?®s oder auf den hingereichten flachen
Hénden der Diakone4: der heiligende Wert liegt im Opfer. Was den Steinaltar zur
kirchenrechtlichen Forderung werden lieR, war nicht die Symbolik ,,Eck- oder Grund-
stein®, sondern seine grofere Haltbarkeit, also die bessere Moglichkeit, dem Heili-
gen zu dienen und dessen Wiirde darzustellen.

Der Altar ist Bild Christi, aber des Herrn in seiner ganzen Fiille, so wie er lebt
auch in seiner Kirche, besonders in den ihr eigentiimlichen Stinden und in den Hei-
ligen. Die verschiedenen Deutungen der Altarsymbolik, die wir bei Braun fanden,
sind miteinander eng verbunden. Wer den Altar und den Altarraum und die Kirche
mdglichst kahl 14fit, hat damit noch nicht die tiefste Aussage iiber deren Sinn gemacht.
Irgendwie miifite es auch in der Gestaltung von Raum und Altar zum Ausdruck
kommen, diese Einheit von Tabernakel und Altar, und die Einheit von Christus und
denen, die schon in seiner Herrlichkeit weilen, und denen, die noch unterwegs sind
in der Kraft seiner Gnade. Diese innige Verbindung kommt bei einem alten, viel-
leicht dem dltesten erhaltenen Steinaltar schlicht zum Ausdruck: die Vorderseite der
Altarplatte zeigt Tauben, die von beiden Seiten auf das Christusmonogramm zu-
schreiten; die Gldubigen, in der Zwdlfzahl der Apostel, und Christus®. In einer
anderen Art zeigt es ein moderner Altar (im Priesterseminar von Miinster i. W., von
H. Biicker): aus dem Steinblock ist unter der Altarplatte die Pfingstszene heraus-
gemeifielt; Maria und die Apostel bilden eine Einheit mit dem Altar, der Christus
bezeichnet. In mittelalterlichen und barocken Kirchen finden wir oft die Heiligen an
den Sdulen wie eine Prozession, die zum Altar hinfiihrt, und wie einen Chor, der ihn
feiernd umgibt. Nicht, dafl solche heiligen Figuren entfernt werden, macht eine
Kirche christozentrisch, sondern daf in ihrer Zuordnung die rechte Linie sichtbar
wird. Hier steht unsere Kunst noch vor einer grofien Aufgabe. Die kahle Kirche, also
Christus ohne seine Heiligen, ist nicht vollgiiltige Darstellung unseres Erlésungs-
werkes und seiner Begehung im hl. Opfer. Auch nicht eine Kirche, die nur als Ver-
sammlungsort der irdischen Gemeinde aufgefafit wird. Im Kirchenraum muf sich
der Pilger der lebendigen Verbundenheit mit denen, die schon im Vaterland sind,
bewufit sein, und die Gestaltung des Raumes mufl ihm dazu helfen.

Der Altar ist Christus. Der ganze Christus! Der Altar ist also auch die Kirche. Der
Altar sind wir. Rechte Altarfrommigkeit ist nicht eine Art kultischer Fhrfurcht vor
einem Stein, sondern die Begegnung lebendiger Christen mit eucharistischer Tat und
Gegenwart des lebendigen Christus.

3 Wie es liber Luzian von Antiochien (1 812) erzihlt wird, z. B. durch Philostorgius, der
425—433 schrieb: KG 2,13; GCS 21 (J.Bid e z) 25, dazu CXLVII—CLIL.

% Nach 423; Theodoret von Cyrus, Ménchsgeschichte 20: Maris (BKV K. Gutberlet
[1926] 130; PG 82, 1430 D).

% Dazu F. Siihling, Die Taube als religioses Symbol im christl. Alterium, Freiburg
(1980) 216. Abb. etwa RAC 1 (1950) 8386, Abb. 18; bei H. Leclerc q, Auriol, DACL 1/2
(1907), 3151—3155.





