
Der A Itar ist Christus 261 

Ich habe noch nie einen gelehrteren und gründlicheren Theologen oder sonst einen 
Menschen von so ausgezeichneter Tugend gesehen oder sprechen gehört. Nichts 
anderes kennt er, als mit Christus für das Heil der Seelen zu arbeiten. Ich habe im 
Verkehr mit ihm, in vertrautem Gespräch und bei Tisch kein einziges Wort aus 
seinem Munde gehört, das nicht auf die Ehre Gottes und auf eine gute Lebens- 
führung hinzielte; und doch wirkte dies wegen seiner Gewandtheit für seine Zuhörer 
keineswegs unangenehm... Was mich selbst angeht, so kann man es kaum mit 
Worten beschreiben, wie sehr in den Geistlichen Übungen mein Herz und meine 
Seele sich geändert haben und wie sehr mein ganzes Denken durch die Strahlen der 
himmlischen Gnade erleuchtet wurde. So fühle ich jetzt in mir eine neue Kraft, und 
es scheint, als ob die Fülle der Wohltaten Gottes sich auch über meinen Leib ergieße 
und ich an Leib und Seele gestärkt zu einem ganz anderen Menschen umgewandelt 
werde"22. 

Als einst Elias sich vor seinem Hinscheiden von seinem Schüler Elisäus trennte, 
bat dieser ihn: •Mögen doch von deinem Geist zwei Drittel auf mich herabkommen!" 
• •Du hast Schweres erbeten", war die Antwort des Elias. Aber es werde ihm zuteil 
werden, wenn er Zeuge seiner Entrückung sein dürfe. Da nun Elisäus den Propheten 
gen Himmel fahren sah, rief er hinter ihm her: •Vater, mein Vater! Wagen Israels 
und sein Lenker!" Und er wirkte fortan die Großtaten Gottes. Denn der Geist des 
Vaters war auf ihn übergegangen (4 Kg 2, 9 ff). Das alles war Gnade, über die Gott 
allein verfügt, nicht der Mensch; aber Gott will durch den Menschen wirken. Darum 
gibt es auch in der Gnadenordnung das Meister-Jünger-Verhältnis, das aus Christus 
stammt und in Ihm lebt. Im Priestertum der Kirche hat es seinen einzigartigen Ort. 
Der Priester empfängt den priesterlichen Geist von Priestern, sakramental und 
charismatisch. Und er selbst hat wieder andern davon mitzuteilen. Wie er immer 
wieder zu seinen Vätern in Christus aufblicken wird, so wird er selbst für andere, 
jüngere Vater sein. 

Der Altar ist Christus 
Gedanken zur Altar- und Tabernakelfrömmigkeit 

Von Johannes Möllerfeld SJ, Münster/Westfalen 

Wir sprechen heute gern von einer Neubesinnung auf den Altar, der •wieder 
zum Sinnbild Christi und des Abendmahltisches"1 wird, und doch wissen wir so 
wenig von ihm. •Ganz unklar ist, wie es zu der altchristlichen Symbolik Altar = 
Christus gekommen ist"2. Damit hängt sicher eine weitere Feststellung zusammen: 
•Was uns fehlt,   ist eine Theologie des christlichen Kultusgebäudes,   des Altares 

22 Petrus Canisius, Briefe. Ausgew. u. hrsg. von B. Schneider. Salzburg (1959), 119f. 
1 E. Sauser, Symbolik des kath. Kirchengebäudes, in: J. A. Jungmann, Symbolik der 

kath. Kirche, Stuttgart (1960) 75. 
2 Th. K1 a u s e r , RAC 1 (1950) 353 s. v. Altar. 



262 Johannes Möllerfeld 

usw."3, und darum haben •Unsicherheit einerseits, Willkür anderseits" den Kirchen- 
bau vielfach zu einem Exerzierfeld gemacht, •auf dem sowohl unsicheres, zaghaftes 
Tasten als auch avantgardistisches Vorprellen zu beobachten ist"3. Ein Versuch zum 
Verständnis der Symbolik des Altares ist um so notwendiger, je mehr die Gefahr 
besteht, daß man verfrüht auf zu schmaler Grundlage aufbaut. Es sei hier an die 
Schlußfolgerungen angeknüpft, zu der hinsichtlich des Altares eine pastoralliturgische 
Tagung kam. •Der Altar ist der heilige Mittelpunkt der aus Stein erbauten Kirche. 
Sein naturgegebener Platz ist zwischen dem Priesterraum und den Gläubigen. Der 
Altar dient aber nicht nur einer Funktion, der Feier der Eucharistie. Die kirchliche 
Überlieferung sieht in ihm Christus verkörpert. Der Altar ist Christus. Er ist der 
Eckstein der aus Stein erbauten Kirche. Dennoch braucht er kein allzu großes Aus- 
maß zu haben"4. Es Hegt sicher im Sinne der Teilnehmer dieser Tagung, wenn wir 
dieser kirchlichen Überlieferung genauer nachspüren, auch auf die Gefahr hin, daß 
die oben genannte Deutung sich als eine Nebenfährte herausstellt. 

Der bisherige Stand der Frage 

Die bisherigen Darlegungen über Altarsymbolik stützen sich vor allem auf die 
Forschungen von J. Braun und F. J. D ö 1 g e r. J. Braun SJ5 unterscheidet fol- 
gende Deutungen des christlichen Altares: 

1. die typologische: 
a) die typisch-dogmatische: der Altar bedeutet Christus, die Kirche; 
b) die typisch-repraesentive: Christi Kreuz, Christi Grab, Abendmahltisch, 

Krippe; 
2. die tropologisclie: Glaube, Herz des Menschen; 
3. die anagogische: himmlischer Altar, Thron Gottes. 

Die typisch-repraesentive und die anagogische Deutung findet er vorzüglich im 
Osten, die tropologische (moralische) Deutung im Westen vertreten. Für die Aus- 
deutung des Altares auf Christus nennt er nur zwei antike Autoren: Eusebius, Kir- 
chengeschichte 10, 4, und Ps.-Ambrosius, De Sacramentis 4, 2 unter Hinzuzug von 
5, 2. F. J. Dölger handelt in •Antike und Christentum" 2 (1930) in seinem Aufsatz 
über •Die Heiligkeit des Altars und ihre Begründung" 182 f. von der Christus-Sym- 
bolik des Altares; er nennt als wichtigstes Zeugnis die Stelle aus De Sacramentis, 
sieht diese Gleichung aber auch bei Cyrill von Alexandrien und vermutet, •daß 
Ambrosius diese Symbolik aus dem Osten übernommen hat". In ihrer vollen Stärke 
habe sie in der Frühkirche gewirkt, als nur ein einziger Altar im Kultraum stand. 
In einem weiteren Aufsatz über den Altarkuß vermerkt Dölger: •Sobald der Altar 

3 A. Berz, Kirchenbau und Kirchenumgestaltung, Schweizerische Kirchenzeitung 129 
(1961) 49•52: 49. 

4 Studientagung des Centre de Pastorale Liturgique 30. 8. bis 1. 9. 1960 zu Versailles; 
Übersetzung nach La Maison-Dieu (1960) H. 63 durch A. Berz a.a.O. • In diesem Zu- 
sammenhang sei eine Formulierung erwähnt, die in der SchwKiZtg 129 (1961) 80 H. 
R e i n 1 e bei der Besprechung eines Handbuches für den Kirchenbau als mißverständlich 
festnagelt: •Anbetung in der Kultfeier, die sich auf die sichtbare Gestalt des Altartisches 
richtet." 

5 Braun SJ, Der christliche Altar in seiner geschichtlichen Entwicklung, I München (1924) 
750•755: Die Symbolik des Altares. 



Der Altar ist Christus 263 

in den Kirchen aus Stein war, war die Symbolik Altar = Christus nähergelegt durch 
die um die Mitte des 4. Jahrhunderts im kirchlichen Lehrbetrieb völlig geläufig 
gewordene Redeweise, nach der man von Christus als dem geistigen Steine und dem 
Ecksteine sprach"6; er nennt dazu Firmicus Maternus, De errore profanarum religio- 
num 20. In diesen Randbemerkungen • um mehr handelt es sich nicht • gewinnt 
der Hinweis auf die mögliche Heimat dieser Symbolik im Osten an Gewicht, wenn 
man die Entstehung von De Sacramentis im östlichen Kulturraum annimmt, wie es 
neuestens Klaus Gamber tut, der Nicetas von Remesiana als Verfasser annimmt, 
den Bischof einer an der Grenze der Patriarchate Rom-Konstantinopel gelegenen 
Stadt; danach ist die Schrift nach 416 verfaßt, unter Benutzung von Ambrosius7. 

Eine klare Gleichung Altar = Christus haben wir unter den genannten Stellen 
nur in der Schrift De Sacramentis 5, 2: •Was ist der Altar anderes als das Sinnbild 
des Leibes Christi?" Bekannter ist die Formulierung des Pontificate Romanum bei 
der Subdiakonatsweihe: •Der Altar der hl. Kirche ist Christus selber, nach dem 
Zeugnis des Johannes, der in seiner Offenbarung sagt, er habe einen goldenen Altar 
gesehen stehend vor dem Throne, auf dem und durch den die Gaben der Gläubigen 

dem Vater geweiht werden"8. 
Wir wollen nun versuchen, die Altarfrömmigkeit des frühen Christentums ken- 

nenzulernen, um zu sehen, wie von ihr aus der Satz gedeutet werden muß. Dabei 
ist Vollständigkeit des Materials nicht angestrebt; es geht zunächst um die Blick- 

richtung. 

Ignatius von Antiochien (f um 110) 

Unser Ausgangspunkt ist der syrische Raum, bis heute Ort einer besonderen eucha- 
ristischen Frömmigkeit, die einerseits sich von der Wirklichkeit des großen, geheim- 
nisvollen Geschehens tief erschüttern läßt, zum anderen sich mit viel Liebe in die 
symbolische Aussagekraft der heiligen Zeichen hineinsinnt. Am Anfang dieser Ent- 
wicklung steht Ignatius von Antiochien. Wenn von seinen sieben Briefen fünf das 
Wort vom Altar in betontem Zusammenhang haben, dann war es jedesmal ein 
Wort seines Herzens. Ignatius stimmt vieles an, was später in der Christussymbolik 
des Altares weiterklingen wird. Die Stellen sind oft behandelt worden, doch zu sehr 
unter apologetischem Gesichtspunkt (kann ich aus ihnen das Meßopfer nachweisen?) 
oder vom Archäologischen her (kann ich etwas über urchristliche Altäre erfahren?). 
Bei dieser unserer Untersuchung dürfen wir voraussetzen, daß hier ein Bischof, der 
oft das hl. Opfer gefeiert hat, an Gemeinden schreibt, die ebenso die eucharistische 
Feier kennen. Was klingt in ihm auf, wenn er das Wort vom Altar hört? 

Ignatius spricht stets vom Opferaltar, vom Thysiasterion. Man sollte nicht immer 
wieder nachschreiben, in der ersten Zeit habe die Christenheit nur vom hl. Tisch, 
von der Trapeza, gesprochen. Was sie mied, war der Ausdruck für den heidnischen 
Altar, den Bomos; so hatte es schon die Septuaginta gehalten und für den Altar des 

6 a.a.O. 207. 
7 K.Gamber,/sf Niceta von Remesiana der Verfasser von De sacramentis?, Ostk. Stud. 

7 (1958), 153•172; Die sechs Bücher •Ad competentes" des Niceta von Remesiana. Frühchrist- 
liche Taufkatechesen aus dem römischen Dacien, ebd. 9 (1960) 123•173. 

8 Nach D ö 1 g e r 206f. 



264 Johannes Möllerfeld 

wahren Gottes die Vokabel Thysiasterion gewählt9. In diesen Sprachgebrauch fügt 
sich Ignatius ein10. Wie lebendig er dabei die Opferbedeutung des Altares empfand, 
sagt uns sein Brief an die Römer. •Gewährt mir nicht Höheres", bittet er in seiner 
Martyriumsehnsucht, •als daß ich Gott geopfert werde, solange noch ein Altar be- 
reitsteht, damit ihr in Liebe einen Chor bilden und dem Vater in Christus Jesus 
lobsingen könnt" (2, 2). Er sieht sich als Opfergabe, und die Arena ist ihm der Altar, 
den sein Blut röten wird. Darum ist die Sprache seines Briefes von Bildern durch- 
wirkt, die teils den Zirkuskämpfen, teils der christlichen Opferfeier entnommen 
sind. •Weizen Gottes bin ich und durch die Zähne von Bestien werde ich gemahlen, 
damit ich als reines Brot Christi erfunden werde" (4, 1). Das ist jene fromme Schau 
des Brotes als eines Sinnbildes für das Opfergeschehen, wie sie gerade im syrischen 
Raum bis heute besonders lebendig geblieben ist. Er will sein Sterben vollziehen als 
Nachahmer des Leidens seines Gottes (6, 3) in froher Erwartung der ewigen Com- 
munio: •Gottes Brot will ich, das ist das Fleisch Jesu Christi, der aus Davids Samen 
stammt, und als Trank will ich sein Blut, das ist die unvergängliche Liebe" (7, 3). 
Der Bischof sieht seinen Tod wie eine letzte Eucharistiefeier inmitten der Gott lob- 
singenden Gemeinde. Es ist unverständlich, wie man hier ein Bild heidnischer 
Mysterienfeier herauslesen wollte. Was Ignatius knapp niederschreibt, hat wenige 
Jahre vorher ein anderer, den er gut kannte, mit kräftigen Farben ausgemalt: Johan- 
nes in seiner Apokalypse; es ist der himmlische Gottesdienst nach dem Vorbild der 
irdischen Gottesdienstfeiern dargestellt11. 

So liest Ignatius aus der Eucharistiefeier die Wesensdeutung seines Martyriums 
ab: es ist ein Sich-Hinopfern für die Kirche, es ist innigste, endgültige Vereinigung 
mit Christus; ja, •was dunkel in der Eucharistie gegeben wird, offenbart seine Wirk- 
lichkeit im Martyrium: die Gegenwart des gestorbenen und auferstandenen Christus 
in uns"12. Sich-Hinopfern für die Kirche! •Ein Sühnopfer bin ich für euch und weihe 
mich für euch" (Eph 8, 1). •Mein Geist weiht sich für euch nicht nur jetzt, sondern 
auch, wenn ich zu Gott gelange" (Trail 13, 3). •Ein Lösegeld bin ich für euch" (Eph 
21, 1; an Polykarp 2, 3 und 6, 1). 

Diese Opfersprache angesichts des Todes wächst aus einem Denken, das immer 
wieder zum Altar ging. Wenn Ignatius die Gemeinde zur Einheit mahnt, dann, in- 
dem er sie auffordert, •eine Eucharistie zu gebrauchen, denn eines ist das Fleisch 
unseres Herrn Jesus Christus und einer der Kelch zur Vereinigung mit seinem Blut, 
einer der Opferaltar, wie einer der Bischof zusammen mit dem Presbyterium und 
den Diakonen" (Philad 4). Es wird in eins gesehen: das Opfer Jesu Christi und der 
Altar und die Gemeinde. Der Altar ist in besonderer Weise Ort der Gemeinde und 
Kennzeichen dafür, wer sich zu ihr rechnen darf. •Befindet sich jemand nicht inner- 
halb des Altarraumes, so geht er des Brotes Gottes verlustig" (Eph 5, 2). Man hat 

9 J. Behm, ThWBNT 3 (1938), 182f. s. v. thysiasterion. H. Leclercq, DACL 1/2 
(1907) 3156f. s. v. autel. • Schwer verständlich ist die Meinung von J. P. K i r s c h , RAC 1 
(1950) 334, das Wort thysiasterion sei wenig verwendet worden. Die Zitate in unserem 
Aufsatz allein sind Gegenbeweis genug. 

10 Text nach J. Fischer, Die Apostolischen Väter, München (1956). Zur Deutung vgl. 
L.  B o u y e r , La spiritualite du Nouveau Testament et des peres, Paris (1960) 238•256. 

11 Dazu A. Hamm an OFM, La priere, I: Le Nouveau Testament, Tournai (1959) 348 
bis 350. 

12 B o u y e r 254. 



Der Altar ist Christus 265 

gegen diese Übersetzung eingewandt, Thysiasterion heiße Altar und nicht Altar- 
raum; da die Übersetzung •Altar" sprachlich wie sachlich unmöglich sei, müsse man 
hier anders übersetzen, etwa mit •Kirche, Gemeinschaft". Wäre das richtig, so bliebe 
immer noch die Frage, warum diese Gemeinschaft sich nach dem Altare benennt. 
Nun, unsere Übersetzung ist sprachlich möglich, da wir auch sonst das Wort Thysia- 
sterion für Altarraum finden13; sie ist es sachlich, da der Altarraum durchaus nicht 
derart ausschließlich dem Klerus vorbehalten war, wie es der Einwurf voraussetzt. 
Die Schrift De Sacramentis nennt als großes Erlebnis der Tauf nacht des öfteren: 
Venisti ad altare • du bist zum Altar getreten. Das war durch die Taufe verliehe- 
nes Recht: mit der Gemeinde das hl. Opfer zu feiern und dabei am Altar die 
hl. Speise entgegenzunehmen. Wer diesen Weg zum Altar nicht mitgeht, wer sich 
nicht in diese Gemeinschaft einordnet, empfängt die Gabe Gottes nicht. Nur als 
Glied der Gottesgemeinde erhält man das hl. Brot. Ignatius sagt es noch deutlicher: 
nur in ihre Fürbitte eingebettet. •Wenn nämlich das Gebet eines Menschen und 
eines zweiten solche Macht besitzt, wieviel mehr dann das des Bischofs und der gan- 
zen Kirche! Wer nun nicht zur Versammlung erscheint, der ist bereits von Hochmut 
besessen und hat sich selbst gerichtet" {Eph 5, 2-3). Wieder sind in einer Linie 
gesehen: Christus • Altar • Gemeinde. 

So ist es auch im Brief an die Trallianer (7, 2): •Wer sich innerhalb des Altar- 
raumes befindet, ist rein; wer sich außerhalb des Altarraumes befindet, ist nicht rein; 
d. h. wer etwas ohne Bischof, Presbyterium und Diakon tut, der ist nicht rein im 
Gewissen." Wer sich von der Gemeinschaft in eine Sekte absondert, erhält hier .so- 
zusagen tödliches Gift mit Honigwein"14 und nicht, wie in der Gemeinschaft mit der 
hierarchischen Kirche, die •Unsterblichkeitsarznei"15. So wie wir es später bei Chry- 
sostomus lesen, daß der Ungetaufte sich nicht zum christlichen Altar wagt, daß aber 
der Getaufte die Nähe des Altares beim Gebet sucht16, so ähnlich ist es hier, nur tief 
gesehen (während Chrysostomus sich gegen seichte Auffassung wehren muß): die in 
der Taufe geschenkte Reinheit wird nur in der inneren Gemeinschaft mit der Kirche 
bewahrt; das tut sich kund in der Gebetsgemeinschaft vor dem Altar. 

Zu solcher Einheit ruft Ignatius im Brief an die Magnesier so auf (7, 2): •Strömt 
alle zusammen als zu einem Tempel Gottes, als zu einem Opferaltar, zu einem Jesus 
Christus, der von einem Vater ausging und bei dem Einen war und (zu ihm) zurück- 
kehrte." Mittelpunkt, in dem wir uns zur Einheit finden, ist also der eine Christus, 
dessen Ursprung, Heimat, Ziel der eine Vater ist; und als Bild für diesen Christus 
wird gewählt: •der eine Tempel Gottes, der eine Opferaltar". Das muß nicht un- 
bedingt vom christlichen Altar verstanden werden; es kann der alttestamentliche 
Tempel gemeint sein. Immerhin: hier ist der Altar als Bild Christi genannt; und 
falls der alttestamentliche Altar gemeint ist, wird die Übertragung des Bildes auf 
den Altar, den die neutestamentliche Gemeinde vor Augen hat, nicht schwer gewesen 

13 H. Leclercq a.a.O. 31553 verweist auf can. 19 (Leclercq hat: 29) und can. 44 des 
Konzils von Laodizäa (4. Jhd.; nach Leclercq 320); Mansi 2, Florenz (1759) 567/68 und 
571/72. • Zum Betreten des Altarraumes durch Laien 0. Nussbaum, •Sancta Sancto- 
rum", RQ 54 (1959) 234•246: 238. 

14 thanasimon phärmakon (Trail 6, 2). 
15 phärmakon athanasias (Eph 20, 2). 
18 hom. 9, 6 zur Apg (PG 60, 84). Dazu Dölger 166•170. 



266 Johannes Möllerfeld 

sein: der Altar, das heißt Christus, ist Sammelpunkt der Kirche, Mitte ihrer Einheit, 
Brücke zum Vater. 

In diese ignatianische Welt fügt sich gut und ergänzend eine Stelle aus dem Brief 
des ihm nahestehenden hl. Polykarp (4, 3) ein: •Belehrt die Witwen ... einzusehen, 
daß sie ein Altar Gottes sind, daß er alles auf seine Tadellosigkeit prüft und ihm 
nichts verborgen bleibt, weder an Erwägungen, noch an Gedanken, noch etwas von 
den Geheimnissen des Herzens." Hier ist es nicht Christus selber, sondern es sind 
Christen, die als Altar bezeichnet sind, als heilige Stätte, von der Gebete zu Gott 
emporsteigen sollen; und zwar ist ein bestimmter Stand unter den Christen genannt, 
der zu besonderer Reinheit verpflichtet ist17 und darum besondere Ehre verdient18 

und dem die Gläubigen ihre Almosen wie Opfergaben reichen. 
Es wäre nun reizvoll, bei den späteren Kirchenvätern die jeweilige Eigenart ihrer 

Altarfrömmigkeit herauszuschälen. Bei Cyprian19 etwa finden wir die Betonung der 
Einheit, und zwar besteht die Einheit des Altares wesentlich darin, daß der Zelebrie- 
rende in der Gemeinschaft und im Gehorsam der einen Kirche steht. Wir könnten 
folgern: die Einheit des Altares ist gewahrt, auch wenn an tausend Altären zelebriert 
wird, vorausgesetzt, daß diese kirchliche Verbundenheit gewahrt ist; die Einheit des 
Altares ist verlorengegangen, wenn der Zelebrierende sich aus der Zucht der Kirche 
gelöst hat. Dies Beispiel mag zeigen, wie anregend eine weiter ausgreifende Unter- 
suchung wäre. Wir müssen uns für diesmal auf eine kleine Auswahl beschränken. 

Cyrill von Alexandrien (f 444) 

Wenn wir dabei Cyrill von Alexandrien rasch übergehen, so möchte es manchen 
verwundern, da gerade dieser Kirchenvater immer wieder für die Deutung des 
Altaisteines auf Christus genannt wird20. Prüfen wir aber die Stelle im Zusammen- 
hang, sinkt ihr Beweiswert beträchtlich. Cyrill berichtet nicht etwa von im Volk 
lebendigen Anschauungen; er sucht vielmehr die Gesetzesbestimmungen des Alten 
Bundes im Licht des Neuen Bundes zu sehen und darum christologisch zu deuten. 
Auch die kleinste Anordnung gibt ihm ein Bild Christi und seines Erlösungswerkes, 
zumal jede Anordnung betreffs des Altarbaues. Der Altar aus unverweslichem Holz 
erinnert an die Unverweslichkeit des Leibes Christi und an unsere Berufung zum 
ewigen Leben; die vier Hörner des Altares an das Kreuz des Herrn21; der Altar aus 
Erde spricht von dem Logos, der Fleisch wurde, Erde aus Erde; und so wird der 
Altar aus unbehauenem Stein verstanden von Christus, dem erlesenen Eckstein, der 
frei von jeder Teufelswunde war22. Mit dieser alexandrinischen Exegese läßt sich 
sehr viel an Symbolik belegen, aber nur schwer, daß solche Symbolik im Fühlen des 
Volkes lebendig war. 

17 Vgl. Tertullian, ad uxor. 1, 7 (vor 207): die Witwe darf, wenn sie in den kirchlichen 
Witwenstand aufgenommen werden soll, nur eines einzigen Mannes Frau gewesen sein, 
denn man darf nur einen reinen Altar vor Gott hinstellen (PL 1, 1286 A). 

18 Vgl. Ps.-Ign., ad Tarsenses 9 (um 380): achtet... die ehrbaren Witwen wie einen Altar 
Gottes (PG 5, 896 B). 

19 Z. B. Brief 3, 3 oder 43, 5 (BKV J. Baer [1928] 362 u. 493). 
20 De adoratione in spiritu et veritate, lib. 9 (PG 68, 592). 
21 PG 68, 648. 
22 PG 68, 592f. 



Der Altar ist Christus 267 

Johannes Chrysostomus (f 407) 

Anders bei Johannes Chrysostomus. Er, der Lehrer der Eucharistie, darf sicher 
nach seiner Altartheologie befragt werden; seine nüchterne und doch fromme Exe- 
gese sowie seine starke Volksverbundenheit erlauben eher den Schluß auf eine weite 
Verbreitung der von ihm gebotenen Gedanken; außerdem ist er als mögliche Quelle 
für die Schrift De Sacramentis wichtig. Es ist bekannt, wie sehr Chrysostomus die 
Heiligkeit des Opfergeschehens und darum auch des Altares betont. Die große Wirk- 
lichkeit des Opfers läßt den Altar nicht unberührt. •Wenn du Blut begehrst", läßt 
Chrysostomus den Herrn sprechen, •dann röte nicht den Altar (bomos) der Götzen 
mit dem Gemetzel unvernünftiger Tiere, sondern meinen Altar (thysiasterion) mit 
meinem Blut"23. Auch wenn erwähnt wird, daß der Altar aus Stein ist, wird nicht 
darin seine Heiligkeit und Christussymbolik gesehen; der Segen der Kirche und das 
Opfer heiligen den Altar; und es gibt einen Altar, der heiliger als der steinerne Bau 
ist: der lebendige Altar in den Seelen der Menschen, besonders der Armen. Dafür 
möge hier eine Stelle ausführlicher sprechen. Chrysostomus hat hervorgehoben, wie 
der Mildtätige ein Priesteramt ausübt, und fährt fort: •Willst du nun auch den 
Altar dieses Priesters schauen? Nicht Beseleel hat ihn gebaut oder sonst ein Künst- 
ler; Gott selbst hat ihn errichtet, nicht aus Stein, sondern aus einem Stoff, der kost- 
barer ist als der Himmel, aus vernünftigen Seelen. ,Aber der Hohepriester', sagst du, 
,geht doch ins Allerheiligste ein.' Du darfst in ein noch schauervolleres Heiligtum 
treten, wenn du dieses Opfer darbringst, in ein Heiligtum, wo niemand zugegen ist 
außer dein Vater, der im Verborgenen sieht, wo niemand anderer dich schaut. .. 
Dieser Altar besteht aus Christi Gliedern selbst, und des Herrn Leib wird dein 
Opferaltar. Das soll dich besonders mit Ehrfurcht erfüllen, daß du über dem Fleisch 
des Herrn das Opfer darbringst. Dieser Altar ist noch schauervoller als selbst unser 
gegenwärtiger Altar, geschweige denn der des Alten Bundes. Wundert euch nicht! 
Denn wenn unser gegenwärtiger Altar wunderbar ist wegen des Opfers, das auf ihn 
gelegt ist, so ist es der Altar des Mildtätigen nicht bloß aus diesem Grund, sondern 
auch darum, weil er aus dem Opfer selbst besteht, das ihn wunderbar macht. Wenn 
ferner dieser unser Altar wunderbar ist, weil er, obwohl aus Stein gebaut, doch 
heilig wird durch den Leib des Herrn, den er aufnimmt, so ist es jener darum, weil 
er selbst der Leib des Herrn ist. Und so ist denn dieser erhabener als jener, dieser, 
sage ich, dem du als Laie dich nahst. Erscheint dir nun Aaron noch als groß im Ver- 
gleich mit ihm? . . . Was soll man ihn länger mit Aarons Altar vergleichen, da er 
selbst mit unserem Altar verglichen viel herrlicher erscheint? Du nun aber ehrst wohl 
den Altar in der Kirche, weil er den Leib des Herrn aufnimmt; den Altar aber, wel- 
cher der Leib des Herrn selbst ist, mißachtest du und kümmerst dich wenig, ob er 
zugrunde geht. Diesen Altar kannst du überall errichtet sehen, auf Straße und Markt; 
auf ihm kannst du zu jeder Stunde opfern; denn auch hier vollzieht sich ein Opfer. 
Und gleichwie der Priester am Altar steht und den heiligen Geist herabruft, so rufst 
auch du den göttlichen Geist herab, zwar nicht mit Worten, aber durch Werke... 
Willst du endlich auch sehen, was aus deiner Opfergabe wird, wohlan, so will ich 
auch das dir zeigen! . . . ,Denn deine Gebete und deine Almosen', heißt es, ,sind auf- 

23 hom. 24, 1 zu 1 Kor (PG 61, 200). 



268 Johannes Möllerfeld 

gestiegen vor das Angesicht Gottes' (Apg 10, 4). ... Siehst du also einen armen 
Gläubigen, so glaube einen Opferaltar zu sehen.. .!"24 

Was über den Grund der Heiligkeit des Steinaltares gesagt wird, findet Bestär- 
kung in einer Stelle Gregors von Nyssa (t 394): •Dieser heilige Altar, an dem wir 
stehen, ist seiner Natur nach ein gewöhnlicher Stein, der sich in Nichts von den übri- 
gen Steinplatten unterscheidet, aus denen unsere Wände gebaut werden und mit 
denen man unsere Fußböden schmückt. Da er aber dem Dienst Gottes geheiligt ist 
und die Segnung erhalten hat, so ist er ein heiliger Tisch, ein makelloser Altar, der 
nicht mehr von allen, sondern nur von den Priestern und auch von diesen mit heili- 
ger Scheu berührt wird"25. 

Die Chrysostomusstelle paßt in die von Ignatius und Polykarp her überkommene 
Überlieferung. An den Altar denken heißt an Christus denken, und zwar an den 
ganzen Christus, den Herrn, der sich für uns hingeopfert hat am Kreuz und sich hin- 
opfert auf den Altären, der in seinen Heiligen lebt und besonders in den Armen. 
Der materielle Altar ist geheiligt, weil auf ihm Christi Opfer dargebracht wird. 

De Sacramentis 

Es gab also schon eine entsprechende, reiche und tief empfundene Gedankenwelt, 
als der Verfasser von De Sacramentis26 seinen Neuchristen sagte: Der Altar ist Bild 
Christi. Seine Begründung ist die uns bekannte: •Bild des Leibes ist der Altar, und 
der Leib Christi ist auf dem Altar" (4, 2, 7). Er denkt bei •corpus Christi" freilich 
wohl nur an den eucharistischen und nicht an den mystischen Leib. Die mit dem 
Altar sich vereinigende Schar der Gläubigen zeichnet er mit einem anderen bibli- 
schen Bild, das der Vollständigkeit wegen kurz wiedergegeben sei. •Hör David spre- 
chen: Erneuert wird deine Jugend wie die eines Adlers (Ps 102). Ein guter Adler zu 
sein hast du begonnen, der du das Himmlische erstrebst, das Irdische leid bist. Gute 
Adler um den Altar. Wo nämlich der Leib, dort auch die Adler. Bild des Leibes ist 
der Altar, und Christi Leib ist auf dem Altar. Adler seid ihr, erneuert durch die Ab- 
waschung der Schuld" (4, 2, 7). Die Gedankenführung erinnert an Chrysostomus: 
•Geliebte, laßt uns für die Brüder sorgen und die Gemeinschaft mit ihnen unter- 
halten; denn dazu fordert uns auf jenes schauerliche und schreckliche Opfer, das uns 
mit Eintracht und brennender Liebe zu nahen befiehlt, auf daß wir von da den 
Adlern gleich uns zum Himmel erschwingen. ,Denn wo das Aas (der Leichnam) ist', 
heißt es, ,dort sind auch die Adler' (Mt 24, 28). Der Herr nennt seinen Leib einen 
Leichnam wegen des Todes; denn wäre er nicht gestorben, so würden wir nicht auf- 
erstanden sein. Adler aber sagt er, um zu zeigen, daß, wer sich diesem Leibe naht, 
einen hohen Flug nehmen, mit der Erde nichts gemein haben, sich nicht schleppen 
lassen noch selbst kriechen dürfe, sondern sich stets in die Höhe erheben, zur Sonne 
der Gerechtigkeit aufblicken, den Geistesblick geschärft haben müsse; denn hier wer- 
den Adler gespeist, nicht Krähen. Die ihn jetzt würdig empfangen, werden ihm, 
wenn er einst vom Himmel herniedersteigt, entgegen gehen; hingegen wird diejeni- 

24 hom. 20, 3 zu 2 Kor (BKV1 A. H a r 11  [1882] 331•333; PG 61, 539•540). 
25 Rede auf Epiphanie (BKV1 J. F i s c h  [1880] 281; PG 46, 581). 
26 Benutzt wurde die Ausgabe von B. B o 11 e OSB, Paris (1950). 



Der Altar ist Christus 269 

gen, die ihn unwürdig genießen, die äußerste Strafe treffen"27. Wichtiger als dieses 
Adlerbild ist in unserem Zusammenhang eine andere Vorstellung, die sich in De 
Sacramentis findet: Christus als der lebenspendende Fels. Christus wird also unter 
dem Bilde eines Steines gesehen, aber nicht des Eck- oder des Grundsteines, sondern 
des quellentsendenden Wüstenfelsens. Es fragt sich, ob hier Zusammenhänge mit 
einer Altarsymbolik bestehen28. 

Der Verfasser will (5, 1,3) erklären, warum bei der eucharistischen Feier dem 
Wein Wasser beigemischt wird. •Ganz zuerst, was besagt das Bild, das zur Zeit des 
Moses vorhergegangen ist? Dies: als das Volk der Juden dürstete und murrte, weil 
sie kein Wasser finden konnten, befahl Gott dem Moses, den Felsen mit dem Stab 
zu berühren. Er berührte den Felsen, und der Fels ergoß einen mächtigen Wasser- 
schwall, wie der Apostel sagt: Sie tranken aber von dem Felsen, der ihnen nach- 
folgte, der Fels aber war Christus (1 Kor 10, 4). Nicht unbeweglich war der Fels, der 
dem Volk folgte. Auch du trinke, damit Christus dir folge! Moses, das ist der Pro- 
phet, (berührte) mit dem Stab, das ist mit dem Worte Gottes: der Priester berührt 
mit dem Wort Gottes den Felsen, und es fließt Wasser, und es trinkt das Volk Got- 
tes. Es berührt also der Priester den Kelch, es überströmt das Wasser im Kelch, es 
sprudelt zum ewigen Leben, und es trinkt das Volk Gottes, das Gottes Gnade erlangt 
hat. Du hast also dies gelernt." 

Diese Stelle hat Anklänge an Ambrosius, De fide 4, 5, 52 und an De mysteriis 
48•51; am nächsten aber steht ihr wohl ein Abschnitt in einer Taufansprache des 
Chrysostomus: •Moses, sagt die Schrift, war der mildeste unter allen Menschen auf 
Erden. Wer dies von diesem (unserem) Moses sagen wollte, ginge nicht fehl. Denn 
ihm ist zugegen der mildeste Geist als gleichwesentlich und gleicher Herkunft. Moses 
hob damals seine Hände gen Himmel und ließ Brot der Engel, das Manna, herab- 
kommen. Dieser (unser) Moses hebt die Hände gen Himmel und bringt (uns) die 
ewige Speise. Jener schlug an den Felsen und ließ Wasserfluten herausströmen; die- 
ser berührt den Tisch, schlägt an den geistlichen Tisch und läßt Quellen des Geistes 
hervorsprudeln. Darum steht der Tisch wie eine Quelle in der Mitte, damit von allen 
Seiten die Herden den Quell umfluten, damit sie die heilbringenden Wasser genie- 
ßen. Da nun diese Quelle dort (ist), dieses Leben, und der Tisch mit tausend Gütern 
beladen ist und von allen Seiten uns geistliche Geschenke hervorsprudelt, laßt uns 
ehrlichen Herzens hinzutreten, mit reinem Gewissen, damit wir Gnade und Erbar- 
men zu rechtzeitiger Hilfe empfangen"29. Bemerkenswert sind hier einige Text- 

27 hom. 24,3 zu 1 Kor (BKV1 J. C. M i 11 e r ru t zn er [1881] 414; PG 61, 203). Zum 
besseren Verständnis vgl. die naturkundlichen Vorstellungen bei Ambrosius, De Salomone, 
cap. 2; ferner Th. Schneider und E. S t e m p 1 i n g e r, s. v. Adler, RAC 1 (1950) 87•94. 

28 Zur Christussymbolik des Steines vgl. etwa die Einleitung von J. B e t z , Christus • 
petra • Petrus, in: Kirche und Überlieferung, Festschr. für J. R. Geiselmann (Hrsg.: J. Betz 
und H. Fries), Freiburg (1960) 1•21. Ferner P. Sciascia OFM, Lapis reprobatus, Rom 
(1959). Betreffs Ex 17, 5 erweist Botte 124 bei den Vätern eine Deutung auf die Taufe (Johan- 
nes • Tertullian • Cyprian • Gregor von Elvira) sowie eine Deutung auf die Eucharistie 
(Paulus • Ambrosius • Chrysostomus • Theodoret). Texte bei J. D a n i 61 o u SJ, Sacra- 
mentum Futuri, Paris (1950) 152•176. Über die bildlichen Darstellungen des Quellwunders 
(mit Moses oder mit Petrus) H. Leclercq, DACL 11/2 (1934) 1661•1683 s. v. Moi'se, und 
E. Stommel, Beiträge zur Ikonographie der konstantinischen Sarkophagplastik, Bonn 
(1954) 81ff. 

29 Jean Chrysostome, Huit catecheses baptismales inedites (A. W e n g e r AA) Paris 
(1957) 166•167. 



270 Johannes Möllerfeld 

Verschiedenheiten in den Handschriften: während nach unserem Text der neue Moses 
nur der (dem Geiste gleichwesentliche) Christus sein kann, ist es nach anderer Über- 
lieferung der Bischof Flavian, den Chrysostomus auch sonst wohl mit Moses vergli- 
chen hat. Die lateinischen Übersetzungen haben diese zweite Lesart; und so wäre es 
möglich, daß diese dem Verfasser von De Sacramentis vorlag. So läßt sich jedenfalls 
am leichtesten die Übereinstimmung erklären: der Priester berührt den Tisch, wie 
Moses an den Felsen schlug, und hervorsprudeln die Wasser des ewigen Lebens. In 
De Sacramentis wird das Bild noch verstärkt: der Priester berührt mit dem Wort 
Gottes den Kelch. 

Würden wir diesem Bild näher nachgehen, so würde die Bildsprache der Väter 
uns zu den Paradiesesquellen30 führen und zu den Quellen, die unter dem Tempel- 
fels entspringen31; und es würden dann die Bilder über manchem altchristlichen 
Altarraum stärker zu uns sprechen: wo die Lämmer zu dem Felsen eilen, dem die 
vier Quellen entspringen und auf dem das Lamm steht32. Hier hätten wir eine Deu- 
tung des Altarsteines auf Christus, die bildhaft besser paßt als der Eck- oder der 
Grundstein und die auch besser durch antike Texte zu stützen ist • wenn wir über- 
haupt den Steincharakter des Altares als wichtig für seine Symbolik ansehen wollen. 
Wenn! Diese wenigen Texte reichen doch wohl nicht aus, eine solche Überlieferung 
nachzuweisen; und wir haben andere Texte gelesen, die uns klar sagen: nicht weil er 
aus Stein ist, bedeutet der Altar den Christen etwas, sondern weil er Ort Christi, 
unseres Hohenpriesters, ist. Ort, wo er das hl. Opfer darbringt und die Gaben des 
ewigen Lebens spendet. Ort, von dem er für dauernd Besitz ergriffen hat. Von hier 
aus, möchte uns scheinen, geht mit innerer Folgerichtigkeit der Weg dorthin, daß 
man für die Aufbewahrung der eucharistischen Gestalten, das heißt des durch die 
Opferfeier mit Leib und Seele, mit Gottheit und Menschheit gegenwärtig geworde- 
nen Herrn keinen besseren Platz weiß als den Altar. Altarfrömmigkeit wird Taber- 
nakelfrömmigkeit, und diese bleibt am ehesten gesund, wenn sie Altarfrömmigkeit 
ist. Der Leib des Herrn ist erhabener als die Stätte, die ihn aufnimmt. Das sichert 
dem Tabernakel seinen Ehrenplatz. 

Altarfrömmigkeit heute 

Wenn wir zurückschauen, so sehen wir, wie sehr manche Gedanken, die sich auf 
das Christentum der ersten Jahrhunderte berufen, einer Überprüfung bedürfen. 

30 Chyrsostomus, hom. 46, 4 zu Jo (PG 59, 261 D). 
31 H. Schmidt, Der hl. Fels in Jerusalem, Tübingen (1933) 631:  ,Der Flüsse sind 

vier', sagt Mudschir ed-din, ,alles Wasser, das die Menschenkinder trinken, kommt von 
diesen vier und geht hervor unter dem Felsen von Jerusalem'". Vgl. Ez 47! •Nach Joma 
77b kommt dieser Strom aus dem Allerheiligsten, aus dem Raum unter dem Felsen." Von 
dem Wasserstrom unter dem Golgothafelsen, genauer unter dem Altar des Abraham und 
des Melchisedech, berichtet das Itinerarium Antonini Piacentini, vor 570: CSEL 39 (P. 
Geyer) 172. • Vgl. auch Apk 22, 1. • Von hier aus lassen sich Linien zur Herz-Jesu-Ver- 
ehrung ziehen: wenn Christus der wahre Tempel ist, aus dessen Innerem, dessen Herzen, die 
Fluten der Gnade strömen, wie sehr schön ausgeführt ist bei J. Leclercq OSB, Les sources 
lilurgiques de la devotion au Sacre-Coeur, VS 104 (1961) 376•393, bes. 380f, • dann ent- 
spräche im materiellen Tempel diesem Herzpunkt der Altar. 

32 Etwa in Cosma e Damiano in Rom; Abb. 496 bei F. v a n d e r M e e r • Chr. Mohr- 
mann, Bildatlas der frühchristlichen Welt, Gütersloh (1959). Ob man aber diese Bilder auf 
den Altar beziehen darf? Vgl. H. L e c 1 e r c q , Fleuves, DACL 5/2 (1923) 1760f. 



Der Altar ist Christus 271 

Der Altar ist Bild Christi, auch wenn er nicht aus Stein ist. Ob das Opfer auf 
einem mächtigen Steinblock der Kathedrale gefeiert wird oder auf einem Proviso- 
rium im Schützengraben, ob auf dem Reliquienstein oder auf dem Reliquienlinnen, 
ob gar auf der Brust des gefangen Daliegenden83 oder auf den hingereichten flachen 
Händen der Diakone34: der heiligende Wert liegt im Opfer. Was den Steinaltar zur 
kirchenrechtlichen Forderung werden ließ, war nicht die Symbolik •Eck- oder Grund- 
stein", sondern seine größere Haltbarkeit, also die bessere Möglichkeit, dem Heili- 
gen zu dienen und dessen Würde darzustellen. 

Der Altar ist Bild Christi, aber des Herrn in seiner ganzen Fülle, so wie er lebt 
auch in seiner Kirche, besonders in den ihr eigentümlichen Ständen und in den Hei- 
ligen. Die verschiedenen Deutungen der Altarsymbolik, die wir bei Braun fanden, 
sind miteinander eng verbunden. Wer den Altar und den Altarraum und die Kirche 
möglichst kahl läßt, hat damit noch nicht die tiefste Aussage über deren Sinn gemacht. 
Irgendwie müßte es auch in der Gestaltung von Raum und Altar zum Ausdruck 
kommen, diese Einheit von Tabernakel und Altar, und die Einheit von Christus und 
denen, die schon in seiner Herrlichkeit weilen, und denen, die noch unterwegs sind 
in der Kraft seiner Gnade. Diese innige Verbindung kommt bei einem alten, viel- 
leicht dem ältesten erhaltenen Steinaltar schlicht zum Ausdruck: die Vorderseite der 
Altarplatte zeigt Tauben, die von beiden Seiten auf das Christusmonogramm zu- 
schreiten; die Gläubigen, in der Zwölfzahl der Apostel, und Christus35. In einer 
anderen Art zeigt es ein moderner Altar (im Priesterseminar von Münster i. W., von 
H. Bücker): aus dem Steinblock ist unter der Altarplatte die Pfingstszene heraus- 
gemeißelt; Maria und die Apostel bilden eine Einheit mit dem Altar, der Christus 
bezeichnet. In mittelalterlichen und barocken Kirchen finden wir oft die Heiligen an 
den Säulen wie eine Prozession, die zum Altar hinführt, und wie einen Chor, der ihn 
feiernd umgibt. Nicht, daß solche heiligen Figuren entfernt werden, macht eine 
Kirche christozentrisch, sondern daß in ihrer Zuordnung die rechte Linie sichtbar 
wird. Hier steht unsere Kunst noch vor einer großen Aufgabe. Die kahle Kirche, also 
Christus ohne seine Heiligen, ist nicht vollgültige Darstellung unseres Erlösungs- 
werkes und seiner Begehung im hl. Opfer. Auch nicht eine Kirche, die nur als Ver- 
sammlungsort der irdischen Gemeinde aufgefaßt wird. Im Kirchenraum muß sich 
der Pilger der lebendigen Verbundenheit mit denen, die schon im Vaterland sind, 
bewußt sein, und die Gestaltung des Raumes muß ihm dazu helfen. 

Der Altar ist Christus. Der ganze Christus! Der Altar ist also auch die Kirche. Der 
Altar sind wir. Rechte Altarfrömmigkeit ist nicht eine Art kultischer Ehrfurcht vor 
einem Stein, sondern die Begegnung lebendiger Christen mit eucharistischer Tat und 
Gegenwart des lebendigen Christus. 

33 Wie es über Luzian von Antiochien (t 312) erzählt wird, z. B. durch Philostonrius der 
425•433 schrieb: KG 2, 13; GCS 21 (J. B i d e z ) 25, dazu CXLVII•CLI. ' 

34 Nach 423; Theodoret von Cyrus, Mönchsgeschichte 20: Maris (BKV K. Gut beriet 
[1926] 130; PG 82, 1430 D). 

35 Dazu F. S ü h 1 i n g , Die Taube als religiöses Symbol im diristl. Altertum, Freiburg- 
(1930) 216. Abb. etwa RAC 1 (1950) 336, Abb. 18; bei H. L e cl e r cq , Auriol, DACL 1/2 
(1907), 3151•3155. 




