
Heilsmacht und Heilungskraft des Glaubens 

Von Karl R a h n e r SJ, Innsbruck 

Man könnte die Frage, die wir hier behandeln wollen, auch einfacher nennen 
•Glaube und Krankheit". • Daß dieses Thema von der Sache her existiert, zeigt 
schon ein kurzer Blick in das Neue Testament. Immer wieder wird dort von wunder- 
baren Heilungen durch Jesus und die Apostel berichtet, und sehr oft ist diese Hei- 
lung auch ausdrücklich an den Glauben als an deren Bedingung gebunden. Wenn 
du Glauben hast, ist alles möglich (Mk9, 19); Dein Glaube ist groß, dein Wunsch 
• nach Heilung • sei erfüllt (Mt 15, 28); Dein Glaube hat dir geholfen (Lk 17, 19); 
Glaubt ihr, daß ich dies vermag? (Mt 9, 28); Wie ihr glaubt, so geschehe euch (Mt 9, 
29). So und ähnlich wird im Neuen Testament immer wieder ein Zusammenhang 
zwischen Glaube und Heilung aus Krankheit gesehen. Diese Haltung hat ja schließ- 
lich das skeptische Wort vom •Glauben, der heilt" entstehen lassen. 

Wie ist es nun bestellt mit der Heilungskraft des Glaubens? Auch unter denen, die 
sich Christen nennen, gehen die Ansichten darüber weit auseinander. Sie bewegen 
sich von der Meinung, daß der Glaube mit der Heilung von Krankheit nicht mehr 
zu tun habe als auch jede andere Suggestion, bis hin zu jener christlichen Sekte (der 
•Christlichen Wissenschaft"), bei der der Glaube in seiner Heilungsmächtigkeit un- 
gefähr zum eigentlichen Kern der Glaubenslehre geworden ist. Wir wollen darum 
versuchen, uns in dieser dunklen Frage eine Antwort zu geben, die aus dem Ganzen 
des Glaubens kommt. 

Der christliche Glaube steht zunächst der Krankheit nicht gleichgültig gegenüber, 
als ob sie im christlichen Dasein als solchem kein Gewicht und keine Bedeutung habe. 
Der Glaube blickt vielmehr auf die Krankheit, er erhellt sie und ordnet sie in seine 
Deutung des ganzen Daseins ein. Die Krankheit entspringt in ihrer Konkretheit, wie 
sie von einem bestimmten Menschen erfahren wird, nicht notwendig der individuel- 
len Schuld gerade dieses kranken Menschen. Gegen eine solche Deutung als all- 
gemeine, als in jedem Falle gültige, hat sich Jesus ausdrücklich ausgesprochen (Jo 9, 
2 f.), wenn er in konkreten Einzelfällen auch durchaus einen solchen Zusammenhang 
sieht (Mk2, 5; Jo 5, 14). Er hat damit eigentlich schon im voraus die Tendenz ab- 
gewehrt, der man in der modernen Medizin, wenigstens in gewissen ihrer Richtun- 
gen, begegnet, die Krankheit sei immer und überall oder jedenfalls weitgehend eine 
bloße Erscheinungsform seelischer Konflikte oder gar einer Schuld im Kern der Per- 
son. Solche Krankheiten gibt es auch. Aber nicht jede Krankheit ist die Erscheinung 
der individuellen Schuld des kranken Menschen. Und somit kann die konkrete 
Krankheit in der Form, in der sie faktisch erlebt wird, von beidem etwas an sich tra- 
gen. Sie wird so zum Rätsel, für das es keine restlose Lösung gibt. Es erscheint in ihr 
konkret immer beides, und beides in nie adäquat auflösbarer Einheit: das auferlegte 
Geschick, das den Menschen ungefragt überfällt, und die ursprüngliche Tat des Men- 
schen, in der er sich versteht und sich selber als Tat seiner eigenen Freiheit setzt. In 
letzterem Fall schafft der Mensch Krankheit oder nimmt die auferlegte Krankheit 
in ganz bestimmter Weise in sich auf, stellt sich zu ihr und durchprägt sie so mit 



Heilsmacht und Heilungskraft des Glaubens 273 

dem, was er selbst in Freiheit, also in Schuld oder Gehorsam, zu Gott ist. Darum 
wird der Glaube zunächst einmal in der Krankheit das sehen, was das Sein des Men- 
schen überhaupt ausmacht: seine Ausgesetztheit, seine Freiheit und seine letzte Un- 
bestimmbarkeit durch irgendeinen anderen als Gott. Der Glaube aber weiß weiter, 
daß alle Krankheit, auch die individuell ganz unschuldige und heilig bestandene, 
eine Erscheinungsform der Sünde in der Welt überhaupt ist. Krankheit gibt es letzt- 
lich in der Welt nur, weil es Sünde in der Welt gibt; jene ist die Leibhaftigkeit und 
Erscheinung der Schuld; diese der letzte Grund der Krankheit, insofern •Schuld" 
nicht die individuelle Entscheidung des einzelnen meint, sondern die überpersön- 
liche Macht, das Existential, unter dem wir alle unser Dasein antreten, mag auch 
dieses Existential ursprünglich der freien Entscheidung am Anfang der Mensch- 
heitsgeschichte entsprungen sein. 

Aber derselbe Glaube weiß von der Krankheit auch noch ein anderes: sie ist, das 
erleben wir alle täglich, ein Moment in jenem dauernden Sterben, in dem der 
Mensch lebt und das im Tod seinen Höhepunkt und sein Ende findet. Gregor der 
Große nennt die Krankheit das •Sichhinziehen des Todes". Nun ist aber der Tod 
nicht nur der Sold der Sünde, sondern auch die Weise, in der wir erlöst wurden, die 
Weise, in der der gehorsam sterbende Mensch den Tod des Herrn, der Erlösung 
ist, annimmt und sich endgültig aneignet. Und so kommt auch der Passion der 
Krankheit diese Funktion im Leben des Menschen zu. Sie ist • dort, wo sie glau- 
bend, gehorsam, in kreatürlicher Willigkeit bestanden wird (und dies ist, genau 
gesehen, ein Moment an der Krankheit selbst und nicht nur eine äußerliche Stellung- 
nahme zu ihr) • die sich durch das Leben erstreckende Einübung derjenigen Todes- 
bereitschaft, in der der Christ glaubend den ihn erlösenden Tod annimmt. So hat die 
Krankheit, insofern sie der Stellungnahme des Menschen noch vorausliegt, ähnlich 
wie der Tod selbst, christlich gesehen, ein zutiefst dialektisches Wesen: sie kann 
Erscheinung der Sünde und Erscheinung der Erlösung sein, Greifbarkeit ungläubi- 
ger Verzweiflung, in der die Person des Menschen langsam zerfällt, und Greifbar- 
keit des Glaubens, der in der gehorsamen Annahme des sich anmeldenden Todes 
dieses Schicksal des •Leibes der Sünde" (Rom 6, 6) zur Durchführung der Erlösung, 
zum Mitsterben mit dem Erlöser macht. Die Menschen haben zwar medizinisch, also 
schon ausschnitthaft gesehen, die gleichen Krankheiten. Personal, ganzmenschlich 
und im Hinblick auf das übernatürliche Heil gesehen sind die scheinbar selben 
Krankheiten aber ganz verschieden, je nachdem sie im Glauben oder im Unglauben 
ausgelitten werden, wobei natürlich Glaube nicht bloß die intellektuelle Zustimmung 
zu Sätzen, sondern die wirkliche Annahme jener Liebe Gottes bedeutet, die sich in 
der Unverfügbarkeit des eigenen geistig-leiblichen Schicksals als Geheimnis mitteilt. 

Von da aus kann nun erst gesehen werden, was es eigentlich und im letzten mit 
der Heilsmacht des Glaubens auf sich hat. Der Glaube ist immer und in jedem Fall 
im christlichen Verständnis Heilsmacht. Darum nämlich, weil er die Krankheit • 
als Ereignis des ganzen Menschen und nicht nur seiner biologischen Schicht als sol- 
cher gesehen • aus einem Ereignis des Sichtbarwerdens des schuldhaften Zerfalls im 
Unglauben verwandelt in ein Ereignis des Ausleidens und der Überwindung der 
Sünde im Mitsterben mit Christus. Im gläubigen Gehorsam gegenüber dem ver- 
fügenden Gott wird das Sichhinziehen des •ersten Todes" als Vorläufers und An- 



274 Karl Rahner 

bruchs des zweiten und ewigen Todes (biblisch gesprochen: Apk 2,11; 20, 6-14; 21, 8) 
in ein Sichhinziehen und Ausreifen des Todes verwandelt, in dem man sich in das 
ewige Leben Gottes hinein aufgibt. Ob die äußere Erscheinung der Krankheit, wo- 
mit sich die Medizin im allgemeinen befaßt und befassen kann, durch diese Bestim- 
mung der Krankheit geändert wird oder nicht, ist eine sekundäre Frage. Wer natür- 
lich als Kranker schlechterdings, bedingungslos nichts anderes wollte als jene Ge- 
sundheit, um die sich der Arzt allein und durchaus mit Recht sorgt, wer (in anderer 
Formulierung gesagt, die die Torheit dieser Haltung entlarvt) als Kranker nie und 
nimmer sterben wollte, wer also den Tod nur unter einem absoluten Protest, d. h. 
unter dem Unglauben, er sei in sich absolut sinnlos, erleiden würde, wer somit in der 
Krankheit nie und in keiner Weise damit rechnet, daß ihm in ihr von Gott das Ein- 
verständnis mit dem Tod als Weise der Gabe des ewigen Lebens angeboten wird, 
der kann auch nicht verstehen, daß die Krankheit des Glaubenden und die Krankeit 
dessen, der in Wahrheit ungläubig ist (viele meinen nur, dies zu sein), innerlich 
wirklich verschieden sind. Nur wer sich auf den Schöpfer- und Erlösergott vorbehalt- 
los einläßt, weiß, daß der Glaube auf jeden Fall eine Heilsmacht für das total 
menschliche Wesen der Krankheit ist. 

Diese Heilsmacht des Glaubens kann sich nicht nur darin kundtun, daß sie den 
(ungläubigen) Protest des Kranken gegen den Tod als Sinnlosigkeit verwandelt in 
die Bereitschaft zum Tod als erlösender Gabe Gottes, der in ihm das eigentliche und 
vollendete Leben schenkt. Wir haben ja schon gesagt, daß der Tod und somit die 
Krankheit als seine Drohung eine Erscheinungsform der Sünde und der Schuld, der 
Schuld des Geschlechtes oder auch dazu noch der einzelnen Person ist. Wo also der 
Glaube der Krankheit begegnet, kann seine umprägende Kraft sich unter Umstän- 
den auch darin auswirken, daß sie die leibliche Gesundheit bringt, weil und insofern 
die scheinbar bloß profane, irdische Gesundheit doch Zeichen, Unterpfand und Vor- 
spiel der absoluten Gesundheit des ewigen Lebens ist. Der jetzige Daseinszustand 
und der eschatologische dürfen nach dem Neuen Testament ja nicht als absolut und 
völlig getrennt hintereinander liegend aufgefaßt werden. Die Kräfte des künftigen 
Äons durchdringen schon den gegenwärtigen: alles, was dieser Welt als in irgend- 
einer Hinsicht heil, lebendig, gut, wahr angehört, erfließt nach christlichem Ver- 
ständnis im letzten jenem Grund, der das ewige Leben gebiert und der in diesen 
scheinbar profanen Dingen die Voraussetzungen der Mitteilung des ewigen gött- 
lichen Lebens schafft, so daß das Weltliche den Abglanz des Ewigen an sich trägt. 
Darum hat ja Jesus selbst seine Krankenheilungen als ein Zeichen der Ankunft, des 
Beginns des Sichtbarwerdens der hereinbrechenden Herrschaft Gottes angesehen. Er 
hat die Wunder, die er wirkte, nicht bloß und in erster Linie als Zeugnisse formaler 
Art für die Gültigkeit seiner Sendung betrachtet. Er sah vielmehr in dem, was so 
geschah, in dem Heilwerden selbst, das Aufleuchten des Königtums Gottes, in dem 
Gott wirklich alles heil macht und in seine Vollendung führt, den einen ganzen 
Menschen mit Leib und Seele. Wo somit der Glaube, in dem die Herrschaft Gottes 
kommt und angenommen wird, der Krankheit begegnet, entspricht es durchaus dem 
inneren Verhältnis beider, daß diese Begegnung auch zu einer jetzt schon erfahrenen 
Überwindung der Krankheit, also zu einer Heilung im medizinischen Sinn führen 
kann.   Nicht als ob nur so der Glaube siegreich über die Krankheit sein könnte. 



Heilsmacht und Heilungskraft des Glaubens 275 

Wollte er sich selbst als nur dann gegeben verstehen, wenn medizinisch durch ihn 
die Krankheit überwunden wird, dann würde er sich selbst aufheben als die bedin- 
gungslose Übergabe des Menschen an die absolute Verfügung Gottes, in welcher 
jede einzelne Verfügung, ob tötend oder lebendigmachend, als das Kommen der 
ewigen Liebe angenommen wird. Eine heilende Kraft, unter Umständen auch im 
medizinischen Sinn, kann also gerade nur der Glaube haben, der nicht bloß die 
irdisch-leibliche Heilung erstrebt, sondern die Annahme eines Standpunktes sein 
will, durch den der Mensch über die Absolutsetzung von Krankheit oder leiblicher 
Gesundheit sich radikal erhebt. Aber das ErscheinenÄöraraera gerade auch in leiblicher 
Gesundheit gehört zum Wesen des heilschaffenden Glaubens. 

Wie sich im empirischen Sinn die Heilsmacht des Glaubens auf die Krankheit aus- 
wirkt, ist nicht leicht zu sagen. Diese Weise braucht gar nicht immer die gleiche zu 
sein, wenn wir sie von ihrer unmittelbaren Erscheinung her sichten. Es gibt gewiß 
eine Weise, die man als •psychologisch" (wenigstens auf den ersten Blick) quali- 
fizieren und für die man Analogien beibringen kann, die außerhalb des eigentlichen 
Glaubens liegen (oder manchmal auch nur zu liegen scheinen). Der Glaube kann 
beruhigend wirken, er kann den Menschen gelassen machen, innerlich frei und gelöst. 
Der Glaubende weiß sich in Gott geborgen, er ist nicht mehr vor das absolute 
Dilemma gestellt, auf eine ganz bestimmte Weise zu siegen oder schlechthin zu 
unterliegen; er wird dadurch in seiner Willentlichkeit gelöst, von Hemmungen be- 
freit; der Krampf der Anstrengung und die Angst vor der absoluten Niederlage 
in der Behauptung seines Daseins schwinden. All das kann zweifellos, wenn es über- 
haupt so etwas wie eine psychosomatische Medizin gibt, dort wo eine solche wirk- 
sam sein kann und in dem Maße sie es sein kann, heilend wirken. Wir wissen zwar, 
daß auch Heilige krank sein können und daß sogar der Prozeß des Heiligwerdens 
gesundheitsgefährdend sein kann, wie jede radikale geistig-personale Leistung die 
harmlos vitale Unversehrtheit des Menschen bedroht. Aber dort, wo der Glaubende 
der völlig Glaubende ist, also von der innersten Mitte seines Wesens und seiner 
Freiheit her sich losgelassen und angstlos sich selbst und darin auch seine Angst und 
Not und so seine Krankheit Gott überantwortet und anvertraut hat, verliert die 
Krankheit, wenn sie bleibt, den Charakter der ausweglosen Sinnlosigkeit, und es ist 
die beste Voraussetzung gegeben, sie zu überwinden. 

Mit dieser •psychologischen" Erklärung der Wnkweise des Glaubens auf die 
Gesundheit ist nicht viel und gewiß nicht alles erklärt. Schon darum nicht, weil das 
Wort •Psychologie" in diesem Fall die innerlich verschiedensten Tatbestände deckt. 
Denn Friede, Beruhigung, Ergebung, Zuversicht und ähnliche Zustände der Seele sind 
ja selbst noch einmal von der verschiedensten Art und erstrecken sich selbst nochmals 
durch die verschiedensten Bezirke des Menschen hindurch, angefangen vom Bereich 
primitivster psychosomatischer Mechanismen bis in jene innere Tiefe der geistigen 
Person, wo Freiheit, Transzendenz auf das Absolute, Gnade und Entscheidung und 
somit Glaube ihren eigentlichen Ort haben. Darum bedeuten Beruhigung, Zuversicht 
und ähnliche Worte sehr Verschiedenes, und die somatische Wirkung, die von sol- 
chen psychischen Vorkommnissen ausgeht, ist nicht wirklich erklärt, wenn man nur 
sagt: der Glaube erzeuge eine Haltung der Beruhigtheit, der Zuversicht usw., die 
heilend oder heilungsfördernd wirke. Denn eben dieser Glaube und seine mit ihm 



276 Karl Rahner 

verbundenen Haltungen sind gar nicht ein so undifferenziertes Geschehen, wie es 
die dafür verwendeten simplen Worte nahezulegen scheinen. Insofern seelische Vor- 
kommnisse und Haltungen als die konkreten Ereignisse je dieses bestimmten Men- 
schen bei aller psychologischen •Erklärbarkeit" als gerade so und jetzt immer eine 
letzte Unableitbarkeit behalten, bedeutet schon von daher eine psychologische Er- 
klärung dieser seelischen Geschehnisse und ihrer Wirkung auf die Leiblichkeit des 
Menschen kein Ausschluß der Gnade. Denn von allem anderen abgesehen: daß hier 
und jetzt diese seelische Haltung gelang, obwohl sie trotz unserer raffinierten Psy- 
chologie immer auch mißglücken kann und obwohl auch die raffinierteste Psycholo- 
gie nie die Totalität aller Bedingungen adäquat erfaßt und wirklich eindeutig 
steuert, eben dies macht es dem Glaubenden mit Recht möglich, das Glücken dieser 
seelischen Haltung, selbst wenn sie noch so geplant und gezielt wurde, als Gnade 
Gottes zu verstehen. Und so ist mit dem Glauben auch dieses noch so psychologisch 
erklärte Heilswirken des Glaubens doch unbegreiflich bleibende Gnade Gottes. 

Wenn wir von den Weisen sprechen, in denen der Glaube empirisch für die Ge- 
sundheit heilbringend werden kann, darf eine Weise nicht unerwähnt bleiben, die 
in der christlichen Tradition und im Leben der Kirche eine nicht unwichtige Rolle 
spielt: das Wunder. Jesus selbst, so haben wir eingangs gesagt, verknüpft Heilung, 
Wunder und Glaube. Es ist natürlich in einer kurzen Darlegung nicht möglich, Pro- 
blematik, Wesen und Sinn, Möglichkeit und Erkennbarkeit dessen, was man im 
Neuen Testament und in der christlichen Sprache Wunder und Zeichen nennt, zum 
Thema zu machen. Es können dazu hier nur einige Anmerkungen geboten werden. 

Zunächst ist von dem schon Gesagten her verständlich, warum die authentisch 
christlichen Wunder allermeist in Heilungen von Krankheit bestehen. Die Wunder 
sollen ja Zeichen sein, nicht nur der Macht und der Sendungsvollmacht des Wun- 
dertäters, sondern auch des Inhalts und Wesens seiner Sendung, Zeichen, die den 
freien Glauben ermöglichen, ohne ihn nötigend zu erzwingen. Zu beiden aber wären 
irgendwelche spektakulären physikalischen Geschehnisse (die •Zeichen vom Himmel", 
die in Mk 8, 11 f. von Jesus abgelehnt werden) nicht geeignet. Die Heilungswunder 
hingegen lassen innerhalb der Erfahrung den Sinn der göttlichen Tat aufleuchten: 
das Heil des ganzen Menschen, von der innersten Mitte seines Daseins und daher 
vom Glauben her; sie nötigen nicht, sondern rufen die freie Entscheidung des Men- 
schen an, so daß (um es einmal so zu sagen) nicht die •massivsten", sondern die 
sinndichtesten Wunder die besten sind. Ihre Erkenntnis und ihre Anerkennung set- 
zen allerdings voraus, daß der Mensch ihnen mit einem sinnsuchenden, synthetischen 
Blick gegenübertritt, der in der Konkretheit des auf ihn und seine totale Daseins- 
frage bezogenen Ereignisses eine Sinnhaftigkeit erblickt, die er, wenn richtig, dann 
als Wort Gottes an ihn und nicht als Zufall interpretieren muß. Von daher ist es 
gar nicht sonderlich gut, wenn wir diese Heilungswunder, die der Glaube wirkt, von 
vornherein aus dem Gesamt einer menschlichen Geschichte herausrücken, hinein in 
die Isolierung der selektiven Betrachtungsweise einer naturwissenschaftlichen Physik 
und Medizin und in dieser künstlichen Isoliertheit dann fragen, ob in ihnen die 
Naturgesetze •aufgehoben" seien oder nicht. Zwar gibt es im Evangelium und in 
der christlichen Geschichte genügend durchaus genau beobachtete und verbürgte 
Wunder von leiblichen Heilungen, die auch der Naturwissenschaftler von seinen 



Heilsmacht und Heilungskraft des Glaubens 277 

Gesetzen aus für unerklärlich anerkennen müßte, wenn er nicht von einem philo- 
sophischen Vorurteil oder in Überspannung seiner eigenen methodischen Prin- 
zipien a priori schon jedes Wunder leugnet. Aber es kommt bei einem Wunder und 
seiner Anerkennung schließlich gar nicht entscheidend darauf an, ob der Naturwis- 
senschaftler positiv nachweisen kann oder nicht, daß es sich in einem bestimmten 
Wunderfall um die Suspendierung eines Naturgesetzes, bzw. dessen, was in der 
Sache selbst damit gemeint ist, handelt, oder ob er nur das Ereignis als von ihm nicht 
erklärt auf sich beruhen läßt und von seinem methodologischen Standpunkt als solchem 
aus diese Unerklärbarkeit nur als vorläufig betrachtet. Denn zunächst einmal braucht 
man überhaupt nicht von einer Aufhebung der Naturgesetze zu sprechen und kann 
doch das Wunder anerkennen, wenn man nämlich voraussetzt (was eigentlich selbst- 
verständlich ist), daß jede bestimmte Seinsschicht und Ordnung nach der höheren 
hin von vornherein offen ist und in sie eingefügt werden kann, ohne daß ihre eige- 
nen Gesetze dadurch aufgehoben werden müßten. Die Gesetze des zweidimensiona- 
len Raumes gelten auch im dreidimensionalen, obwohl sie darin einen ganz anderen 
Sinn erhalten. Die Biologie z. B. ist ein Gebiet höherer Ordnung, in dem Ereignisse 
vorkommen, die es in der bloßen Physik und Chemie nicht gibt, ohne daß deshalb 
die Gesetze des Anorganischen in ihr aufgehoben sein müßten. Ähnlich ist die Welt 
in ihrem materiellen Bestand als von vornherein offen für die Wirklichkeit des Gei- 
stes, des Glaubens als des totalen Aktes des innersten Kerns der geistigen Person, 
und auf die Wirklichkeit Gottes hin zu denken. Darum können sich die höheren 
Dimensionen der Gesamtwirklichkeit in den niederen, sie überformend, so zur Er- 
scheinung bringen, daß diese gewahrt werden und doch in ihnen Sinn und Wesen 
der höheren Wirklichkeiten greifbar wird. 

Was ist also mit der Heilsmacht und Heilungskraft des Glaubens? Es gibt sie, weil 
und insofern der Glaube den ganzen Menschen erfaßt. Der Glaube, der die ganze 
Wirklichkeit gehorsam in die absolute Verfügung Gottes stellt, wird in dieser Be- 
reitschaft zum Leben und zum Tod Wahrheit und Tat, die das heilende Heil Gottes 
ergreift. Die Gnade Gottes verheißt ihre Macht dem ganzen Menschen, nach Leib 
und Seele, und wenn sie jetzt im Vorübergehen heilt, dann will sie dem Menschen 
glaubwürdig machen, daß sie ihn endgültig heilt und verklärt, wenn die Vollendung, 
im Durchgang des Lebens durch den Tod, angebrochen sein wird. Wenn darum der 
Herr zu jenem Samariter, der als einziger von den zehn Geheilten zurückgekehrt 
war, um zu danken, sagt: •Steh auf, dein Glaube hat dir geholfen" (Lk 17, 19), so 
hat das den zweifachen und im letzten Grund einzigen Sinn: dein Glaube hat dich 
gesund gemacht und gerettet; er hat dir die Heilung und das Heil geschenkt. Gibt 
es eine größere Heilungskraft als die Heilsmacht des Glaubens? 




